
 
Προδοσια: феномен предательства в классической Греции  

 

 

77

 В историографии феномену предательства в 
классической Греции до последнего времени уде-
лялось весьма незначительное внимание. Прежде 
всего исследователей привлекает фактор преда-
тельства в контексте социально-политической 
борьбы. У истоков изучения темы именно в дан-
ном ракурсе стоял Дж.М. Кальхун, который од-
ним из первых рассматривал предательство в свя-
зи с деятельностью олигархических группировок 
в древнегреческих полисах, нацеленных на свер-
жение демократии при помощи внешней силы [1, 
p. 141–147]. В подобном направлении предпри-
нимал исследование А.-Г. Круст, который в своей 
небольшой статье «Предательство и патриотизм в 
древней Греции» уделял внимание действиям 
предателей в рамках политической борьбы в гре-
ческих полисах архаического и классического 
периода [2]. Исследователь отмечает: «Всякий 
раз, когда город оказывался под угрозой военного 
вторжения, мы всегда находим группировку 
внутри города, желающую предать его врагу с 
целью получения политического господства, если 
необходимо, при вооруженной помощи внешнего 
захватчика» [2, p. 283]. Рассматривая эпизоды 
политической борьбы в греческих полисах, Круст 
соотносит их с позицией отдельных группировок 
или же политиков по отношению к внешним вра-
гам, стремится объяснить действия первых с уче-

том явлений полисного патриотизма или преда-
тельства. Также и Г. Херман соотносит преда-
тельство и патриотизм, считая их значимыми 
факторами в истории Древней Греции в целом [3, 
p. 156–161].  

Л.А. Лозада рассматривает феномен преда-
тельства в своей монографии, посвященной так 
называемой «пятой колонне» в период Пелопон-
несской войны [4]. Автор оперирует современной 
терминологией, восходящей ко времени граждан-
ской войны в Испании в 1936 г. и широко приме-
няемой для обозначения сторонников Гитлера в 
странах Европы и США [5–6], причем метафо-
ричной, однако по существу он связывает «пятую 
колонну» именно с предательством, как это оче-
видно по его следующему замечанию: «Пятая 
колонна определяется как группа или группиров-
ка в государстве, которая действует предательски 
или губительно в сотрудничестве с врагом» [4,    
p. 4]. Однако понятно, что при таком подходе к 
теме измены внимание уделяется прежде всего 
организованным группам, которые выступают 
проводниками и защитниками интересов врагов и, 
вследствие этого, готовы к осуществлению преда-
тельства по политическим мотивам. В таком слу-
чае затрагивается только один аспект феномена 
предательства в Греции, но совершенно игнори-
руется другой – измена отдельных лиц, которые 

УДК 94 (38) 

ΠΡΟΔΟΣΙΑ: ФЕНОМЕН ПРЕДАТЕЛЬСТВА В КЛАССИЧЕСКОЙ ГРЕЦИИ 

 2016 г.  Э.В. Рунг   

Казанский федеральный университет, Казань  

Eduard_Rung@mail.ru 

Поступила в редакцию 15.01.2016 

Рассматриваются основные историографические подходы к определению феномена предательства в 
классической Греции, а также сведения древнегреческих авторов, которые позволяют судить о воспри-
ятии греками предательства и предателей. Греки понимали предательство в узком смысле как целый ряд 
конкретных действий, направленных на сотрудничество с врагом (переход на сторону неприятеля или 
сдача противнику своего родного города), а также и в широком смысле – любые действия, направлен-
ные во вред своему родному полису, которые не предполагали совершение акта прямой измены – пере-
ход на сторону врага. Предательством греки могли считать и уклонение от военной службы, неудачную 
военную кампанию, проведенную стратегом, или же поражение в битве, провальный для афинян исход 
переговоров во время дипломатической миссии, приводивший к обвинению послов в подкупе, наконец, 
даже оставление кем-либо города в условиях военной опасности, и прочие действия, которые не соот-
ветствовали нормам патриотического поведения законопослушного гражданина полиса. Таким образом, 
клише «предателя» в Греции получали не только замеченные в связях с врагами, но и все те, кто не про-
явил должного радения об интересах отечества. Предательство в понимании греков было противно са-
мому духу гражданского коллектива, нарушало его сплоченность, подрывало моральный дух, а потому 
должно было быть сурово наказано. В афинском праве наказание предателей определялось законами, в 
которых предательство ставилось в один ряд с другими тяжкими государственными преступлениями, 
такими как стремление к тирании, намерение свергнуть демократию, святотатство, – наказаниями за них 
была смертная казнь. 

 
Ключевые слова: Древняя Греция, предательство, измена, патриотизм, греческое право. 
 

История 
Вестник Нижегородского университета им. Н.И. Лобачевского, 2016, № 2, с. 77–87 

 



 
Э.В. Рунг 

 

 

78 

были вне группировок и потому не руководство-
вались политическими мотивами.  

Другое направление изучения предательства в 
Греции связано с вниманием исследователей к 
политико-правовым аспектам обвинения в изме-
не. Например, Д.М. Макдауэлл рассматривает 
предательство с точки зрения афинского права [7, 
p. 175–191]. Исследователь стремится выявить 
содержание понятий «измена» и «предательство» 
в афинском праве и приходит к выводу, что они 
не идентичны. По мнению автора, предательст-
во – это лишь частный случай измены как тако-
вой; последняя же включала в себя, помимо пре-
дательства, свержение демократии, а также пода-
чу заведомо ложных сведений народу и Совету. 
Макдауэлл рассматривает процедуру обвинения в 
предательстве и основные судебные процессы. 

В последнее время феномен предательства в 
Древней Греции с самых различных сторон рас-
сматривала французская исследовательница 
А. Кейрель-Боттино. В своей монографии и в ряде 
статей она обстоятельно изучала восприятие из-
мены древними греками, а также конкретные про-
явления предательства в истории Афин V в. до 
н.э. [8–11].  

По мнению Боттино, слово продосия соответ-
ствует тому, что понимают под современным сло-
вом «предательство»: по своему значению оно 
определяет юридически и фактически действия, 
осуществляемые против общины со стороны ее 
членов в пользу врагов [8, p. 25–28]. Исследова-
тельница выступила также и организатором 
конференции, по результатам которой был из-
дан сборник докладов [12], в котором известные 
ученые рассматривают греческую терминоло-
гию предательства [13], восприятие личностей 
предателей греками [14], предательство с точки 
зрения закона [15], соотношение войны и пре-
дательства [16].  

Наконец, особое внимание в современной ис-
ториографии уделяется феномену мидизма – пер-
софильства в период Греко-персидских войн и 
соотношению мидизма с предательством [17–22]. 
Именно мидизм некоторые современные иссле-
дователи уподобляют современному явлению 
коллаборационизма [23–25], относимому в ис-
ториографии к периоду Второй мировой войны 
[26–28]. Так, например, К. Таплин определяет 
мидизм как «акт предательского сговора грека, 
против свободы другого грека», как «фактиче-
ски анти-греческое, направленное против свобо-
ды, сотрудничество (collaboration) с Персией» [21, 
p. 162–163]. 

                                 *** 
В данной статье не предполагается рассмотре-

ние всех случаев предательства в классической 
Греции. Нашей задачей является попытка обозна-

чить греческое понимание этого явления, отчасти 
затронув и феномен мидизма, который мы под-
робно исследовали в других работах [29–33]. 
Начнем с того замечания, что если греки понима-
ли предательство «в узком смысле», то они имели 
в виду целый ряд конкретных действий, направ-
ленных на сотрудничество с врагом, – переход на 
сторону неприятеля или сдачу противнику своего 
родного города.  

Общую оценку предательства в Греции дает 
писатель II в. н.э. Павсаний в своем «Описании 
Эллады» (VII. 10. 1): «Суждено было, чтобы гнус-
нейшее из преступлений (τολμημάτων δε; τo; 
αjνοσιwvτατον) – предательство родины и сограждан 
ради личных выгод (τη; ν πατριvδα και; α[νδρας 
προδιδovναι πολιτας εjπì οἰκείοις κεvρδεσιν), – испокон 
веков знакомое Элладе, послужило и для ахейцев 
началом бедствий (как это имело место и для дру-
гих). При Дарии, сыне Гистаспа, когда он был 
царем персов, погибло все дело ионян, потому 
что все самосские триерархи, кроме десяти чело-
век, предали (персам) ионийский флот. После 
подчинения ионян персы сделали своими рабами 
и жителей Эретрии; ее изменниками оказались 
наиболее знатные люди в Эретрии, Филагр, сын 
Кинея, и Эвфорб, сын Алкимаха. Во время наше-
ствия Ксеркса на Элладу Фессалия была предана 
изменником из рода Алевадов; предателями Фив 
были Аттагин и Тимегенид, облеченные высши-
ми должностями в Фивах. Во время войны пело-
поннесцев и афинян элеец Ксений попытался 
предать Элиду лакедемонянам и их царю Агису. 
Так называемые «друзья» Лисандра не переста-
вали интриговать против своих родных госу-
дарств, стараясь отдать их в руки Лисандра. В 
правление Филиппа, сына Аминты, из всех горо-
дов Эллады, как можно видеть, один только Ла-
кедемон не испытал на себе предательства; все 
же остальные эллинские города гибли от преда-
тельства больше, чем прежде от чумной болез-
ни...». Далее Павсаний переходит к краткому 
перечислению случаев предательства, которые 
имели место уже позднее, в эллинистический 
период греческой истории. 

Наиболее ранний случай измены ассоциирует-
ся в античной традиции с деятельностью Эвриба-
та в 546 г. до н.э. Он был уроженцем Эфеса, дове-
ренным человеком лидийского царя Креза, но 
заслужил у своих современников и потомков ре-
путацию предателя и негодяя (Harpocrat. s.v. 
ΕÙjρÙvβατον; Suid. s.v. ΕÙjρÙvβατος πονηρovς; Zonar. 
s.v. ΕÙjρυβατεÙvεσθαι. ΠονηρεÙvεσθαι; Diod. IX. 32). 
По сведениям Эфора, Крез послал Эврибата в Пе-
лопоннес с некоторой суммой денег для того, 
чтобы он привел ему эллинских наемников для 
войны с персами, однако Эврибат перешел на 



 
Προδοσια: феномен предательства в классической Греции  

 

 

79

сторону Кира, передал ему все деньги, а также 
изложил ему военные планы лидийского царя 
(Ephor. FGrHist. 70. F. 58a–d). В дальнейшем греки 
даже употребляли выражение «дело Эврибата» 
(Dem. XVIII. 24; Hesych. s.v. Εὐρυβαvτου πρὰγμα), а 
негодяи-предатели стали называться «эврибата-
ми» (Suid. s.v. Εὐρύβατον α[νδρα; ΕÙjρυβατεÙvεσθαι; 
Zonar. s.v. ΕÙρυβατεÙvεσθαι; Eustath. Comm. ad. 
Hom. Il. V. I. 171; ad. Od. V. II. 201–202). 

В период Греко-персидских войн сторонники 
персов считались предателями в тех полисах, 
граждане которых сделали выбор в пользу сопро-
тивления персидским вторжениям. Интересные 
свидетельства по соотнесению мидизма с преда-
тельстом дает, например, афинский материал, в 
частности инвективы на острака, которые были 
обстоятельно проанализированы И.Е. Суриковым 
[34, c. 75]. Согласно этим данным, Калликсен, сын 
Аристонима, на одном из острака назван «преда-
телем» – [hο πρ]οδότες; на другом – указана его 
родовая принадлежность – «из Алкмеонидов» –     
[ jAλκ]μεον[ιδο̃ν]; Менон причисляется к числу 
предателей – εjκκ προ[δοτ]ẁν, Леагра требуют из-
гнать за то, что он совершил предательство – hότι 
εjπροδίδοσε. Однако Габроних на острака называ-
ется совершившим мидизм – μεδίζοντι, а Каллий, 
сын Кратия – и даже вовсе «мидийцем» – Με̃δος, 
hο Με̃δος, εjγ Μέδον, εjκ Μέδον. Согласно замеча-
нию оратора Ликурга (I. 117), афиняне после осу-
ждения in absentia Гиппарха, сына Харма, уже 
изгнанного остракизмом в 488/7 г., едва ли не са-
мым первым после Марафонской битвы, в него-
довании стащили с акрополя его статую, распла-
вили ее и постановили написать на сделанной из 
нее стеле имена как самого Гиппарха, так и дру-
гих «предателей». 

Однако, с точки зрения греков, объединив-
шихся в Эллинском союзе против Персии в 481 г. 
до н.э., те из политиков, которые перешли на сто-
рону персов, или же сторонники персов в отдель-
ных городах также рассматривались как предате-
ли. Приверженцы персов были отмечены в Фес-
салии, Беотии, Эгине, Эретрии, Афинах и других 
местах1. Но «предателями Греции» (προδoται τh̀ς 
῾Ελλαvδος: Hdt. VIII. 31) объявлялись не только 
лица, непосредственно сотрудничавшие с персами 
против греков, но и все граждане тех греческих 
полисов, которые заняли сторону персов в период 
греко-персидского конфликта (Hdt. VIII. 128). 
Впервые описание мидизма как предательства 
Греции именно в таком контексте встречается в 
источниках в связи с политикой Эгины в 490 г. до 
н.э. Геродот сообщает, что согласие эгинцев под-
чиниться персам афиняне восприняли как подхо-
дящий повод к возобновлению враждебных дей-
ствий против них и направили своих послов в 

Спарту с тем, чтобы обвинить эгинцев в преда-
тельстве Эллады (προδovντες τh;ν Έλλαvδα: Hdt. VI. 
49) и спровоцировать вторжение на этот остров. 
Другой непосредственный пример отождествле-
ния мидизма с изменой предстает в ответе фокей-
цев на предложение своих врагов фессалийцев: 
заплатить определенную денежную сумму, чтобы 
уберечь свою страну от бедствий предстоящего 
персидского вторжения в 480 г. до н.э. Фокейцы 
отвергли это предложение, заявив о том, что они 
могли, если бы захотели, подобно фессалийцам 
перейти на сторону персов, но они никогда доб-
ровольно не будут предателями Эллады (Hdt. VIII. 
30). Геродот проводит параллели между мидиз-
мом и предательством и при обращении к роли 
Афин в период Греко-персидских войн. Особенно 
это становится очевидно при изложении «отцом 
истории» афинского ответа спартанским послам, 
опасавшимся заключения договора Афин и Пер-
сии в 479 г. до н.э.: «Нет на свете столько золота, 
нет земли столь прекрасной и плодоносной, чтобы 
мы ради этих благ захотели перейти на сторону 
персов и поработить Элладу». Заключить мир с 
Ксерксом, по словам афинян, – значит предать 
кровное и языковое родство с другими эллинами, 
общие святилища богов, жертвоприношение на 
празднествах и одинаковый образ жизни, стать 
предателями – не благо для афинян (Hdt. VIII. 
144). Диодор Сицилийский называет предателями 
(προδovται) всех без исключения греков, которые 
перешли на сторону персов или сотрудничали с 
ними в дальнейшем. Перечисляя греков, которые 
предпочли капитулировать перед персами в 480 г. 
до н.э., он называет их «предателями общей сво-
боды» (προδovται τh̀ς κοινh̀ς εjλευθερίας: XI. 3. 1). 
Диодор упоминает также об обвинениях в преда-
тельстве (προδοσία), выдвинутых против спартиа-
та Павсания (XI. 46. 1; 54. 2–3) и афинянина Фе-
мистокла (XI. 54. 5; 55. 4, 8; 56.2).  

Вопрос о соотнесении мидизма с предательст-
вом периода Греко-персидских войн фактически 
можно ставить в той же плоскости, что и вопрос о 
соотнесении коллаборационизма с предательст-
вом в период Второй мировой войны [31]. Как 
можно судить по тексту греческой клятвы, на-
правленной против персофилов, наказанию под-
лежали только добровольные сторонники персов, 
и, таким образом, только они могли считаться 
предателями: «…с тех, которые передались персу, 
будучи эллинами, не вынужденные к тому необ-
ходимостью, в случае хорошего исхода дел, со-
брать десятину в пользу бога в Дельфах» (Hdt. 
VII. 132). Однако, определенно, что в условиях 
военного времени предатели Греции не всегда 
подлежали судебному преследованию в своих 
собственных городах, и решение вопроса об их 



 
Э.В. Рунг 

 

 

80 

наказании было в ведении участников войны про-
тив Персии, а исполнение решения входило в 
полномочия стратегов, которые осуществляли 
командование войском и флотом греков. Поэтому 
наказание предателей часто было связано с веде-
нием военных действий против их городов2. 

Так, после своей победы в Марафонской битве 
в 490 г. до н.э. афиняне побудили спартанского 
царя Клеомена I совершить вторжение на Эгину. 
Последний, переправившись с войском на остров, 
взял в заложники представителей персофильской 
группировки и поместил их в Афинах (Hdt. VI. 
49–50, 73, 86). Поводом для нападения Мильтиада 
Младшего на остров Парос в 489 г. до н.э. стало 
предоставление паросцами своих триер для пере-
правы персов на побережье Аттики к Марафону 
(Hdt. VI. 133). После же победы греков при Пла-
теях в 479 г. до н.э. Павсаний, стратег Эллинского 
союза, осадил Фивы, потребовав выдать сторон-
ников персов (Hdt. IX. 86–88), а спартанский царь 
Леотихид совершил вторжение в Фессалию для 
наказания Алевадов (Hdt. VI. 72; Plut. De Her. 
malign. 859d; Paus. III. 7. 8). Наконец, Фемистокл 
во главе флота предпринимал карательные рейды 
по греческим островам, принуждая их к капиту-
ляции и взыскивая денежные суммы за их под-
держку персов (Hdt. VIII. 112, 121). Из числа по-
литиков в Коринфе были казнены фиванские пер-
софилы (Hdt. IX. 88), а из частных лиц – изгнанию 
за мидизм подвергся поэт Тимокреонт Родосский 
(Plut. Them. 21).  

Кроме того, источники отмечают, что в период 
вторжения Ксеркса нередки были случаи проще-
ния предателей (не сумевших по разным причи-
нам воплотить в реальность свои планы), вероят-
но, с той целью, чтобы оставить возможность 
другим предателям отказаться от своих преступ-
ных замыслов. Примером неудачной попытки 
предательства являются действия скионского 
стратега Тимоксейна, который договорился с пер-
сидским военачальником Артабазом о передаче 
города Потидеи в руки персов в 479 г. до н.э. Ге-
родот (VIII. 128) сообщает об этом случае сле-
дующее: «Всякий раз, когда Тимоксейн писал 
записку, желая отослать Артабазу, или Артабаз 
Тимоксейну, то письмо прикреплялось к зарубкам 
на нижнем конце стрелы (так, чтобы она была 
покрыта перьями), и затем стрелу пускали в ус-
ловленное место. Однако замысел Тимоксейна 
предать Потидею открылся. Именно Артабаз, вы-
пустив стрелу в условленное место, промахнулся 
и поразил в плечо какого-то потидейца. Около 
раненого собралась толпа народа, как это часто 
бывает на войне. Люди тотчас вынули из раны 
стрелу и, заметив записку, отнесли ее военачаль-
никам (в городе находились военачальники вспо-
могательных отрядов союзных городов Паллены). 

Те прочитали записку и открыли изменника. Од-
нако было решено не клеймить Тимоксейна как 
изменника ради города скионян, чтобы в будущем 
скионян вечно не звали предателями. Так-то было 
открыто предательство».  

Другой эпизод прощения предателей сообщает 
Плутарх (Arist. 13) при описании заговора в лаге-
ре греков, который имел место непосредственно 
перед битвой при Платеях в 479 г. до н.э.: «Поло-
жение всей Греции было очень непрочным, но 
самым тяжким оно было для афинян; и вот в та-
ких-то обстоятельствах люди из знатных домов, 
прежде очень богатые, а теперь обращенные вой-
ною в бедняков, видя, что вместе с деньгами их 
покинули слава и влияние, что почести и власть 
над согражданами перешли в другие руки, тайно 
собрались в каком-то доме в Платеях и сговори-
лись свергнуть власть народа, а если им это не 
удастся – все пустить прахом и передать государ-
ство персам. Все это происходило в лагере, и 
очень многие были уже вовлечены в заговор, ко-
гда о нем узнал Аристид; опасаясь действовать 
круто в такое тревожное время, он решил не ос-
тавлять дела без внимания, но и не раскрывать его 
до конца: ведь неизвестно было, сколь значитель-
ным окажется число изобличенных, если вести 
расследование, сообразуясь лишь со справедливо-
стью, а не с пользой. Итак, он приказал задержать 
всего восемь человек; из них двое, которые пер-
выми были привлечены к суду, да и виноваты 
были больше всех, ламптриец Эсхин и ахарнянин 
Агасий, бежали из лагеря, остальных же Аристид 
отпустил, желая приободрить тех, кто считал себя 
еще незаподозренным, и дать им возможность 
раскаяться. Он добавил, что битва будет для них 
великим судилищем, где они честной и усердной 
службой отечеству очистят себя от всех обвине-
ний»3. 

Различные эпизоды предательства отмечаются 
в античных источниках и применительно к исто-
рии Пелопоннесской войны4. Особенно часто 
факты предательства приводит Фукидид, который 
сообщает о том, что обе воюющие стороны, как 
афиняне, так и спартанцы, часто прибегали к из-
мене при захвате враждебных городов. Так, по 
сведениям историка, в 425 г. до н.э. афинский 
военачальник Симонид собрал небольшой отряд 
из воинов афинских гарнизонов и из союзников и, 
воспользовавшись содействием изменников, ов-
ладел г. Эйоном, враждебной афинянам мендей-
ской колонией на фракийском побережье, но был 
выбит из города подоспевшими халкидянами и 
боттиеями, потеряв при этом большое количество 
людей (IV. 7). Позднее другой афинский стратег, 
Демосфен, рассчитывал путем измены захватить 
город Сифы в Беотии, но не смог осуществить 
свое намерение (IV. 77, 101). Однако в том же 



 
Προδοσια: феномен предательства в классической Греции  

 

 

81

году афиняне выступили из Навпакта вместе с 
акарнанами в поход на коринфский город Анак-
торий и, воспользовавшись предательством, овла-
дели им (IV. 49). Далее, согласно сведениям этого 
же историка (IV. 81), спартанский военачальник 
Брасид, посланный с войском во Фракию, «боль-
шинство городов склонил к отпадению от Афин, а 
другими овладел при помощи измены». По сооб-
щению же Ксенофонта (Hell. I. 3. 18), пять воена-
чальников, которые находились на спартанской 
службе – Кидон, Аристон, Анаксикрат, Ликург и 
Анаксилай, передали город Византий афинской 
армии под командованием Алкивиада в 408 г. до 
н.э. Как далее замечает историк (Hell. I. 3. 18), 
Анаксилай был впоследствии привлечен к суду в 
Лакедемоне за это предательство, и ему угрожала 
смертная казнь, но он добился оправдания, указав, 
что он не предал города, но спас его, видя, как 
гибнут от голода женщины и дети. Как отмечает 
Ксенофонт, Анаксилай заявлял на суде, что он 
византиец, а не лакедемонянин, а весь хлеб, быв-
ший в городе, был отдан лакедемонским солда-
там, потому он впустил в город врага не вследст-
вие подкупа и не из ненависти к лакедемонянам. 

Однако греки понимали предательство и «в 
широком смысле» – любые действия, направлен-
ные во вред своему родному полису, которые не 
предполагали совершение акта прямой измены – 
переход на сторону врага. В этой связи предатель-
ством греки могли считать и уклонение от воен-
ной службы5, неудачную военную кампанию, 
проведенную стратегом, или же поражение в бит-
ве6, провальный для того или иного полиса исход 
переговоров во время дипломатической миссии, 
когда послы могли быть обвинены в подкупе7, 
наконец, даже оставление города в условиях во-
енной опасности, и прочие действия, которые не 
соответствовали нормам патриотического пове-
дения законопослушного гражданина полиса.  

Обвинения в предательстве зачастую были 
связаны с кризисной ситуацией, в которой оказал-
ся город. Наиболее известным стало «Аргинус-
ское дело» – судебный процесс над афинскими 
стратегами-победителями. Последние, находясь 
во главе флота, нанесли поражение спартанской 
эскадре в сражении при Аргинусских островах в 
406 г. до н.э. Шесть стратегов обличались в том, 
что они не смогли оказать действенную помощь 
своим морякам, оказавшимся за бортом кораблей 
во время морской битвы, были официально обви-
нены в предательстве (προδοσίαν καταγνovντες: 
Xen. Hell. I. 7. 33), приговорены к смерти и казне-
ны8.  

В 392/1 г. до н.э., в разгар Коринфской войны, 
афиняне изгнали четырех своих послов в Спарту, 
вероятно, также обвиненных в измене – Эпикрата, 

Андокида, Кратина и Эвбулида. По словам исто-
рика Филохора, послы были изгнаны по предло-
жению Каллистрата, не дожидаясь суда (Philoch. 
FGrHist. 328. F. 149a). Однако Демосфен в речи 
«О предательском посольстве» отмечает, что 
афиняне приговорили к смерти послов, среди ко-
торых был Эпикрат. Оратор перечисляет обвине-
ния, предъявленные послам: они во время посоль-
ства действовали вопреки предписанию; некото-
рые из них обличены в том, что докладывали Со-
вету и сообщали в письмах неправду; лгали на-
счет союзников и принимали подкуп. Далее Де-
мосфен сообщает, что смертную казнь Эпикрату 
заменили изгнанием (Dem. XIX, 277–280). В речи 
«Против Эпикрата» Лисий упоминает об обвине-
ниях Эпикрата и «бывших с ним послов», причем 
суд над ним имел место еще до завершения Ко-
ринфской войны (Lys. XXVII. 1)9. 

Позднее, в 367 г. до н.э., афиняне осудили на 
смерть и казнили своего посла в Персию Тимаго-
ра по обвинению в измене. По словам Ксенофон-
та, Тимагор во всех мнениях примыкал к фиван-
ской делегации, руководимой Пелопидом, и был 
почтен царем после Пелопида больше всех ос-
тальных греков (Xen. Hell. VII. 1. 38). Эти почести 
были поистине необычными для греческих по-
слов10, и они привели античных писателей в 
изумление. По данным Плутарха, Тимагор полу-
чил не только золото и серебро в размере 10 тыс. 
дариков, но и драгоценное ложе и рабов, чтобы 
его застилать, и даже 80 коров с пастухами, под 
тем предлогом, что, страдая какой-то болезнью, 
постоянно нуждался в коровьем молоке; носиль-
щики, доставившие его к берегу моря, получили 
от имени царя по 4 таланта (Plut. Pel. 30; Artax. 22; 
Phot. s.v. Τιμαγόρας). Демосфен говорит о том, что 
Тимагор получил от царя 40 талантов (Dem. XIX. 
137). Надо думать, что не только поддержка фи-
ванских послов была причиной обильных даров, 
которые хотя и не были редкими при персидском 
дворе, но определенно не входили в число тех, 
которые получали от царя чужеземные послы. В 
источниках содержатся косвенные указания на то, 
что Тимагор всячески угождал персидскому ца-
рю: очевидно, он с готовностью исполнил проски-
несис (Athen. II. 31; Suid. s.v. Τιμαγovρας), затем 
направил царю какое-то тайное послание через 
писца Булурида (Plut. Artax. 22), мог обещать Ар-
таксерксу убедить своих сограждан принять усло-
вия мирного договора (намек на последнее об-
стоятельство дает Демосфен: XIX. 137) и, нако-
нец, расторгнуть соглашение о дружбе между 
афинянами и спартанцами (Suid. s.v. Τιμαγovρας). В 
любом случае, по возвращении в Афины Леонт, 
его коллега по дипломатической миссии в Сузы, 
возбудил обвинение против Тимагора и добился 



 
Э.В. Рунг 

 

 

82 

его казни (Xen. Hell. VII. 1. 38; Plut. Pel. 30, Artax. 
22; Dem. XIX, 31, 137, 191). 

Особо примечательный случай обвинения в 
предательстве целого ряда афинских граждан 
имел место в 338 г. до н.э., перед лицом военной 
угрозы со стороны Филиппа II. После поражения 
афинян в битве при Херонее оратор Ликург обви-
нил в предательстве и добился казни стратега Ли-
сикла, командовавшего афинскими войсками в 
сражении11. Диодор (XVI. 88. 2) приводит цитату 
из обвинительной речи оратора, в которой есть 
очень эмоциональные заявления: «Ты был страте-
гом, Лисикл, тысяча граждан погибли, и две ты-
сячи были взяты в плен. Трофей стоит на месте 
поражения нашего города и вся Греция в рабстве. 
Все это происходило под твоим руководством и 
командой, и все же ты смеешь жить и смотреть на 
солнце и даже ходить на рынок, живой памятник 
позора нашей страны и бесчестия». Однако еще 
до самого сражения афиняне на народном собра-
нии приняли решение, запрещающие кому-либо 
покидать город в условиях военной опасности. 
Это решение произвело определенной резонанс, 
и, безусловно, способствовало сплочению населе-
ния Афин перед лицом опасности. Однако оно 
выявило и лиц, пренебрегших этим решением и 
потому заклейменных афинянами как предателей. 
Так, оратор Гиперид (III. 29–30) предъявил обви-
нение некоему метеку Афиногену за то, что он 
покинул Афины накануне битвы при Херонее, а 
не стал сражаться с врагом. Когда афиняне потер-
пели поражение, уже Ликург обвинил в преда-
тельстве ареопагита Автолика за оставление тер-
ритории Аттики, добившись его казни афинянами 
(Lyc. I. 52–53; Aesch. III. 252), а еще спустя семь 
лет он обвинил в оставлении города Леократа, и 
только разница в один голос спасла последнего от 
смерти (Lyc. I. Passim; Aesch. III. 252)12. 

*** 
В произведениях древнегреческих авторов со-

держатся как общие оценки такого феномена, как 
предательство, так и ссылки на законодательство, 
которое касается этого явления в целом. Общую 
оценку предательству дает Ксенофонт, который в 
своей «Греческой истории» (Hell. II. 3. 29) слова-
ми олигарха Крития заявляет: «Ведь предательст-
во тем ужаснее открытой войны, что от тайных 
козней труднее уберечься, чем от открытого напа-
дения. И к предателю следует относиться суровее, 
чем к врагу; с врагом возможно ведь примирение 
и обмен дружественными клятвами, тогда как 
никто и никогда не станет заключать договоров 
или вообще в чем-либо доверять человеку, ули-
ченному в предательстве». В афинском законода-
тельстве предатели заслуживали того же наказа-
ния, что и виновные в религиозных преступлени-
ях, о чем говорит еще одно свидетельство Ксено-

фонта (Hell. I. 7. 22): «Лица, предавшие город или 
похитившие посвященные богам предметы, под-
лежат суду. Если они будут осуждены, то запре-
щается хоронить их в Аттике, а имущество их 
конфискуется в казну». На подобное обхождение 
с предателями указывает и Фукидид (I. 138) в сво-
ем сообщении о перезахоронении в Афинах из-
вестного афинского политика Фемистокла, кото-
рый последние годы свой жизни провел на терри-
тории Ахеменидской державы, умер и был погре-
бен в малоазийском городе Магнесии-на-
Меандре: «Останки Фемистокла, как говорят, бы-
ли его близкими тайно преданы земле в Аттике: 
открыто его нельзя было похоронить в родной 
земле, так как он был изгнан за измену». Подоб-
ным образом и оратор Ликург в своей речи «Про-
тив Леократа» также свидетельствует о том, что 
после того как афинянин Фриних в 411 г. до н.э. 
был посмертно обвинен в предательстве, народ 
принимает постановление, предложенное Крити-
ем: обвинить мертвого в предательстве и, если 
окажется, что он, будучи предателем, похоронен в 
афинской земле, выкопать его кости и выбросить 
их за пределы Аттики (I. 113).  

Таким образом, вполне определенно, что пре-
дателям афиняне отказывали в захоронении в сво-
ей стране13. Вероятно, таким же образом могли 
поступать и другие греки. По крайней мере, Дио-
дор Сицилийский (XVI. 25. 2) в отношении обви-
ненных в религиозных преступлениях отмечает, 
что «был общий закон у всех греков бросать не-
погребенными тела святотатцев» (παρα; πασι τοις 
῞Ελλησι κοινoς νovμος εjστὶν αjταvφους ρJιvπτεσθαι τοÙ; ς 
ἱεροσÙvλους). Конец знаменитого афинского воена-
чальника Фокиона, драматично описанный Плу-
тархом (Phoc. 33. 3), также привлекает внимание, 
поскольку этот афинянин был казнен в соответст-
вии с решением народного собрания в Афинах 
также по обвинению в предательстве. Плутарх 
(Phoc. 38), в частности, рассказывает об этом эпи-
зоде следующее: «И тем не менее, враги Фокио-
на… провели новое постановление – чтобы труп 
его был выброшен за пределы Аттики, и чтобы ни 
один афинянин не смел разжечь огонь для его 
погребального костра. Поэтому никто из друзей 
не решился коснуться его тела, и некий Конопион, 
обыкновенно бравший на себя за плату подобного 
рода поручения, увез мертвого за Элевсин и там 
сжег, принеся огонь из Мегариды. На похоронах 
присутствовала супруга Фокиона со своими ра-
бынями, она насыпала на месте костра могильный 
холм и совершила надгробные возлияния, но кос-
ти спрятала у себя на груди и, принеся ночью к 
себе в дом, зарыла у очага…». 

Свое негативное отношение к измене выража-
ет оратор Динарх в своей речи «Против Филок-
ла»: «В случае же явного и всеми признанного 



 
Προδοσια: феномен предательства в классической Греции  

 

 

83

предательства на первый план должны быть по-
ставлены гнев и соразмерное с ним наказание. В 
самом деле, какие ценности, имеющиеся в городе, 
не продал бы, по-вашему, этот субъект, если бы 
вы назначили его, как человека верного и спра-
ведливого, их стражем? Какие триеры, находя-
щиеся на верфях, не выдал бы он врагу? О какой 
страже стал бы он думать, если бы надеялся неза-
метно получить вдвое большую сумму, чем полу-
чил теперь? Нет ничего, граждане, на что бы не 
пошел такой человек! Ибо тот, кто серебро и зо-
лото ценит больше вашего доверия, тот ни клятве, 
ни стыду, ни справедливости не придает такого 
значения, как возможности получить взятку, тот, 
насколько это будет зависеть от него, продаст и 
Мунихию, если найдет покупателя, тот во вред 
вам разгласит и откроет врагам пароль, тот пре-
даст и сухопутное, и морское войско».  

Вообще же, перечисление оратором деяний, 
которые бы подпадали под определение преда-
тельства, вероятно, имеет непосредственную 
связь с содержанием еще одного афинского зако-
на в отношении продосии, который цитирует ора-
тор Гиперид в своей речи «В защиту Евксенип-
па». Согласно афинскому закону об исангелии14, 
предательство приравнивается к другому тягчай-
шему преступлению в Афинах – заговору с целью 
ниспровержения демократии: «Или если кто 
вступит в заговор или организует гетерию для 
ниспровержения демократии, или предаст какой-
либо [наш] город, или флот, сухопутное либо 
морское войско, или если оратор будет выступать 
во вред афинскому народу, получая за это деньги» 
(IV. 8). В другой речи, «В защиту Ликофрона»      
(I. F. 3) оратор ставит в один ряд предательство 
верфей, поджог правительственных зданий, за-
хват Акрополя. Оратор Лисий (XXXI. 26) ссыла-
ется на этот закон, когда заявляет, что если бы 
кто-то предал крепость, или флот, или лагерь, в 
котором находится часть граждан, то этот бы че-
ловек был наказан высшей мерой наказания (ταὶς 
εjσχαvταις α]ν ζημίαις εjζημιοÙ̀το). В свою очередь, 
Ликург в речи «Против Леократа» ссылается на 
афинскую стелу, находящуюся в Булевтерионе 
и содержащую псефизму, принятую после вос-
становления демократии в Афинах в 403 г. до 
н.э.: «если кто-нибудь будет стремиться к тира-
нии или захочет предать город или уничтожить 
демократию, пусть тот, кто заметил это и убил 
его, считается невиновным». Таким образом, и в 
этом постановлении предательство уравнивает-
ся с такими преступлениями против полиса, как 
стремление к тирании или ниспровержение де-
мократии, и провозглашается неприкосновен-
ность убийцы предателя.  

Демосфен (XXIV. 144) цитирует клятву членов 
Совета, в которой, с одной стороны, также при-
равниваются предательство, заговор против демо-
кратии и невыплата положенных сумм в казну 
при взятии на откуп налога, а с другой – дается 
разрешение подвергать аресту виновных в этих 
преступлениях: «…и я не буду заключать в тюрь-
му никого из числа граждан Афин, который вы-
ставит троих поручителей, платящих такую же 
сумму налогов, за исключением случая, когда за-
подозренный человек будет уличен в предатель-
стве или заговоре против демократии, также когда 
подозреваемый человек будет уличен в том, что, 
взяв на откуп сбор налога (или выступив поручи-
телем или сборщиком налога для откупщиков), не 
выплатит положенных сумм»15. Важно то обстоя-
тельство, что афинское законодательство рас-
сматривало предательство в совокупности с дру-
гими государственными преступлениями, а не 
выделяло его в особый закон. Это может быть 
причиной стремления афинян найти в действиях 
обвиненного не только собственно измену, но и 
другие преступления, подпадавшие под действие 
упомянутых законов. Поэтому Ликург в оконча-
тельной формулировке своего обвинения заявляет 
(I. 147): «Всем должно быть ясно, что Леократ 
является виновным в предательстве, так как оста-
вил город в беде на произвол врага, в ниспровер-
жении демократии, так как он не подвергался 
опасности за свободу, в святотатстве, так как по 
его вине разорялись святилища и уничтожались 
до основания храмы; в преступлении по отно-
шению к родителям, так как он тайно увез их 
изображения, лишив их установленных обыча-
ев; в дезертирстве и в уклонении от военной 
службы, так как он не явился в распоряжение 
стратегов».  

В заключение заметим, что, во-первых, тол-
кование предательства, не сводящего его только 
к измене в пользу врага, а во-вторых, уравнива-
ние предательства с другими государственными 
преступлениями, такими как стремление к ти-
рании, намерение свергнуть демократию, свято-
татство, наказаниями за которые была смертная 
казнь, приводили к тому, что клише «предате-
ля» в Греции получали не только замеченные в 
связях с врагами, но и все те, кто не проявил 
должного радения об интересах отечества. Та-
ким образом, предательство в понимании гре-
ков было противно самому духу гражданского 
коллектива, нарушало его сплоченность, под-
рывало моральный дух, а потому, должно было 
быть сурово наказано. 

 
Публикация подготовлена в рамках поддержанного 

РГНФ научного проекта № 13-01-00088 «Патриотизм и 
предательство в античном мире». 

 



 
Э.В. Рунг 

 

 

84 

Примечания 
 

1. В Фессалии: Алевады из г. Лариссы (Форак и его 
братья Эврипил и Фрасидей: Hdt. IX. 1. 58; Ctesias 
FGrHist. 688. F. 13), в трахинской области – Каллиад и 
Тимаферн (Ctesias FGrHist. 688. F. 13); в Беотии: в Фи-
вах – лидеры олигархов Аттагин, сын Фринона (Hdt. IX. 
15–16, 86, 88; Athen. IV. 30; Plut. De Her. malign. 864f) и 
Тимегенид, сын Герпия (Hdt. IX. 38, 86–87), в 
Орхомене – некий Ферсандр (Hdt. IX. 16); на Эгине в 
490 г. до н.э. Криос, сын Поликрита, и Кисамб, сын 
Аристократа (Hdt. VI. 73); в Эретрии в 490 г. до н.э. – 
Эвфорб, сын Алкимаха, и Филагр, сын Кинея (Hdt. VI. 
101) и в 480 г. до н.э. – Гонгилл (Thuc. I. 128. 6; Xen. 
Hell. III. 1, 6; Diod. XI. 44. 3); в Афинах – сторонники 
Писистратидов: так называемые «друзья тиранов» во 
главе с Гиппархом, сыном Харма (Arist. Ath. pol. 22. 4, 
6; Androtion FGrHist. 324. F. 6). Представители знатного 
афинского рода Алкмеонидов также подозревались в 
измене в пользу персов, как об этом можно судить по 
рассказу Геродота (VI. 123–124) о сигнале щитом во 
время Марафонской битвы, а также по материалам ост-
рака, свидетельствующих об изгнании из Афин некото-
рых наиболее видных афинян, в том числе, из Алкмео-
нидов.  

2. Лексикон Суды ссылается на упомянутую клятву 
греков, однако предполагает ведение военных действий 
против городов персофилов: «уплатить десятину: дать 
десятину, в отношении которой греки принесли клятвы. 
Если победят, то выступить походом и собрать десяти-
ну со всех в пользу Пифо» (Suid. s.v. δεκατεuvειν). Обет 
собрать десятину с греков, перешедших на сторону 
Персии, содержится и в версиях клятвы, принесенной 
перед битвой при Платеях в 479 г. до н.э. (Lyc. I. 81; 
Tod. II. 204 = Rhodes, Osborne. GHI. 88). Причем в 
афинской версии клятвы особо оговаривается требова-
ние собрать десятину с фиванцев: «я соберу десятину с 
города фиванцев» (сткк. 32–33). На это условие клятвы 
дважды ссылается Ксенофонт: оба раза он упоминает 
«старинное решение собрать десятину с фиванцев» 
(Xen. Hell. VI. 3. 20; 5. 35). Юстин (XI. 3. 10) замечает, 
что после победы над персами все связали себя клятвой 
разрушить Фивы (ut victis Persis Thebas diruerent); в 
этом отрывке речь идет о клятвах (omnes) эллинов пе-
ред битвой при Платеях. В анонимной жизни Эзопа 
сообщается об интересующей нас практике греков на-
ложения десятины после захвата города, хотя и не го-
ворится непосредственно о его разрушении: «Сущест-
вует древний обычай у эллинов, что если они захваты-
вают город, они посылают десятую часть добычи 
Аполлону, от ста быков – десять, от коз – то же самое, и 
от других – то же, а также из денег, от мужчин, от 
женщин» (Vita Aesopi G. 126). Однако, в источниках 
есть только одно свидетельство о разрушении города, 
обвиненного в мидизме. Витрувий (I. 5) сообщает: «Ка-
рия, город в Пелопоннесе, вступил в соглашение с пер-
сидским врагом против Греции (Carya, civitas Pelopon-
nensis, cum Persis hostibus contra Greciam consensit). 
Позднее греки в результате прославленной победы из-
бавились от своей войны, и сообща начали войну про-
тив кариатов (communi consilio Caryatibus bellum indix-
erunt). В результате, захватив крепость, убив мужчин и 

предав огню город (itaque oppido capto, viris interfectis, 
civitate deflagrata), они увели женщин в рабство…». 

3. Эпизод предательства Эсхина и Агасия детально 
исследовал Ф.Д. Харви. Последний для своего анализа 
привлек данные афинских острака с Керамика, относя-
щиеся к началу V в. до н.э., которые содержали имя 
Агасия [35]. 

4. Л.А. Лозада сводит воедино в таблицу все случаи 
предательства при сдаче города врагу, известные из 
источников, которые относятся к периоду Пелопоннес-
ской войны. Он отмечает 27 таких эпизодов [4, p. 16–
23; 36, p. 127–128]. 

5. Об уклонении от военной службы в Афинах см.: 
[37; 38, p. 45–87]. 

6. О судебных процессах против стратегов в целом: 
[39, p. 140–157; 40, c. 294–331]. Э. Караван выводит из 
источников различные причины обвинения стратегов в 
измене [41, p. 175–176]. 

7. С. Перлман замечает, что обвинения в подкупе 
послов были всегда связаны с обвинением в предатель-
стве [42, p. 224]. 

8. Об «Аргинусском деле» существует огромная за-
рубежная литература, но наиболее обстоятельное ис-
следование на русском языке принадлежит 
Т.В. Кудрявцевой [40, с. 297–312]. 

9. Ранее Эпикрат участвовал (совместно с Форми-
сием) еще в одной дипломатической миссии в Персию 
в 394/3 г. до н.э., в ходе которой также принял царские 
дары, определяемые комедиографом Платоном как 
взятки – позолоченные и посеребренные пластинки 
(F. 119). Однако этот опыт закончился для него без экс-
цессов. В античной традиции известность приобрели 
слова Эпикрата, сказанные в экклесии, что нужно соб-
ранию вместо девяти архонтов ежегодно выбирать де-
вять послов к царю из числа самых простых и бедных 
граждан, чтобы те разбогатели благодаря его щедротам 
(Plut. Pel. 31; Athen. VI. 58 P.251a-b). 

10. В изложении Элиана до нашего времени дошел 
перечень таких «обычных даров» царя, которые могут 
быть отражением складывания дипломатической тра-
диции, но даже они могли вызывать не только удивле-
ние греков, но и быть поводом для обвинения в подку-
пе: «Послов, прибывавших к персидскому царю, были 
ли они эллинскими или какими другими, царь одаривал 
так: каждому давал серебряный вавилонский талант в 
чеканной монете, два серебряных сосуда по таланту 
ценой... браслеты, кинжал, нагрудную цепь ценностью 
в тысячу дариков и особую мидийскую одежду, назы-
ваемую дарственной» (Aelian. VH. I. 22). 

11. Дж. Робертс полагает, что иск против Лисикла 
выдвинул его коллега по командованию – Харес [43]. 

12. Речь Ликурга «Против Леократа» является важ-
нейшим источником по восприятию афинянами и кон-
кретно Ликургом предательства и патриотизма в клас-
сический период истории Греции. Речь демонстрирует, 
что предательство в интерпретации Ликурга не своди-
лось только к военному преступлению, но было более 
обобщенной категорией. Покинув город в условиях 
военной угрозы, Леократ, по мнению оратора, предал 
религиозные святыни афинян, память своих предков, 
своих товарищей, как живых, так и павших [44]. 

13. В.Дж. Розивач приводит и другие примеры, ко-
гда было отказано в захоронении афинянам; среди про-



 
Προδοσια: феномен предательства в классической Греции  

 

 

85

чих исследователь называет оратора Антифонта [45, 
p. 193–194].  

14. Различные варианты передачи этого закона у 
античных авторов см.: [40, c. 275–276; 46, c. 391–393]. 
По мнению Т.В. Кудрявцевой, закон об исангелии в 
более полном виде приводится у одного из лексикогра-
фов (Lexicon Rhetoricum Cantabrigiense, s.v. ειjσαγγελιvα), 
который ссылается на четвертую книгу труда Феофра-
ста «О законах»: «…Если кто-нибудь пытается ниспро-
вергнуть [власть] народа или оратор не дает наилучшие 
советы, взяв деньги, или если кто-нибудь предаст [вра-
гам] какое-либо место, либо флот, либо сухопутное 
войско, или если кто-нибудь перейдет к врагам или 
переселится к ним, или если кто-нибудь пойдет вместе 
с ними в поход или возьмет взятку». Более сжатая фор-
мулировка закона представлена у Поллукса (VIII. 51) – 
также со ссылкой на Феофраста [46, c. 392].  

15. О праве булевтов подвергать аресту виновных 
в измене см. подробнее: [47, p. 302]. 

 
Список литературы 

 
1. Calhoun G.M. Athenian Clubs in Politics and Litiga-

tion. Austin: University of Texas Press, 1913. 172 p. 
2. Chroust A.-H. Treason and Patriotism in Ancient 

Greece // Journal of the History of Ideas. 1954. V. 15. № 2. 
P. 280–288. 

3. Herman G. Ritualised Friendship and the Greek City. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1987. 228 p. 

4. Losada L.A. The Fifth Column in the Peloponnesian 
War. Leiden: E.J. Brill, 1972. 156 p. 

5. Jong de L. The German Fifth Column, 1933–1945. 
Netherlands: State Institute for war documentation, 1952. 
160 p. 

6. Йонг Л. де. Немецкая пятая колонна во Второй 
мировой войне. М.: Международная литература, 1958. 
448 c. 

7. MacDowell D.M. The Law in Classical Athens. L.: 
Thames and Hudson, 1978. 280 p. 

8. Bottineau Queyrel A. Prodosia. La notion et l’acte de 
trahison dans l’Athènes du Ve siècle. Bordeaux: Ausonius, 
2010. 543 p. 

9. Bottineau Queyrel A. Pour des fils de traîtres, quelle 
place dans la cité? // L’Hellénisme, d’une rive à l’autre de la 
Méditerranée: Mélanges offerts à André Laronde / Ed. par 
J.-Ch. Couvenhes, Ch. Chandezon, C. Dobias, F. Lefèvre et 
É.P. Saminadayar. Paris: De Boccard, 2012. P. 361–393. 

10. Bottineau Queyrel A. «Rappeler leurs anciennes tra-
hisons serait un long travail»: les Thébains selon Isocrate // 
La représentation négative de l’autre dans l’Antiquité – 
Hostilité, réprobation, depreciation / sous la dir. de 
A. Queyrel Bottineau. Dijon: Editions universitaires de 
Dijon, 2014. P. 269–295.  

11. Bottineau Queyrel A. Trahir la Grèce dans 
l‘Enquête d‘Hérodote – La portée des mots et l‘identité 
athénienne // Historia. 2015. Bd. 64. Ht. 4. P. 387–412. 

12. Trahison et traîtres dans l’Antiquité / Actes du col-
loque international (Paris, 21–22 septembre 2011) / Ed. par 
A. Queyrel Bottineau, J.-Chr. Couvenhes, A. Vigourt. Paris: 
De Boccard, 2012. 416 p. 

13. Lévy E. La trahison et son vocabulaire chez Thucy-
dide // Trahison et traîtres dans l’Antiquité / Actes du collo-
que international (Paris, 21–22 septembre 2011) / Ed. par 

A. Queyrel Bottineau, J.-Chr. Couvenhes, A. Vigourt. Paris: 
De Boccard, 2012. P. 33–52. 

14. Bottineau Queyrel A. Figures du traître et trahison 
dans l’imaginaire de l’Athènes classique // Trahison et 
traîtres dans l’Antiquité / Actes du colloque international 
(Paris, 21–22 septembre 2011) / Ed. par A. Queyrel Botti-
neau, J.-Chr. Couvenhes, A. Vigourt. Paris: De Boccard, 
2012. P. 93–157. 

15. Bearzot C. La légitimité de la trahison. À propos de 
quelques passages de Thucydide // Trahison et traîtres dans 
l’Antiquité / Actes du colloque international (Paris, 21–      
22 septembre 2011) / Ed. par A. Queyrel Bottineau,           
J.-Chr. Couvenhes, A. Vigourt. Paris: De Boccard, 2012. 
P. 161–172. 

16. Ducrey P. Guerre et trahison // Trahison et traîtres 
dans l’Antiquité / Actes du colloque in-ternational (Paris, 
21–22 septembre 2011) / Ed. par A. Queyrel Bottineau, J.-
Chr. Couvenhes, A. Vigourt. Paris: De Boccard, 2012. 
P. 229–242. 

17. Myres J.L. Μηδίζειν, Μηδισμός // Greek Poetry and 
Life: Essays Presented to Gilbert Murray. Oxford: Claren-
don Press, 1936. P. 97–105. 

18. Jonkers E.J. Μh̀δοι, τα; Μηδικά, Μηδισμός // Studia 
varia Carolo Guiliemo Vollgraff. Amsterdam: North-
Holland Publishing Company, 1948. P. 78–83. 

19. Gugel H. Medismos // Der Kleine Pauly. Lexikon 
der alten Welt. 1979. Bd. III. Sp. 1133. 

20. Graf D. Medism: the Origin and Significance of the 
Term // Journal of Hellenic Studies. 1984. V. 104. P. 15–30. 

21. Tuplin C.J. Medism and its Causes // Transeuph-
ratène. Recherches pluridisciplinaires sur une province de 
l’Empire Achéménide. Gabalda, 1997. V. 13.    P. 155–185. 

22. Wolski J. ΜΗΔΙΣΜΟΣ et son importance en Grèce 
à l’époque des Guerres Médiques // Historia. 1973. Bd. 22. 
Ht. 1. P. 3–15. 

23. Gillis D. Collaboration with the Persians (Historia. 
Einzelschriften. Ht. 34). Wiesbaden: Franz Steiner Verlag, 
1979. 87 p. 

24. Graf D.F. Medism. Greek Collaboration with 
Achaemenid Persia. Diss. Ann Arbor: Univ. of Michigan, 
1979. 410 p. 

25. Ungern-Sternberg J. von. Kollaboration von der An-
tike bis zum 21 Jahrhundert: Ein Diskussionbeitrag // Studia 
Humaniora Tartuensia. 2000. V. 5. B. 2. S. 1–10. 

26. Семиряга М.И. Коллаборационизм. Природа, 
типология и проявления в годы Второй мировой войны. 
М.: РОССПЭН, 2000. 863 c. 

27. Ковалев Б.Н. Коллаборационизм в России в 
1941–1945 гг.: типы и формы. Великий Новгород: Нов-
ГУ им. Ярослава Мудрого, 2009. 372 c. 

28. Гилязов И.А. Легион «Идель-Урал». М.: Вече, 
2009. 304 c. 

29. Рунг Э.В. Феномен мидизма в политической 
жизни классической Греции // Вестник древней исто-
рии. 2005. № 3. С. 14–35.  

30. Рунг Э.В. Мидизм в период Греко-персидских 
войн: К вопросу о наказании сторонников персов в 
Греции в 480–479 гг. до н.э. // Antiquitas Aeterna. По-
волжский антиковедческий журнал. Вып. 2. Казань–
Саратов – Н. Новгород: Изд-во Саратовского гос. уни-
верситета, 2007. С. 256–272.  

31. Rung E. Herodotus and Greek Medism // Ruthenia 
Classica Aetatis Novae: A Collection of Works by Russian 



 
Э.В. Рунг 

 

 

86 

Scholars in Ancient Greek and Roman History. Stuttgart: 
Franz Steiner Verlag, 2013. P. 71–82. 

32. Рунг Э.В. Был ли мидизм античным коллабора-
ционизмом? // Патриотизм и коллаборационизм в ми-
ровой истории. Казань: Изд-во Казанского университе-
та, 2015. С. 126–136.  

33. Рунг Э.В., Венидиктова Е.А. Аргос в период 
Греко-персидских войн: нейтралитет или мидизм? // 
Патриотизм и коллаборационизм в мировой истории. 
Казань: Изд-во Казанского университета, 2015. 
С. 136–145. 

34. Суриков И.Е. Остракизм в Афинах. М.: Языки 
славянских культур, 2006. 641 c. 

35. Harvey F.D. The Conspiracy of Agasias and Ai-
schines (Plutarch, Aristeides 13) // Klio. 1984. Bd.66. Ht. 1. 
P. 58–73. 

36. Losada L.A. Fifth Columns in the Peloponnesian 
War: How They Worked and the Defense Against Them // 
Klio. 1972. Bd. 54. Ht. 1. P. 125–145. 

37. Christ M.R. Draft Evasion Onstage and Offstage in 
Classical Athens // Classical Quarterly. 2004. V. 54. № 1. 
P. 33–57.  

38. Christ M.R. The Bad Citizen in Classical Athens. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 263 p. 

39. Hamel D. Athenian Generals. Military Authority in 
the Classical Period. Leiden – Boston – Koln: Brill, 1998. 
250 p. 

40. Кудрявцева Т.В. Народный суд в демократиче-
ских Афинах. СПб.: Алетейя, 2008. 464 c. 

41. Carawan E. M. Eisangelia and Euthyna: The Trials 
of Miltiades, Themistocles and Cimon // Greek, Roman and 
Byzantine Studies. 1989. V. 28. P. 167–208. 

42. Perlman S. On Bribing Athenian Ambassadors // 
Greek, Roman and Byzantine Studies. 1976. V. 17. № 3. 
P. 223–233. 

43. Roberts J.T. Chares, Lysicles and the Battle of 
Chaeronea // Klio. 1982. Bd. 64. P. 367–371. 

44. Рунг Э.В., Востриков И.В. Тема предательства и 
патриотизма в речи Ликурга «Против Леократа» // Уче-
ные записки Казанского университета. Серия Гумани-
тарные науки. 2014. Т. 156. Кн. 3. С. 150–157. 

45. Rosivach V.J. On Creon, Antigone and not burying 
the Dead // Rheinisches Museum für Philologie. 1983. 
Bd. 126. Ht. 3–4. P. 193–211. 

46. Кудрявцева Т.В. Народный суд и афинская де-
мократия: Дис. … д.и.н. СПб., 2008. 677 c. 

47. Hunter V. The Prison of Athens: A Comparative 
Perspective // Phoenix. 1997. V. 51. № 3/4. P. 296–326.

 
References 

 
1. Calhoun G.M. Athenian Clubs in Politics and Litiga-

tion. Austin: University of Texas Press, 1913. 172 p. 
2. Chroust A.-H. Treason and Patriotism in Ancient 

Greece // Journal of the History of Ideas. 1954. V. 15. № 2. 
P. 280–288. 

3. Herman G. Ritualised Friendship and the Greek City. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1987. 228 p. 

4. Losada L.A. The Fifth Column in the Peloponnesian 
War. Leiden: E.J. Brill, 1972. 156 p. 

5. Jong de L. The German Fifth Column, 1933–1945. 
Netherlands: State Institute for war documentation, 1952. 
160 p. 

6. Jong L. de. Nemeckaya pyataya kolonna vo Vtoroj 
mirovoj vojne. M.: Mezhdunarodnaya literatura, 1958.     
448 c. 

7. MacDowell D.M. The Law in Classical Athens. L.: 
Thames and Hudson, 1978. 280 p. 

8. Bottineau Queyrel A. Prodosia. La notion et l’acte de 
trahison dans l’Athènes du Ve siècle. Bordeaux: Ausonius, 
2010. 543 p. 

9. Bottineau Queyrel A. Pour des fils de traîtres, quelle 
place dans la cité? // L’Hellénisme, d’une rive à l’autre de la 
Méditerranée: Mélanges offerts à André Laronde / Ed. par 
J.-Ch. Couvenhes, Ch. Chandezon, C. Dobias, F. Lefèvre et 
É.P. Saminadayar. Paris: De Boccard, 2012. P. 361–393. 

10. Bottineau Queyrel A. «Rappeler leurs anciennes tra-
hisons serait un long travail»: les Thébains selon Isocrate // 
La représentation négative de l’autre dans l’Antiquité – 
Hostilité, réprobation, depreciation / sous la dir. de A. Quey-
rel Bottineau. Dijon: Editions universitaires de Dijon, 2014. 
P. 269–295.  

11. Bottineau Queyrel A. Trahir la Grèce dans 
l‘Enquête d‘Hérodote – La portée des mots et l‘identité 
athénienne // Historia. 2015. Bd. 64. Ht. 4. P. 387–412. 

12. Trahison et traîtres dans l’Antiquité / Actes du col-
loque international (Paris, 21–22 septembre 2011) / Ed. par 
A. Queyrel Bottineau, J.-Chr. Couvenhes, A. Vigourt. Paris: 
De Boccard, 2012. 416 p. 

13. Lévy E. La trahison et son vocabulaire chez Thucy-
dide // Trahison et traîtres dans l’Antiquité / Actes du collo-
que international (Paris, 21–22 septembre 2011) / Ed. par A. 
Queyrel Bottineau, J.-Chr. Couvenhes, A. Vigourt. Paris: 
De Boccard, 2012. P. 33–52. 

 
ΠΡΟΔΟΣΙΑ: THE PHENOMENON OF BETRAYAL IN CLASSICAL GREECE 

 
 E.V. Rung 

  
The article examines the Greeks’ treatment of betrayal in the Classical period (5th–4th centuries B.C.). The Greeks consi-

dered some political and military actions as betrayal  including the surrender of one's city to the enemy or other forms of colla-
boration with the enemy. Besides, they defined as betrayal any action damaging to their city such as desertion from the military 
service, unfavorable outcome of the military campaign or the battle, diplomatic failures. In the understanding of the Greeks, 
betrayal was contrary to the spirit of the citizens' body, undermined its morale and cohesion and, therefore, had to be punished 
severely.  In Athens, traitors were punished in accordance with the laws which put betrayal on a par with other serious crimes 
against the state, such as the desire for tyranny, the intention to overthrow democracy, and blasphemy.  All these crimes were 
punishable by death. 

 
Keywords: ancient Greece, treason, betrayal, patriotism, Greek law. 



 
Προδοσια: феномен предательства в классической Греции  

 

 

87

14. Bottineau Queyrel A. Figures du traître et trahison 
dans l’imaginaire de l’Athènes classique // Trahison et 
traîtres dans l’Antiquité / Actes du colloque international 
(Paris, 21–22 septembre 2011) / Ed. par A. Queyrel Botti-
neau, J.-Chr. Couvenhes, A. Vigourt. Paris: De Boccard, 
2012. P. 93–157. 

15. Bearzot C. La légitimité de la trahison. À pro-pos de 
quelques passages de Thucydide // Trahison et traîtres dans 
l’Antiquité / Actes du colloque international (Paris, 21–      
22 septembre 2011) / Ed. par A. Queyrel Bottineau,           
J.-Chr. Couvenhes, A. Vigourt. Paris: De Boccard, 2012.    
P. 161–172. 

16. Ducrey P. Guerre et trahison // Trahison et traîtres 
dans l’Antiquité / Actes du colloque international (Paris, 
21–22 septembre 2011) / Ed. par A. Queyrel Bottineau, J.-
Chr. Couvenhes, A. Vigourt. Paris: De Boccard, 2012.        
P. 229–242. 

17. Myres J.L. Μηδίζειν, Μηδισμός // Greek Poe-try 
and Life: Essays Presented to Gilbert Murray. Oxford: Cla-
rendon Press, 1936. P. 97–105. 

18. Jonkers E.J. Μh`δοι, τα; Μηδικά, Μηδισμός // Stu-
dia varia Carolo Guiliemo Vollgraff. Amsterdam: North-
Holland Publishing Company, 1948. P. 78–83. 

19. Gugel H. Medismos // Der Kleine Pauly. Lexikon 
der alten Welt. 1979. Bd. III. Sp. 1133. 

20. Graf D. Medism: the Origin and Significance of the 
Term // Journal of Hellenic Studies. 1984. V. 104. P. 15–30. 

21. Tuplin C.J. Medism and its Causes // Transeuph-
ratène. Recherches pluridisciplinaires sur une province de 
l’Empire Achéménide. Gabalda, 1997. V. 13.    P. 155–185. 

22. Wolski J. ΜΗΔΙΣΜΟΣ et son importance en Grèce 
à l’époque des Guerres Médiques // Historia. 1973. Bd. 22. 
Ht. 1. P. 3–15. 

23. Gillis D. Collaboration with the Persians (Historia. 
Einzelschriften. Ht. 34). Wiesbaden: Franz Steiner Verlag, 
1979. 87 p. 

24. Graf D.F. Medism. Greek Collaboration with 
Achaemenid Persia. Diss. Ann Arbor: Univ. of Michigan, 
1979. 410 p. 

25. Ungern-Sternberg J. von. Kollaboration von der An-
tike bis zum 21 Jahrhundert: Ein Diskussion-beitrag // Stu-
dia Humaniora Tartuensia. 2000. V. 5. B. 2. S. 1–10. 

26. Semiryaga M.I. Kollaboracionizm. Priroda, tipolo-
giya i proyavleniya v gody Vtoroj mirovoj vojny. M.: 
ROSSPEhN, 2000. 863 s. 

27. Kovalev B.N. Kollaboracionizm v Rossii v 1941–
1945 gg.: tipy i formy. Velikij Novgorod: NovGU im. Ya-
roslava Mudrogo, 2009. 372 s. 

28. Gilyazov I.A. Legion «Idel'-Ural». M.: Veche, 2009. 
304 s. 

29. Rung Eh.V. Fenomen midizma v politicheskoj zhiz-
ni klassicheskoj Grecii // Vestnik drevnej istorii. 2005. № 3. 
S. 14–35.  

30. Rung Eh.V. Midizm v period Greko-persidskih 
vojn: K voprosu o nakazanii storonnikov persov v Grecii v 
480-479 gg. do n.eh. // Antiquitas Aeterna. Povolzhskij 
antikovedcheskij zhurnal. Vyp. 2. Kazan' – Saratov –         
N. Novgorod: Izd-vo Saratovskogo gos. universiteta, 2007.    
S. 256–272.  

31. Rung E. Herodotus and Greek Medism // Ruthenia 
Classica Aetatis Novae: A Collection of Works by Russian 
Scholars in Ancient Greek and Roman History. Stuttgart: 
Franz Steiner Verlag, 2013. P. 71–82. 

32. Rung Eh.V. Byl li midizm antichnym kollaboracio-
nizmom? // Patriotizm i kollaboracionizm v mirovoj istorii. 
Kazan': Izd-vo Kazanskogo universiteta, 2015. S. 126–136.  

33. Rung Eh.V., Venidiktova E.A. Argos v period Gre-
ko-persidskih vojn: nejtralitet ili midizm? // Patriotizm i 
kollaboracionizm v mirovoj istorii. Kazan': Izd-vo Kazans-
kogo universiteta, 2015. S. 136–145. 

34. Surikov I.E. Ostrakizm v Afinah. M.: Yazyki sla-
vyanskih kul'tur, 2006. 641 s. 

35. Harvey F.D. The Conspiracy of Agasias and Ai-
schines (Plutarch, Aristeides 13) // Klio. 1984. Bd.66. Ht. 1. 
P. 58–73. 

36. Losada L.A. Fifth Columns in the Peloponnesian 
War: How They Worked and the Defense Against Them // 
Klio. 1972. Bd. 54. Ht. 1. P. 125–145. 

37. Christ M.R. Draft Evasion Onstage and Offstage in 
Classical Athens // Classical Quarterly. 2004. V. 54. № 1.  
P. 33–57.  

38. Christ M.R. The Bad Citizen in Classical Athens. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 263 p. 

39. Hamel D. Athenian Generals. Military Authority in 
the Classical Period. Leiden – Boston – Koln: Brill, 1998. 
250 p. 

40. Kudryavceva T.V. Narodnyj sud v demokrati-
cheskih Afinah. SPb.: Aletejya, 2008. 464 s. 

41. Carawan E. M. Eisangelia and Euthyna: The Trials 
of Miltiades, Themistocles and Cimon // Greek, Roman and 
Byzantine Studies. 1989. V. 28. P. 167–208. 

42. Perlman S. On Bribing Athenian Ambassadors // 
Greek, Roman and Byzantine Studies. 1976. V. 17. № 3.   
P. 223–233. 

43. Roberts J.T., Chares, Lysicles and the Battle of 
Chaeronea // Klio. 1982. Bd. 64. P. 367–371. 

44. Rung Eh.V., Vostrikov I.V. Tema predatel'stva i pa-
triotizma v rechi Likurga «Protiv Leokrata» // Uchenye 
zapiski Kazanskogo universiteta. Seriya Gumanitarnye 
nauki. 2014. T. 156. Kn. 3. S. 150–157. 

45. Rosivach V.J. On Creon, Antigone and not burying 
the Dead // Rheinisches Museum für Philologie. 1983. Bd. 
126. Ht. 3–4. P. 193–211. 

46. Kudryavceva T.V. Narodnyj sud i afinskaya demo-
kratiya: Dis. … d.i.n. SPb., 2008. 677 s. 

47. Hunter V. The Prison of Athens: A Comparative 
Perspective // Phoenix. 1997. V. 51. № 3/4. P. 296–326. 

 


