
В.А. АХМАДУЛЛИН 
А.М. АХУНОВ

ИСЛАМСКИЙ ФАКТОР 
В МИРОВОМ ИСТОРИЧЕСКОМ

ПРОЦЕССЕ
Ближний и Средний Восток, 

Северная Африка, Восточная Европа



 

МИНИСТЕРСТВО ОБРАЗОВАНИЯ И НАУКИ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ 

 

КАЗАНСКИЙ ФЕДЕРАЛЬНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

 

 

 

 

 

В.А. АХМАДУЛЛИН 

А.М. АХУНОВ 

 

 

ИСЛАМСКИЙ ФАКТОР В МИРОВОМ 

ИСТОРИЧЕСКОМ ПРОЦЕССЕ 

 

(Ближний и Средний Восток,  

Северная Африка, Восточная Европа) 

 

Учебное пособие для студентов 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

КАЗАНЬ 

2017 



УДК 297 

ББК 86.38 

 А95 

Научный редактор 

доктор исторических наук, профессор Я.Я. Гришин 

Рецензент 

кандидат исторических наук, доцент Г.Ф.  Мратхузина 

А95 

Ахмадуллин В.А. 

Исламский фактор в мировом историческом процессе 

(Ближний и Средний Восток,  Северная Африка, Восточная 

Европа): учеб. пособие / В.А. Ахмадуллин, А.М. Ахунов. – 

Казань: Изд-во Казан. ун-та, 2017. – 298 с. 

ISBN 978-5-00019-781-3 

     Учебное пособие предназначено для студентов-востоковедов и 

регионоведов, а также для подготовки специалистов с углубленным 

знанием истории и культуры ислама, обучающихся по соответствую-

щим программам в Казанском (Приволжском) федеральном универ-

ситете. Пособие состоит из 14 тем, охватывающих все этапы развития 

исламской цивилизации вплоть до начала ХХI в.  

Материалы пособия помогут студентам получить знания по исто-

рии и культуре стран мусульманского Востока, а также сформировать 

навыки взаимодействия с представителями различных конфессий. 

УДК 297 

ББК 86.38 

ISBN 978-5-00019-781-3 

© Ахмадуллин В.А., Ахунов А.М., 2017 

© Издательство Казанского университета, 2017 



3 
 

СОДЕРЖАНИЕ 

 

Введение ..……………….…………… …………………………… 5 

Раздел I. Зарождение и становление первых  

мусульманских государств ……..……………………………..… 6 

Тема 1. Личность пророка Мухаммада (с.а.в.)  

и создание первого мусульманского государства.  

Ислам как основа арабского государства …………...………… 6 

Тема 2. Праведные халифы: Абу Бакр, Умар, Усман, Али.  

Их личности и деятельность. Территориальная экспансия 

исламского государства. Походы в Сирию и Палестину.  

Сражение против Византии и Персии. Мирное взятие  

Иерусалима. Завоевание Северной Африки. Эпоха смуты. 

Создание объединенного текста Корана ……………………… 30 

Раздел II. Эпоха расцвета Арабского халифата ………...……. 49 

Тема 3. Династии Омейядов и Аббасидов.  

Социально-экономические реформы. Политическое  

устройство халифата. Завоевание Испании ..………... ………  49 

Тема 4. Арабские халифаты и вклад ислама в мировую  

культурную сокровищницу. Роль арабского языка и ислама  

в формировании исламской цивилизации. Мусульманское 

научное движение. Дом мудрости – центр науки, культуры  

и образования в Багдаде. Книги и библиотеки.  

Взаимодействие исламской и европейской цивилизаций …… 71 

Тема 5. Распад арабо-мусульманской империи.  

Бувайхиды. Фатимиды. Халифат в Испании ...…………..…… 98 

Тема 6. Проникновение ислама на территорию России.  

Кавказ, Поволжье и Приуралье. Дальнейшее  

распространение исламской религии …………………..…...… 122 
 

 

 



4 
 

Раздел III. Исламский мир в X–XIII вв. ………….…………… 144 

Тема 7. Мусульмане в Испании и Северной Африке  

в XI–XIII вв. Турки-сельджуки. Айюбиды.  

Правление мамлюков …………………………………..………. 144 

Тема 8. Крестовые походы. Захват и отвоевание Иерусалима. 

Исламское сопротивление крестоносцам.  

Нур ад-Дин аз-Занги и Салах ад-Дин ………………………… 160 

Тема 9. Монгольские походы. Вторжение монголов  

в земли мусульман. Падение Аббасидского халифата.  

Зарождение Золотой Орды. Исламизация Золотой Орды …… 169 

Раздел IV. Османская империя …….…………………………… 193 

Тема 10. Зарождение Османской империи.  

Баязид и Мехмет II. Завоевание Константинополя ..…….…… 193 

Тема 11. Эпоха расцвета Османской империи.  

Арабские земли под властью турок. Экспансия  

в глубь Европы. Султан Сулейман …………….….…………...  206 

Тема 12. Ослабление и закат Османской империи. Войны 

против европейских держав и Российской империи ………...  224 

Раздел V. Эпоха колониализма и современное состояние  

исламского мира ……………………….…………….…………… 237 

Тема 13. Период колонизации исламских государств.  

Исламские земли в XVIII и XIX вв. ………...………………… 237 

Тема 14. Первая и Вторая мировые войны и процесс  

деколонизации. Образование современных мусульманских 

государств …………………………...………………………….. 249 

Заключение ………………….………..…………………………… 263 

Ответы к тестам ………….…………...………………..………… 265 

Приложение ..….………………. ………..………...……………… 267 

Литература ………..……………………...……………………….. 288 



5 
 

Введение 

 

ИСЛАМСКИЙ ФАКТОР В МИРОВОМ 

ИСТОРИЧЕСКОМ ПРОЦЕССЕ 

 

Учебное пособие «Исламский фактор в мировом историческом 

процессе» состоит из 14 тем, охватывающих все этапы развития ис-

ламской цивилизации вплоть до начала ХХI в. Освоение этих матери-

алов поможет студентам в формировании не только знаний по исто-

рии и культуре стран мусульманского Востока, но и навыков взаимо-

действия с представителями различных конфессий. Специалисты-

теологи, обладающие знаниями в области истории исламской цивили-

зации, умеющие эффективно применять полученные знания на основе 

принципов толерантности, помогут становлению гражданского обще-

ства в России. 

 



6 
 

Раздел I. Зарождение и становление  

первых мусульманских государств 

 

Тема 1. Личность пророка Мухаммада и создание первого 

мусульманского государства. Ислам как основа арабского госу-

дарства  

 

Личность пророка Мухаммада и создание первого мусуль-

манского государства 

Род, к которому принадлежал пророк Мухаммад, восходил 

к пророку Исмаилу
1
. Поселение прадеда пророка Кайса (Кусая) возле 

Каабы относят к периоду между 400 и 450 гг. н. э. Он присматривал за 

святилищем и обеспечивал продуктами паломников. 

Постепенно из-за развития торговых связей с Сирией и Йеменом 

Мекка становится в начале VI в. не только религиозным, но и ком-

мерческим центром. Потомок Кайса – Абд ал-Мутталиб (дед пророка 

Мухаммада) – в 530–540 гг. расчистил колодец Замзам. Но его заслуги 

этим не ограничились. Ему принадлежит большая заслуга в так назы-

ваемом происшествии со слоном. 

Враги напали на Мекку с целью ее разрушения. Частью их плана 

было использование боевого слона. Но животное отказалось входить 

в город. Это позволило Абд аль-Мутталибу убедить врагов отказаться 

от планов. 

По второй версии, птицы по приказу Аллаха забросали камнями 

противников Мекки.  

В третьей истории говорится, что враги мекканцев погибли во 

время эпидемии оспы.  

После такой победы над врагами племя курайшитов (к нему 

принадлежал и пророк Мухаммад) предстало в глазах арабов как пле-

мя ал-илахи («божье»). 
                                                 

1
 Гудратов О.Г., Гудратов Н.О. Мировые религии: ислам. СПб., 2008. 

С. 254–258. 



7 
 

Анализ литературы по теме показывает, что все исследователи 

едины во мнении о близких родственниках и месте рождения пророка 

Мухаммада. Они указывают, что пророк Мухаммад родился в Мекке. 

Его отец – Абдуллах (дословно «слуга Господа»), мать – Амина 

(«мирная»), оба происходили из рода Хашим, принадлежавшего 

к племени Курайш. 

Но существуют расхождения относительно даты рождения. 

Их можно классифицировать следующим образом: 

1) пророк Мухаммад родился в 569 г., в апреле 569 г.
2
; 

2) пророк Мухаммад родился около 570 г.
3
; 

3) пророк Мухаммад родился не позже 570 г.
4
; 

4) пророк Мухаммад родился в 570 г.
5
 (этот год получил назва-

ние «год Слона» из-за знаменитого происшествия); 

5) пророк Мухаммад родился 20 апреля 570 г., спустя 53 дня по-

сле происшествия со слоном
6
; 

                                                 
2
 См.: Хамидуллах М. Ислам. М., 2008. С. 19; Ирвинг В. Жизнь Магомета / 

пер. Л.П. Никифорова. Репринтное воспроизведение 4-го издания книгопродав-

ца М.В. Клюкина. Казань. С. 21. 
3
 См.: Советский энциклопедический словарь / гл. ред. А.М. Прохоров. 

М., 1988. С. 849; Уотт У.М. Мухаммад в Мекке / пер. с англ. СПб., 2006. С. 54; 

Всемирная история: люди, события, даты. Франция, 2007. С. 310; Блум Дж., 

Блэр Ш. Ислам. Тысяча лет веры и могущества. СПб., 2010. С. 24.  
4
 См.: Хори К., Чиппиндейл П. Что такое ислам: история и действитель-

ность / пер. с англ. С. Пахомова. СПб, 2008. С. 22. 
5
 См.: Ислам. Словарь атеиста / под общ. ред. М.Б. Пиотровского, 

С.М. Прозорова. М., 1988. С. 162; Народы и религии мира: энциклопедия / 

гл. ред. В.А. Тишков. М., 1998. С. 734; Ислам классический: энциклопедия. М., 

2005. С. 124; Ньюби Г. Краткая энциклопедия ислама / пер. с англ. М., 2007. 

С. 204; Родионов М.А. Ислам классический. СПб., 2008. С. 12; Казьмина О.Е., 

Пучкова П.И. Конфессии мира: вероучение, ритуал, организационное устрой-

ство, численность последователей и современное распространение. М., 2009. 

С. 135; Всеобщая история религий мира. М., 2010. С. 677. 
6
 См.: Гудратов О.Г., Гудратов Н.О. Мировые религии: ислам. СПб, 2008. 

С. 258. 



8 
 

6) пророк Мухаммад родился 20 апреля 571 г., в год Слона,  

за 53 года до Хиджры
7
; 

7) пророк Мухаммад родился 20 или 22 апреля 571 г.
8
 

Считается, что накануне дня рождения пророка Мухаммада и во 

время него произошли необыкновенные события. Знаменитые люди 

видели необычные сны. Абд ал-Мутталиб тоже увидел сон, который 

означал, что один из его потомков будет пророком. 

В ночь рождения пророка на небе появилась звезда, и увидевшие 

эту звезду ученые расценили это как знак рождения последнего  

пророка. 

В день рождения Мухаммада все идолы, находящиеся в Каабе, 

пали, обрушились четырнадцать башен иранского правителя в городе 

Медаин и погас тысячелетний огонь у огнепоклонников, который го-

рел около тысячи лет, а озеро Сава, которому поклонялись, в ту ночь 

внезапно высохло. В Дамаске была пересохшая долина Самава, в день 

рождения пророка Мухаммада она наполнилась водой. 

В книге «Медариж ун-Нубувве» есть рассказ матери последнего 

пророка о своей беременности: «Во время беременности я не чув-

ствовала никакой боли. Только на шестом месяце в один день неиз-

вестный кто-то спросил меня: “Знаешь ли, что твой будущий ребе-

нок – последний Пророк”. Когда приближалось рождение ребенка, 

тот самый неизвестный человек вновь появился и сказал: “О, Амина, 

назови своего будущего ребенка Мухаммадом”». 

При рождении пророка она услышала внушающий уважение го-

лос, а затем увидела прилетевшую белую птицу, которая приласкала 

                                                 
7
 См.: Кулиев Э.Р., Муртазин М.Ф., Мухаметшин Р.М. Исламоведение: по-

собие для преподавателя / общ. ред. М.Ф. Муртазин. М., 2008. С. 19. 
8
 Ибн Хишам. Жизнеописание Пророка Мухаммада, рассказанное со слов 

аль-Баккаи, со слов Ибн Исхака аль-Мутталиба (первая половина VIII века) / 

пер. с араб. Н.А. Гайнуллина. М., 2007. С. 59; История о пророках. От Адама до 

Мухаммада. Со слов Ибн Кассира / пер. с араб. СПб., 2007. С. 393; Настольная 

книга мусульманина. Вера. Поклонение. Жизнь / сост. Ибн Мирзакаримибн 

Карнаки. СПб., 2010. С. 120. 



9 
 

ее своими крыльями. Затем Амина увидела луч, который осветил ее 

дом. В это время роженицу окружили женщины, которые помогали 

ей. Они были высокие, их лица сияли как солнце. Эти женщины были 

похожи на дочерей племени Абдуманаф. Одна из них представилась 

женой фараона и назвала свое имя – Асия, другая назвала себя Мари-

ей, дочерью Имрана. А остальные были девушками из рая. Также 

в это время Амина увидела белую шелковую ткань, которая расстила-

лась с неба до земли. Эта ткань отделила мать пророка от людей. Сра-

зу после рождения Мухаммад сделал поклон головой. С неба опусти-

лось облако и окутало его. Когда облако исчезло, Мухаммад был оку-

тан в шерстяную ткань. Родившийся ребенок сразу же поклонился 

и прошептал: «Моя община! Моя община!» 

Ночь рождения пророка называется «ночью Мавлид». «Мавлид» 

переводится с арабского как «рождение», «время рождения». В эту 

ночь считается благом читать и узнавать о событиях и о многих чуде-

сах в ночь рождения пророка, а также слушать читающих или расска-

зывающих об этом. 

Одним из важнейших событий в жизни пророка Мухаммада ста-

ла перестройка Каабы,  а также разрешение спора, который возник в 

ходе реконструкции святыни. Когда пророку исполнилось тридцать 

пять лет, стены Каабы сильно пострадали от селя, а до этого в храме 

произошел пожар, и курайшиты оказались вынуждены строить здание 

заново. Было принято решение, в соответствии с которым для ремон-

та храма можно было использовать только «чистые» деньги, и поэто-

му не принимались деньги ростовщиков и т. п. Когда в ходе работ до-

брались до фундамента храма, заложенного Ибрахимом, курайшиты 

выделили каждому племени определенный участок и приступили к 

возведению стен. Поскольку денег на возведение храма на фундаменте 

Ибрахима в полном объеме не хватило, они исключили примерно 3 м 

с северной стороны, построив здесь невысокую полукруглую стенку в 

знак того, что данное место также относится к Каабе. Огороженное 

этой стенкой место носит название аль-Хаджр, сама же она называет-

ся аль-Хатим. 



10 
 

Когда пришло время возвратить на место Черный камень, все 

старейшины племен захотели лично осуществить эту миссию, из-за 

чего между ними разгорелись ожесточенные споры, которые грозили 

обернуться кровопролитием. Этот спор смог разрешить пророк Му-

хаммад. Он взял плащ и положил на него Черный камень. Затем пред-

ложил представителям разных племен взяться за края плаща 

и отнести Черный камень на место, что и было сделано. 

Пророка сильно беспокоили нравы соплеменников, что застав-

ляло его искать уединения и предаваться размышлениям о путях спа-

сения от беды и гибели. Со временем он стал уходить в пещеру горы 

Хира
9
, проводя там каждый месяц Рамадан, по завершении которого 

утром в первый день нового месяца возвращался в Мекку, совершал об-

ход Каабы и уходил к себе домой, так повторялось в течение трех лет. 

Когда пророку Мухаммаду исполнилось 40 лет, он стал видеть удиви-

тельные сны, которые потом сбывалось. Они начались в месяце Раби-

уль-авваль и продолжались на протяжении шести месяцев. В середине 

Рамадана того же года Мухаммад получил первое откровение. Ночью, 

когда он опять находился в пещере, к нему явился ангел Джабраил, 

схватил пророка и сильно сжал его тело, а потом отпустил и сказал: 

«Читай!» Мухаммад ответил: «Я не умею читать». Тогда ангел снова 

сжал его, а потом отпустил и сказал: «Читай!» Мухаммад снова сказал: 

«Я не умею читать». Тогда он сжал его в третий раз, отпустил и произ-

нес: «Читай во имя твоего Господа, Который сотворил [все сущее], со-

творил человека из сгустка крови. Читай, ведь твой Господь – Самый 

великодушный. Он научил посредством письменной трости – научил 

человека тому, чего тот не знал»
10

. Так были ниспосланы первые пять 

                                                 
9
 Хира – старое название горы, ныне именуемой Джабаль ан-Нур (Гора 

света) и находящейся на расстоянии примерно двух миль от Мекки. Пещера, 

о которой идет речь, расположена чуть ниже вершины, слева от ведущей к ней 

тропы, и добраться до нее можно только через вершину горы. Длина пещеры –

чуть менее 4 м, а ширина – около 1,5 м. 
10

 Коран 96: 1–5. 



11 
 

аятов Корана
11

. Пророк Мухаммад до конца жизни не овладел грамотой, 

считая, что в противном случае люди могли бы упрекнуть его в том, что 

он черпает знания из священных книг иудеев и христиан. 

Спустя некоторое время ниспослание откровений возобновилось 

и Мухаммаду были даны еще пять аятов: «О завернувшийся! Встань 

и предостерегай! Господа твоего величай! Одежды свои очищай! 

Скверны [идолов] сторонись!»
12

  

Распространение нового вероучения, объявившего идолопоклон-

ство заблуждением, могло вызвать недовольство большого количества 

людей, поэтому пророк Мухаммад решил на первом этапе призывать 

к исламу только самых верных ему людей. 

Первой мусульманкой стала жена пророка Хадиджа бинт Хувей-

лид, затем ислам приняли его вольноотпущенник Зейд бин Харриса 

(пророк Мухаммад публично объявил его своим сыном), сын его дяди 

Али бин Абу Талиб, а также его ближайший друг Абу Бакр бин Абу 

Кухафа. 

Абу Бакр был преуспевающим купцом. Он пользовался уважени-

ем среди мекканцев. Обратившись в ислам, Абу Бакр начал распро-

странять истину среди своих близких друзей. При его участии в ис-

лам обратились Усман бин Аффан, аз-Зубейр бин аль-Аввам, Абд-ар-

Рахман бин Ауф, Саад бин Абу Ваккас, а также Талха бин Убейдал-

лах. К числу первых мусульман также относятся эфиоп Билял бин Ра-

бах и выдающийся сподвижник Мухаммада – Абу Убейда бин аль-

Джаррах, получивший прозвище «доверенный этой общины». 

Число последователей пророка росло медленно, и он имел воз-

можность встречаться с каждым из них в отдельности. Ниспосланные 

в этот период коранические аяты отличались краткостью, побуждали 

к праведности и очищению души, содержали описания рая и ада. 

                                                 
11

 Среди историков существуют разногласия относительно точной даты 

этого события, достоверно известно лишь то, что оно произошло в ночь на один 

из понедельников месяца Рамадан. 
12

 Коран 74: 1–5. 



12 
 

Пророк обучал мусульман правилам совершения ритуального 

омовения и намаза, который в тот период еще не был обязательным 

предписанием. По утрам и вечерам мусульмане уходили в горные 

ущелья, чтобы помолиться. 

Период тайного призыва продолжался три года. Затем пророк 

Мухаммад получил указание призвать к исламу ближайших род-

ственников. По этому поводу был ниспослан 214-й аят суры 26 «По-

эты». Не все вняли новому призыву. Так, его дядя Абу Ляхаб принял-

ся высмеивать пророка. Другой дядя Абу Талиб (старейшина хашими-

тов) обещал защищать пророка Мухаммада, хотя и не отказался от 

язычества. 

Получив гарантии безопасности, пророк Мухаммад обратился с 

призывом к остальным курейшитским родам. Но мекканцы отвергли 

призыв и потребовали от Абу Талиба заставить племянника прекратить 

проповедническую деятельность. Мекканская знать решила силой 

остановить распространение ислама. Наибольшие испытания выпали 

на долю бедных мусульман, не принадлежавших к какому-либо роду. 

Принявшие ислам рабы подвергались физическим наказаниям, но неко-

торых невольников удавалось избавить от пыток, выкупив из рабства. 

На пятом году от начала пророчества (614–615 гг. от Р. Х.) 

наиболее беззащитные мусульмане совершили первую хиджру («пе-

реселение»). Они ушли в Эфиопию, где правил справедливый царь-

христианин. Первая группа мухаджиров («переселенцев») состояла из 

12 мужчин и 4 женщин. Во второй раз в Эфиопию прибыли 83 муж-

чины и 18 женщин. 

В конце шестого года от начала пророчества ислам приняли 

Хамза бин Абд-аль-Мутталиб и Умар бин аль-Хаттаб, которые были 

известны своей силой и отвагой. После этого безнаказанное пресле-

дование мусульман прекратилось и курейшитам-язычникам пришлось 

изменить тактику борьбы. 

В начале седьмого года курайшиты заключили между собой до-

говор, что не будут заключать браков и торговых сделок с родствен-



13 
 

никами пророка, не станут встречаться и общаться с ними, пока те не 

отрекутся от него. Текст этого договора был вывешен внутри Каабы, а 

все верующие и неверующие родственники пророка, за исключением 

Абу Ляхаба, оказались изолированы в квартале Абу Талиба. Бойкот 

продолжался три года, но в начале десятого года от начала пророче-

ства договор был аннулирован, так как многие курайшиты были не 

согласны мириться с лишениями, которым подвергались их родствен-

ники и собратья. 

Примерно через шесть месяцев после прекращения бойкота умер 

Абу Талиб и курайшиты стали яростно преследовать пророка. Пророк 

Мухаммад отправился в город Таиф (примерно в 70 км от Мекки), но 

не нашел там поддержки. В одиннадцатый год от начала пророчества 

(в июле 620 г.) на призыв пророка ответило шестеро жителей Ясри-

ба
13

. Примерно в июле 621 г. к Мухаммаду прибыли двенадцать жите-

лей Ясриба. В долине Мина они присягнули на верность пророку. За-

тем пророк отправил в Ясриб Мусаба бин Умейра. Его проповеди 

подтолкнули к принятию ислама многих жителей этого города. 

В июне 622 г. в Мекку прибыли мусульмане для встречи с пророком. 

Они присягнули ему на верность. Это событие получило название 

«вторая присяга Акабы», в ней участвовали семьдесят пять мусуль-

ман, среди которых были две женщины. 

После этого мусульмане начали тайно переселяться из Мекки 

в Ясриб, но курайшиты отчаянно препятствовали этому. Они понимали, 

что через Ясриб проходит торговый путь, связывающий Йемен 

                                                 
13

 Ясриб, или Йасриб – современное название Медины. Это город в рай-

оне Хиджаз в западной части Саудовской Аравии. В 2010 г. в нем жило при-

мерно 1,1 млн человек. Медина – второй священный город ислама после Мек-

ки. Значение этого города велико благодаря присутствию святыни – мечети 

пророка, известной как «Купол Пророка», или «Зеленый купол», построенной 

рядом с домом Мухаммада. Его дом позднее стал частью мечети, когда ее 

надстроил халиф из династии Омейядов Абд аль-Малик. В 632 г. в Медине 

скончался пророк Мухаммад. Первая мечеть ислама также находится неподале-

ку от Медины и называется «аль-Куба». 



14 
 

с Сирией. Мекканцы ежегодно экспортировали большое количество то-

варов. Поэтому превращение Ясриба в центр ислама могло поставить 

Мекку в зависимость от мусульман, что угрожало их благополучию. 

Услышав о новом успехе мусульман в проповедовании ислама 

в Медине, язычники усилили гонения на мусульман. Мекка перестала 

быть местом, где мусульмане могли жить спокойно. Поэтому пророк 

советовал своим мусульманам уезжать в Медину.  

Курайшиты понимали, что наступило время решительных дей-

ствий. Они решили убить пророка в одну из ближайших ночей. Но он 

и Абу Бакр тайно покинули дом. Для побега они наняли проводником 

Абдуллу ибн Урайкита, который в то время еще не принял ислам. 

Убийцы ворвались в дом пророка, но обнаружили только Али. 

Мухаммад и его сподвижник Абу Бакр трое суток прятались 

в заброшенной пещере к югу от Мекки на горе Савр. Тем временем 

курайшиты пообещали вознаграждение тому, кто поймает пророка. 

Это побудило многих попытаться заработать на поимке беглеца. Часть 

преследователей нашла вход в пещеру, где прятались оба беглеца. Ле-

генда гласит, что паутина, затянувшая вход, заставила их поверить, 

что в пещере никого нет и искать пророка Мухаммада необходимо 

в другом месте.  

Избежав погони, пророк Мухаммад и Абу Бакр прибыли 

в Ясриб. Множество людей с радостью встретили пророка. Пророку 

Мухаммаду был оказан достойный прием, что предвещало дальней-

шее успешное распространение ислама. Ясриб стал называться после 

переезда туда Мухаммада ал-Медина, то есть «Город» (его полное 

название – Мединат ал-Наби, «Город Пророка».) Это событие полу-

чило название Хиджра
14

. 
                                                 

14
 Прибытие Мухаммеда в Ясриб большинство историков датирует 

24 сентября 622 г. Но летоисчисление по хиджре было введено только в 637 г., 

то есть в правление второго праведного халифа Умар ибн аль-Хаттаба. За от-

правную точку мусульманского летоисчисления был взят не сам день прибытия 

пророка в Медину, а 1-я мухаррама (первый день первого месяца) того же года. 

Этот день соответствовал 16 июля 622 г. по юлианскому календарю. 



15 
 

Среди тех, кто решил заработать на поимке пророка Мухаммада 

и его спутника, был Сурака ибн Малик. Он отправился на поиски бег-

лецов верхом, но по дороге его конь много раз спотыкался, всадник 

падал на землю. Это заставило Сураку задуматься и понять, что Му-

хаммада защищает Аллах. Подъехав к пророку, Сурака попросил у 

него прощения. Позже он стал мусульманином, вернувшись в Мекку, 

старался всячески помешать врагам пророка Мухаммада. 

Первой задачей, за которую пророк взялся в Медине, стало строи-

тельство мечети. Он приказал построить ее там, где его верблюдица 

опустилась на колени. Пророк вместе с другими мусульманами принял-

ся за работу. В ходе работ укреплялся братский союз между ансарами
15

 

и мухаджирами, что еще больше укрепляло умму. Это было необходи-

мо, поскольку мусульмане Мекки, которые покинули свои дома и про-

стились с друзьями и родственниками, испытывали тягостное чувство 

одиночества. Этот союз был призван помочь им преодолеть одиноче-

ство и приспособиться к жизни в изменившихся обстоятельствах. 

В соответствии с новым договором, в случае, когда один из двух 

мусульман, которые воспринимались как братья, умирал, его имуще-

ство должно было переходить к его брату по вере. Внедряя такую 

традицию, пророк стирал остатки застарелой вражды между различ-

ными племенами и кланами, особенно между Аус и Хазрадж
16

. 

Далее пророк Мухаммад занялся налаживанием дружеских отно-

шений между мусульманами и мединскими иудеями, особенно из Бану 

ан-Надир, Бану Курайза и Бану Кайнука. Он составил соглашение о 

взаимных обязательствах, создав единую общину, в которой в то же 

                                                 
15

 Ансары – помощники пророка Мухаммада, коренные жители Медины. 

Они обратились в ислам и стали верными соратниками пророка Мухаммада. 

Они приняли и обеспечивали всем необходимым мусульман-переселенцев (му-

хаджиров) из Мекки и других городов. Ансары состояли из представителей 

двух основных мединских племен Аус и Хазрадж.  
16

 Два арабских племени, традиционно населявших Медину. Ансары были 

в основном из этих племен. До приезда пророка в Ясриб эти два племени разде-

ляла глубокая вражда. 



16 
 

время допускались религиозные различия. Вот некоторые из положений 

этого соглашения, которые позволяют ясно составить представление 

о правах немусульман в мусульманском государстве: 

• Мусульмане Курайша и Ясриба и те, кто последовал за ними и 

трудился с ними, составляют единую умму. 

• Переселенцы-курайшиты должны справедливо относиться 

к пленникам, как это положено между верующими. 

• Если кто-то оказывает неповиновение, стремится к разжига-

нию вражды, распространяет грех, сеет несправедливость или спо-

собствует падению нравов среди верующих, то рука всякого богобо-

язненного мусульманина должна быть направлена против такого че-

ловека, даже если это его сын. 

• Защита Аллаха (зимма) – это защита, которая простирается 

на всех, вплоть до смиреннейшего из верующих. 

• Верующие оказывают поддержку друг другу. 

• Те из иудеев, что следуют за мусульманами, получат помощь 

и поддержку, а их врагам не будут оказывать поддержки. 

• Мир для верующих неделим. Когда верующие сражаются на 

пути Аллаха, недопустимо заключение никакого сепаратного мира. 

Условия должны быть честными и равными для всех. 

• Верующие должны мстить за кровь других верующих, проли-

тую на пути Аллаха. 

• Для верующего, живущего по правилам, изложенным в этом до-

кументе, противозаконно оказывать помощь преступнику (мухдису) или 

предоставлять ему убежище. И тот, кто поможет ему или предоставит 

ему убежище, навлечет на себя гнев и проклятие Аллаха в День Воскре-

сения, и от него не будет принято ни раскаяние, ни искупление. 

• Иудеи из Бану Ауф составляют единую общину с верующими. 

Иудеям – своя религия, мусульманам – своя религия; те, кто нарушает 

справедливость и грешит, принесут вред только себе и своим семьям. 

• Иудеи должны нести свои расходы, а мусульмане – свои. И те, 

и другие должны помогать друг другу, если кто-либо нападет на лю-

дей, подписавших этот документ. 



17 
 

• Все стороны по данному соглашению должны искать советов 

и рекомендаций друг у друга, содействовать распространению пра-

ведности, а не греха. 

• Следует помогать угнетенным. 

• Человек не должен отвечать за дурные дела своего союзника. 

До этого времени пророк молился, обращаясь лицом 

к Иерусалиму. Из-за этого иудеи вообразили, что он явно склоняется 

к иудаизму и нуждается в наставлениях. 

Пророк получил божественное повеление перенести Киблу с Иеру-

салима на Каабу в Мекке. Перемена произошла в феврале 624 г. н. э. 

Становление мусульманской общины проходило тяжело. Одним 

из его элементов стало размежевание с язычниками, иудеями и хри-

стианами.  

В Медине стал формироваться общий для всех мусульман закон. 

Проповеди, произнесенные Мухаммадом в Медине, сильно отлича-

ются от мекканских своим сугубо деловым характером. 

Постепенно вырабатывались пять основных столпов (рукн) ис-

лама: шахада, заключающая в себе два основных догмата ислама – 

строгий монотеизм (таухид) и признание пророческой миссии Му-

хаммада (нубувва); пятикратная молитва (салат); пост (саум) в месяц 

Рамадан; благотворительный налог в пользу нуждающихся (закят); 

паломничество в Мекку (хадж). 

В Медине произошло становление мусульманских обычаев и ри-

туала: «киблой» избирается Кааба (вместо Иерусалима); учреждается 

день обшей молитвы с «хутбой» (проповедью) – пятница; устанавли-

ваются правила молитвы и омовения; объявляется запрет на алкоголь, 

свинину и азартные игры; вырабатываются основы мусульманского 

права: порядок наследования имущества, раздел добычи, семейные 

отношения, уголовное право. В Медине был построен дом пророка 

Мухаммада и близ него первая в городе мечеть. 

В первые месяцы хиджры положение мусульман оставалось 

крайне тяжелым. Курейшиты пришли в ярость из-за того, что им не 



18 
 

удалось расправиться с пророком, и, пользуясь своим положением 

среди арабов, стали настраивать остальные племена против мусуль-

ман. Они нашли союзников и среди жителей Медины. Во главе их 

стоял старейшина хазраджитов Абдаллах бин Убейй, который был не-

доволен приездом мусульман и лидерством пророка Мухаммада. Что-

бы не потерять уважение своих соплеменников полностью, Абдаллах 

бин Убейй и его сторонники сделали вид, что обратились в ислам, хо-

тя в душе они питали ненависть к пророку и его последователям
17

. 

В этих условиях пророку пришлось предпринимать шаги, кото-

рые были направлены на обеспечение безопасности мусульман и до-

стижение их единства. С этой целью между мухаджирами и ансарами 

было заключено соглашение, позволившее им преодолеть межпле-

менные распри и официально закрепившее за пророком, помимо ду-

ховного лидерства, исполнительную и судебную власть. 

Ближайшими соседями мусульман в Медине были иудейские 

племена Бану Кайнука, Бану ан-Надир и Бану Курайза. Первое племя, 

проживавшее на территории города, было союзником Хазраджитов, 

а два других, чьи поселения находились в пригородах Медины, были 

союзниками ауситов. Поначалу они не оказывали сопротивления му-

сульманам и даже заключили с ними договор, по которому обе сторо-

ны получили право свободно исповедовать свою религию, а также 

обязались поддерживать друг с другом добрые отношения и оказы-

вать друг другу помощь в случае военных действий против кого-либо 

из них. 

После заключения этих соглашений Медина с ее окрестностями 

превратилась в союзное государство во главе с пророком Мухамма-

дом. Верующие получили возможность заниматься хозяйством, вести 

торговлю и свободно исповедовать ислам. 

Большое внимание уделялось обучению мусульман грамоте и 

военному делу. В то же время мир в Медине не был прочным. Паст-

бища мусульман, находившиеся за пределами города, периодически 

                                                 
17

 Таких людей мусульмане стали называть лицемерами – «мунафиками». 



19 
 

подвергались набегам бедуинов. Существовала вероятность того, что 

арабские племена потребуют вернуть пальмовые рощи, переданные 

в качестве залога за долги. 

Курейшиты опасались усиления уммы за счет верующих, кото-

рые не переставали прибывать к пророку из Мекки и других поселе-

ний. Поэтому они стали угрожать пророку расправой и натравливать 

арабские племена на жителей Медины. Семьи мухаджиров, у которых 

не было покровителей, подвергались в Мекке всяческим унижениям. 

В таких условиях пророк и его последователи были вынуждены 

взяться за оружие, чтобы отстоять свое право на жизнь и убеждения.  

Сила и оружие – последняя и самая крайняя мера, к которой ис-

лам разрешает прибегать для защиты невинных людей и справедли-

вости. «Мирное решение – лучше», – говорится в 128-м аяте 4-й су-

ры. Но ненависть язычников к мусульманам не знала границ. Они 

убивали и притесняли их, вынуждая искать прибежища на чужбине. 

Это заставляло мусульман браться за оружие. Сражения, в которых 

принял участие пророк Мухаммад, называются «газва». Боевые экс-

педиции, в которых он не принял участия, называются «сарийя»
18

. 

Первым походом, в котором принял участие пророк, был поход на 

Эль-Абву. Он состоялся в августе 623 г., и в нем участвовало семьде-

сят воинов. Цель похода состояла в захвате каравана курайшитов. По-

ход продлился пятнадцать дней, но мусульмане вернулись обратно, 

так никого и не встретив. 

Первое крупное сражение между мусульманами и язычниками 

произошло в местечке Бадр, расположенном между Меккой и Меди-

ной. В начале Рамадана 2 г. Хиджры (март 624 г.) пророк предложил 

пленить караван курайшитов, возвращавшийся из Шама и состояв-

ший из тысячи нагруженных товарами верблюдов. 

Абу Суфьян сумел избежать встречи с отрядом пророка Мухам-

мада. Но некоторые язычники решили сразиться с мусульманами. 

                                                 
18

 Первыми кораническими откровениями, в которых упоминалось позво-

ление сражаться, были 39-й и 40-й аяты 22-й суры. 



20 
 

17 Рамадана 2 г. Хиджры (март 624 г.) в местечке Бадр состоялась 

первая битва мусульман с войском язычников. В ней приняли участие 

300 мусульман, из которых 3 были на лошадях и 70 на верблюдах. 

На стороне курайшитов сражалось около тысячи человек, среди кото-

рых были 100 всадников на лошадях и 700 на верблюдах. Мусульмане 

смогли разбить врага. В ходе сражения погибло 6 мухаджиров  

и 8 ансаров, со стороны язычников 70 человек погибли и 70 попали 

в плен. 

Проведя в Бадре три дня, пророк вернулся в Медину, взяв с собой 

пленных. Посоветовавшись со сподвижниками, он принял решение по-

лучить за них выкуп. Те, кто не имел возможности откупиться, получи-

ли свободу после того, как обучили грамоте десятерых мединских 

мальчиков. Некоторым пленным свобода была дарована без выкупа. 

В связи с битвой при Бадре была ниспослана сура 8 «ал-Анфаль» 

(«Трофеи»). Отдельные откровения, в которых описывается данное 

сражение, есть и в других сурах. Примечательно, что в них нет восхва-

ления победителей, но в них обращается внимание на нравственные не-

достатки мусульман, от которых им надо было избавиться. 

Потерпев поражение при Бадре, курайшиты хотели реванша. Че-

рез год подготовка к походу на Медину была завершена. Во главе 

3 тыс. воинов курайшитов и их союзников находился Абу Суфьян бин 

Харб, кавалерией командовал Халид бин аль-Валид. 

В марте 625 г. армия мусульман встретила противника у подно-

жия горы Ухуд, расположенной в 5 км от Медины. В бой под руковод-

ством пророка вступило 700 человек. Им удалось заставить против-

ника отступать. Но часть мусульман бросилась собирать трофеи. 

Этим воспользовалась кавалерия противника. В итоге пророк Мухам-

мад и его армия потерпели поражение и отступили в горы. Пророк 

Мухаммад получил тяжелое ранение, 70 мусульман погибли. 

Язычники не стали преследовать мусульман. Возвращаясь в 

Мекку, они сделали привал в 65 км от Медины. Осознав, что мусуль-

мане сумеют быстро оправиться от поражения, язычники решили 



21 
 

вернуться и добить противника. Но меры, предпринятые пророком, и 

решимость мусульман добиться победы заставили язычников отка-

заться от повторного сражения. 

Битва при Ухуде многому научила мусульман. Они осознали 

необходимость полного повиновения пророку и ценность высокой 

воинской дисциплины.  

Курейшиты и ряд других племен приняли решение уничтожить 

мусульман. Они собрали армию из 10 тыс. воинов. Узнав об этом, 

пророк собрал военный совет. Он понимал, что городские стены не 

защитят мусульман от такой мощной армии. Тогда Салман аль-

Фариси предложил вырыть на подступах к городу огромный ров. 

За шесть дней на северной границе города был вырыт длинный и глу-

бокий ров (с востока, запада и юга Медина была защищена обраба-

тываемыми полями и рощами). Осада города началась в начале  

апреля 627 г. Попытки проникнуть в Медину не прекращались почти 

месяц, столь длительная и неудачная осада привела к разногласиям 

среди язычников. В одну из холодных ночей ураганный ветер уничтожил 

их лагерь. Решимость язычников была сломлена, осада снята. 

В Битве у рва стороны почти не понесли потерь, но она считает-

ся одним из переломных моментов во взаимоотношениях пророка с 

курайшитами. Стало ясно, что язычники не в состоянии помешать 

распространению ислама. Но тем не менее мусульмане вынуждены 

были предпринять еще несколько военных операций, важнейшие из 

которых мы рассмотрим. 

Пророк принял решение совершить умру в Заповедную мечеть. 

Караван паломников выступил в путь в середине марта 628 г. Своим 

видом мусульмане давали понять, что они пришли в Мекку только для 

совершения обрядов. Они вели с собой жертвенных животных и были 

вооружены только мечами, не имея при себе кольчуг и щитов. Курай-

шитские вожди, не ожидавшие такой решимости от пророка, собрали 

отряд для того, чтобы помешать мусульманам войти в город. 



22 
 

Остановившись у колодцев в местечке Худейбия, пророк отпра-

вил в Мекку Усмана бин Аффана, чтобы тот передал курайшитам их 

истинные намерения. Усман выполнил поручение, но его не отпусти-

ли из Мекки. Вожди племен обдумывали ситуацию. Чистота помыс-

лов мусульман заставила некоторых из них высказаться в защиту па-

ломников. 

В итоге было заключено соглашение, важнейшими положениями 

которого стало следующее:  

1. Мусульмане должны уйти, но паломничество будет проведено 

в следующем году. 

2. Те люди, которые присоединились к пророку без согласия 

своих родственников, вернутся к мекканцам. 

3. Боевые действия запрещены на 10 лет. 

4. Любая из сторон может заключать союз с другими арабскими 

племенами. 

Таким образом, этот мирный договор означал начало нового эта-

па в истории ислама. Курейшиты как религиозные лидеры арабов 

обязались не мешать распространению ислама. Договор гарантировал 

свободу вероисповедания, люди осознали богоугодность деятельно-

сти пророка. 

 

Ислам как основа арабского государства 

После заключения мира с курайшитами правителям Византии, 

Персии, Эфиопии, Египта, Бахрейна и других государств были от-

правлены специальные послания. В них был призыв уверовать в Ал-

лаха и признать миссию пророка Мухаммада. К правителю Буеры с 

подобным посланием был отправлен аль-Харис бин Умейр. В пути он 

был захвачен отрядом гассанидского правителя Шурахбила бин Амра, 

наместника византийского императора в Балке, и тот приказал отру-

бить аль-Харису голову. Убийство послов во все времена считалось 

объявлением войны. Поэтому пророк немедленно организовал отряд 

из 3 тыс. воинов и поручил командование Зейд бин Харису.  



23 
 

Мусульмане встретились с противником в конце августа – нача-

ле сентября 629 г. Это было самое крупное сражение, в которое они 

вступили при жизни пророка. Византийская армия, во главе которой 

находился император Ираклий, насчитывала 100 тыс. человек. Еще 

столько же воинов примкнули к ней из племен, населявших Северную 

Аравию. 

Силы были неравны, командиры, назначенные пророком, вскоре 

погибли. Армию возглавил Халид бин аль-Валид, который смог орга-

низовать отступление в пустыню. Византийцы не стали преследовать 

мусульман, опасаясь засады. Это было первое столкновение визан-

тийцев с мусульманами. Оно показало, что в центре Аравийской пу-

стыни возникло государство, которое могло представлять серьезную 

угрозу для могущественной Византийской империи. 

Несмотря на множество внешнеполитических вопросов, пророку 

Мухаммаду необходимо было решить и серьезную проблему, связан-

ную с Меккой. Пророк организовал на нее поход, в котором принял 

участие. Но обошлось почти без пролития крови – курайшиты, за не-

которым исключением, не оказали сопротивления. Поэтому это собы-

тие, состоявшееся 12 января 630 г., называется «Открытие Мекки», 

а не «Завоевание Мекки».  

Одна из причин этого похода – нарушение мирного договора, 

заключенного в местечке Худейбия.  

Племя Хуза’а приняло ислам и заключило союз с посланником 

Аллаха, а племя Бану Бакр – союз с курайшитами. Между двумя пле-

менами была вражда, и люди из Бану Бакр напали на Бану Хуза’а, ко-

гда те совершали молитву. Последние были оттеснены на территорию 

Мекки и отправили гонца в Медину с просьбой о помощи. 

Посланник Аллаха начал готовиться к походу. К Мекке подошло 

войско численностью около 10 тыс. человек. Войска мусульман во-

шли в город с четырех сторон. Когда пророк поднялся на гору над 

Меккой, он увидел Каабу и заплакал. Он ушел из своего родного го-

рода униженным, преследуемым, и теперь вернулся – победителем. 



24 
 

После того как аз-Зубайр водрузил знамя посланника Аллаха на горе 

возле мечети, пророк подошел к Каабе, дотронулся до Черного камня, 

совершил обход вокруг Каабы и разбил расставленных вокруг нее 

идолов со словами: «Пришла истина, а ложное больше не появится 

и не вернется»
19

. 

Сподвижники отобрали ключ от Каабы у хранителя Усмана бин 

Тальхи и дали ключ пророку Мухаммаду. Но он вернул ключ со сло-

вами: «Ты и твой род – хранители навсегда!»
20

  

Совершив молитву внутри Каабы, пророк Мухаммад обратился 

с хутбой к собравшимся курайшитам и объявил об отмене всех поряд-

ков и обычаев, противоречащих исламу, и прочел следующий аят Ко-

рана: «О, люди! Поистине, Мы создали вас из (одной пары) мужчины и 

женщины и сделали вас народами и племенами, чтобы вы познавали 

друг друга. Поистине, достойнейший из вас пред Аллахом – самый бла-

гочестивый. Поистине, Аллах – Знающий, Всеведающий»
21

. 

Чуть позже пророк Мухаммад уничтожил всех идолов и языче-

ские святилища в Мекке и ее окрестностях. 

Из «Открытия Мекки» можно сделать следующие выводы: 

 несмотря на все гонения и унижения, выпавшие на его долю в 

Мекке, пророк вошел в город не как мститель, его отличительной 

чертой всегда была мягкость и справедливость; 

 курайшиты держались за свое богатство, власть, упорствовали 

в своей гордыне и неверии – и в результате потеряли все. 

В это время соседи Мекки, Хавазин и Сакиф, стали собирать си-

лы в Аутасе (80 км севернее Таифа) для удара по армии пророка Му-

хаммада. К его армии присоединилось около 2 тыс. мекканцев, кото-

рые понимали, что теперь судьба Мекки тесно связана с исламом.  

Две армии сошлись 30 января 630 г. в вади Хунайн (примерно 

в 100 км северо-восточнее Мекки). 

                                                 
19

 Коран 34:49. 
20

 Род Бани Шайба и сегодня является хранителем ключа от Каабы. 
21

 Коран 49:13. 



25 
 

Мусульманам противостояло около 24 тыс. воинов. Первона-

чально мусульмане вынуждены были отступать. Лишь около Мухам-

мада непоколебимо стояла сотня мухаджиров и ансаров. Победители 

занялись сбором трофеев, но мусульмане смогли собраться с силами 

и разгромить врага. 

Мусульманам досталось много ценностей, которые отправили в 

Мекку. Мусульманское войско отправилось вслед за беглецами, один 

отряд осадил укрывшихся в Аутасе, а основные силы во главе с Му-

хаммадом осадили Таиф. Аутас был захвачен без особого труда. Оса-

да Таифа затянулась, в войске пророка Мухаммада начались разно-

гласия. На 12-й день он снял неудачную осаду. Каждому участнику 

сражения досталось в пересчете на скот по 4 верблюда. Богатые тро-

феи дали возможность одарить мекканских лидеров и заставить их 

забыть о независимости.  

Тех, кого задобрили таким способом, в мусульманской историо-

графии называют му'аллафа кулубихим («те, сердца которых стали 

дружественными», или «прирученные»). Этот термин придумал про-

рок Мухаммад, и он точно подметил суть свершившегося. 

Пленные в раздел не поступили, так как в таких случаях полага-

лось предоставить сородичам возможность выкупить пленных. Лишь 

несколько женщин, приглянувшихся лидерам, были сразу им подаре-

ны. Пророк Мухаммад отпустил свою молочную сестру. 

Делегаты, прибывшие для переговоров, среди которых оказался 

и брат кормилицы Мухаммада, заявили, что они и те, кого они пред-

ставляют, приняли ислам. Глава делегации напомнил о родстве через 

кормилицу, сослался на то, что великие арабские руководители про-

шлого не забывали такого родства. Пророк Мухаммад оказался в 

трудном положении: освобождение пленных, цена которых была зна-

чительной, могло вызвать недовольство воинов. Но отказ их освобо-

дить означал бы невозможность примирения с могущественным пле-

менем. Пророк Мухаммад решил, что необходимо обрести могуще-

ственного союзника и подал пример, освободив пленных, которые 



26 
 

должны были достаться лично ему. Затем он убедил остальных му-

сульман отказаться от доставшихся им пленников. 

Далее пророк Мухаммад предложил Малику, спрятавшемуся в 

Таифе, принять ислам и получить свою семью, имущество и 100 вер-

блюдов в придачу. Малик принял предложение. Это ослабило саки-

фитов, сдача Таифа стала неизбежной. Несмотря на богатые трофеи, 

ансары ничего не получили. Но пророк Мухаммад доказал свою 

правоту благодаря логичным доводам. 

В октябре 630 г. пророк Мухаммад привел 30 тыс. солдат к го-

роду Табуку (северо-запад современной территории Саудовской Ара-

вии) с намерением дать бой византийской армии. Византийский им-

ператор Ираклий понимал, что растущую мощь мусульман нужно 

остановить, и завоевание Аравии, по его мнению, должно быть до-

стигнуто прежде, чем мусульмане станут слишком сильными. Пророк 

Мухаммад смог собрать 30 тыс. воинов. Вскоре мусульмане подошли 

к Табуку, но византийцев в городе не оказалось. Мусульмане взяли 

город без боя. Главным результатом несостоявшегося сражения было 

присоединение к мусульманам множества арабских племен. 

Окончательная победа над Меккой и последовавший за ней раз-

гром многотысячного бедуинского ополчения в Вади Хунайн (в конце 

января 630 г.) значительно повысили авторитет пророка Мухаммада и 

популярность ислама. В 631–632 гг. под власть пророка Мухаммада 

перешла значительная часть племен Центральной Аравии и Йемена. 

Все они сохранили свою внутреннюю племенную организацию, но 

стали платить садака в казну уммы. 

После победы над мекканцами Мухаммад вернулся в Медину. 

В начале 632 г. он снова отправился в Мекку – на этот раз в качестве 

главы хаджа. Позднее это паломничество получило название «про-

щального». 

В долине Мина близ Мекки Мухаммад произнес проповедь, объ-

яснявшую основные положения ислама.  

8 июня 632 г. пророк Мухаммад умер. Его похоронили в Медине, 

в ограде Мечети Пророка. Считается, что ему было 63 года. 



27 
 

Он приобщил к исламу тысячи людей. Как военачальник совершил 

19 походов. 

У Мухаммада осталось 9 вдов и 3 дочери; 2 сына Мухаммада 

умерли в младенчестве. Младшая дочь Мухаммада (от его брака 

с Хадиджей) Фатима вышла замуж за двоюродного брата Мухаммада – 

Али ибн Абу Талиба, от которого имела 2 сыновей, Хасана и Хусейна. 

От их потомков происходят все потомки семьи пророка – «сейиды» 

(араб. «саййид» – «вождь», «господин», «глава») и «шерифы» (араб. 

«тариф» – «знатный», «благородный»). 

Пророк Мухаммад – талантливый человек, в полной мере смог 

реализовать способности государственного деятеля – дипломата и во-

ина. На закате его жизни ислам хотя и не стал религией всей Аравии, 

но прочно утвердился в Хиджазе. Благодаря гению пророка Мухам-

мада, арабы вышли из состояния невежества и анархии и сказали яр-

кое слово в истории человечества. 

 

Вопросы для проверки: 

1. Где, в какой семье и когда родился пророк Мухаммад? 

2. Какие необычные случаи произошли накануне и в день рож-

дения пророка Мухаммада? 

3 Кто такие ансары и мухаджиры? 

4. Когда началась хиджра? 

5. Что предпринял Мухаммад для примирения людей на заклю-

чительном этапе реконструкции Каабы? 

6. Почему Мухаммад решил на первом этапе призывать к исламу 

только самых верных ему людей? 

7. Что является последней и самой крайней мерой, к которой ислам 

разрешает прибегать для того, чтобы защитить жизнь невинных людей и 

восстановить справедливость. Что и где говорится по этому поводу? 

8. Каким образом пророк Мухаммад устранил недовольство му-

сульман по поводу раздела трофеев? 



28 
 

Тест по теме 1 

 

1. Абу Бакр был: 

а) купцом, 

б) врачом, 

в) чиновником. 

 

2. Период тайного призыва продолжался: 

 а) два года, 

б) три года, 

в) четыре года. 

 

3. Первая группа мухаджиров («переселенцев») состояла: 

а) из 13 мужчин и 6 женщин, 

б) 12 мужчин и 4 женщин, 

в) 11 мужчин и 2 женщин. 

 

4. Во второй раз в Эфиопию прибыло:  

а) около 40 человек, 

б) около 80 человек, 

в) около 100 человек. 

 

5. Перенос Киблы из Иерусалима в Каабу в Мекке произошел: 

а) в 620 г.,  

б) 622 г., 

в) 624 г. 

 

6. Первое крупное сражение между мусульманами и язычниками 

произошло в местечке Бадр:  

а) в 622 г., 

б) 623 г., 

в) 624 г. 



29 
 

 

7. Армия мусульман встретила противника у подножия горы  

Ухуд: 

а) в 624 г., 

б) 625 г., 

в) 626 г. 

 

8. Битва у рва была: 

а) в 627 г., 

б) 629 г., 

в) 630 г., 

 

9. «Открытие Мекки» произошло: 

а) в 629 г., 

б) 630 г., 

в) 631 г. 

 

10. Прощальное паломничество состоялось: 

а) в начале 632 г., 

б) середине 632 г., 

в) конце 632 г. 



30 
 

Тема 2. Праведные халифы: Абу Бакр, Умар, Усман, Али. 

Их личности и деятельность. Территориальная экспансия ислам-

ского государства. Походы в Сирию и Палестину. Сражение про-

тив Византии и Персии. Мирное взятие Иерусалима. Завоевание 

Северной Африки. Эпоха смуты. Создание объединенного текста 

Корана 

 

Праведные халифы: Абу Бакр, Умар, Усман, Али. Их личности 

и деятельность. Территориальная экспансия исламского государ-

ства. Походы в Сирию и Палестину. Сражение против Византии и 

Персии. Мирное взятие Иерусалима. Завоевание Северной Африки 

Время правления таких халифов, как Абу Бакр, Умар, Усман, Али 

вошло в историю под названием Эпоха праведных халифов (аль-хуляфа 

ар-рашидун). Несмотря на короткий срок (632–661 гг.), всего около 

30 лет, это время является значительным событием для всей истории 

человечества. Правящие халифы были ближайшими соратниками про-

рока Мухаммада и получили власть в результате выборов, то есть бла-

годаря личному авторитету. Умма рассматривала такого халифа в каче-

стве высшего лица государства, призванного следить за порядком 

в светских и духовных делах. При этом его власть не сакрализирова-

лась. В период праведных халифов Медина была столицей государства. 

Время и очередность правления праведных халифов распреде-

лись следующим образом: 

1) Абу Бакр (632–634 гг.); 

2) Умар I ибн аль-Хаттаб (634–644 гг.); 

3) Усман ибн Аффан (644–656 гг.); 

4) Али ибн Абу Талиб (656–661 гг.). 

Сменившие их халифы были невыборными и основали две ди-

настии – Омейядов и Аббасидов. 

Первым праведным халифом был избран Абу Бакр ас-Сиддик 

(ок. 572–634 гг., халиф с 632 г. по 634 г.). Этому есть вполне логичное 

объяснение. Смерть пророка Мухаммада подтолкнула часть населе-



31 
 

ния к отходу от ислама. Эта ситуация вошла в историю под названием 

«Ридда». 

Ансары решили, что их руководитель Саад ибн Убада должен 

быть новым халифом. Многие мухаджиры, занятые похоронами про-

рока, оказались неготовыми к выборам халифа. Для решения проблемы 

9 июня 632 г. ансары и мухаджиры пришли на собрание. Но к этому 

дню ансары уже присягнули Сааду ибн Убаде как халифу. На собра-

нии убедительно выступил Абу Бакр. Он убедил присутствующих, 

что халифом должен стать представитель племени пророка, и пред-

ложил кандидатуры Умара и Абу Убайда. В конце дискуссии слово 

взял Умар. Он напомнил о том, что перед смертью пророк поручил 

Абу Бакру руководить молитвой, а также напомнил о событиях в пе-

щере Саур
22

. Эти убедительные доводы склонили мнение мусульман 

в пользу Абу Бакра. Умар первым присягнул на верность Абу Бакру, 

затем это сделали и другие собравшиеся. Исключением стал только 

Саад ибн Убада. Так Абу Бакр получил титул халифа расули-л-лах
23

. 

10 июня 632 г. Абу Бакр пришел в мечеть, заполненную людьми. 

Умар опять выступил в пользу Абу Бакра. Горожане вняли этому при-

зыву и присягнули Абу Бакру. Интересно, что второй раз тут присяг-

нули и те люди, которые это сделали 9 июня. Впоследствии ему при-

сягнул и Саад ибн Убада. 

Смерть пророка подтолкнула некоторые племена Аравии восстать 

против власти халифа. Это восстание 632–633 гг. получило название 

«ар-Ридда», или отступничество от ислама, то есть возвращение к язы-

честву. Отступничество выразилось в разных формах: изгнании сбор-

щиков садаки, активизации местных духовных авторитетов. 

                                                 
22

 В этой пещере пророк Мухаммад вместе с Абу Бакром скрывался от 

преследовавших их мекканских язычников во время переселения (хиджры) 

в Медину. См.: Коран 9: 40.  
23

 С араб. – «преемник посланника Аллаха». 



32 
 

Но отступничество имело антимусульманский характер лишь 

в Неджде. В других районах Аравии вспыхнула обычная борьба 

за власть. 

В ответ Абу Бакр развернул череду боевых действий против мя-

тежников. В ходе этих военных экспедиций ярко проявился военный 

талант Халида ибн аль-Валида. Он смог эффективно подавить бунт на 

территории Центральной и Восточной Аравии. Сопротивление власти 

вспыхнуло на территории современных Йемена, Бахрейна, Омана. 

Но уже в 633 г. мусульмане смогли вернуть себе власть во всей Аравии. 

В 633 г. Абу Бакр организовал поход против персов. Войско 

овладело городом Хиру, но арабы-христиане предпочли остаться хри-

стианами, за это на них была наложена джизья – подушный налог на 

взрослых и свободных немусульман мужского пола (за исключением 

монахов). Сумма джизьи была постоянной в течение всей жизни не-

мусульманина и зависела от социального статуса мужчины. 

Абу Бакр не остановился на достигнутом, он послал примерно 

15 тыс. воинов в пограничные византийские области – Палестину и 

Сирию. Их действия имели большой успех, под власть мусульман пе-

решел большой город Бостра (Буера), а бывшая резиденция Гассани-

дов – Джабия – стала крупным гарнизоном мусульман. 

Переход под власть мусульман давал возможность жителям по-

лучить статус покровительствуемых данников (зиммии). Местные 

жители в обмен на гарантии неприкосновенности жизни и право сво-

бодно распоряжаться своим имуществом – личным, муниципальным, 

церковным – выплачивали подушную подать (один, два или четыре 

динара в год с мужчины). При этом власть мусульман означала окон-

чание религиозно-политического беспорядка, который наблюдался на 

Ближнем Востоке после Халкидонского Вселенского церковного со-

бора 451 г. Первые халифы не только уравняли в правах все христиан-

ские исповедания, но закрепили за каждой общиной те церкви и мо-

настыри, которыми они владели до прихода мусульман. Именно по-

этому авторитетный деятель Сирийской православной церкви Михаил 



33 
 

Сириец в XII в. говорил, что мусульманское завоевание стало наказа-

нием божьим византийцам за их гонения на последователей этой 

церкви.  

У арабского вторжения, несмотря на те последствия, которыми 

сопровождается любая оккупация, несомненно, были свои плюсы: 

1) происходило взаимообогащение культур в результате более 

тесного взаимодействия мусульман, христиан, иудеев на территории, 

объединенной под властью новых правителей; 

2) власть мусульман позволила христианскому Востоку, в отличие 

от христианского Запада, избежать кровавых религиозных войн, ужасов 

инквизиции, что стало на долгие годы обычным явлением для Европы. 

Похожий вывод сделал академик В. Бартольд: «Халифат имел 

перед Византией то преимущество, что в нем объединялись более 

многочисленные и более разнообразные элементы, к тому же нахо-

дившие под властью арабов, благодаря установленной Кораном веро-

терпимости, больший простор для своей деятельности, чем под вла-

стью византийских императоров. Стремление каждого возвеличить 

свой народ и свою веру не мешало этим культурным элементам 

учиться друг у друга»
24

. 

Абу Бакр ас-Сиддик внес огромный вклад в распространение 

ислама. Его заслуги можно свести к следующему: 

1) при нем состоялось обращение в ислам почти всех племен 

Аравии; 

2) он начал покорение Сирии и Ирака. 

Точная дата рождения второго праведного халифа Умара I (Омар I 

ибн аль-Хаттаб аль-Фарук, Умар I ибн аль-Хаттаб) не установлена, 

вероятно, это 585 г. Он стал вторым праведным халифом в 634 г. и ру-

ководил халифатом до своей смерти в 644 г., когда был убит рабом из-

за отказа удовлетворения жалобы. Современники отмечали его энер-

гичность и скромность. Пророк Мухаммад был зятем Умара I. 

                                                 
24

 Бартольд В.В. Работы по истории ислама и арабского халифата. Сочи-

нения. М., 1966. Т. 6. С. 152. 



34 
 

В правление Умара I мусульмане нанесли решающие поражения 

Византии и Сасанидам, завоевали Западный Иран, Сирию, Палестину 

и Египет. В сентябре 635 г. арабы взяли Дамаск, с жителями которого 

был также заключен договор. Вслед за Дамаском пали и другие си-

рийские города. В ноябре 636 г. мусульмане снова вошли в Дамаск, 

затем покорили города Химс, Халкис. Халеб, Антиохия также пере-

шли под их власть. Базой мусульманской армии на севере Сирии стал 

Химс. В августе 636 г. мусульмане разгромили армию Византии у ре-

ки Йармук (приток реки Иордана).  

Толерантное отношение к христианству, практикуемое пророком 

Мухаммадом, сохранилось и при первых халифах. Это дало возмож-

ность арабам быстро и почти не проливая крови занять не только Да-

маск в 635 г., в 640 г. – Кесарию и в 642 г. – Александрию. В VII в. мно-

гие общины христиан добровольно переходили под власть мусульман. 

Присоединение этих территорий сопровождалось созданием 

государственных структур, основанием городов, многие из которых 

стали крупными административными центрами халифата.  

Арабы смогли завладеть Иерусалимом при Умаре I. Считается, 

что город был сдан без боя после переговоров с праведным халифом. 

Но, к сожалению, историческая наука не сохранила точной даты этого 

события. В специализированной литературе фигурируют три даты: 

636 г., 637 г., 638 г. В военных походах мусульман нередки были слу-

чаи, когда в переговорах участвовали руководители церкви. Так, 

иерусалимский патриарх Софроний признал власть халифа Умара I 

и взамен получил специальный указ – «ахтинаме» – о подтверждении 

его прав, неприкосновенности церквей и свободы отправления культа. 

Кроме того, халиф гарантировал жителям Палестины сохранность 

личного и общинного имущества. 

В VII в. мусульмане построили в Иерусалиме знаменитые мече-

ти «аль-Масджид аль-Акса» («Отдаленнейшая мечеть») и «Куббат ас-

Сахра» («Купол скалы»).  

Весной 637 г. мусульмане взяли Ктесифон – столицу империи 

Сасанидов. В 643–644 гг. арабы покорили Западный Иран до границ 



35 
 

Хорасана. В 643 г. они вошли в Иранский Азербайджан и взяли его 

столицу – город Ардебиль. 

В 639 г. мусульмане покорили Верхнюю Месопотамию. В 641 г. 

пала армянская столица – город Двин. В конце 639 г. 3 500 воинов ха-

лифата под командованием Амра ибн аль-Аса вошли в Египет – часть 

Византийской империи. С командиром этого отряда вели переговоры 

патриарх Александрии Кир и патриарх Вениамин. Византийский им-

ператор Ираклий за эти сепаратные переговоры отправил Кира в 

ссылку. В 642 г. важная провинция Византийской империи, Египет, 

была включена в состав халифата. Александрия осталась резиденцией 

коптского патриарха, но вскоре стала обычным провинциальным го-

родом. В 642–643 гг. Амр заставил платить дань Барку (Пентаполис), 

Нибару (современный Триполи в Ливии), Сабрату и сахарский оазис 

Завилу. 

Рост территории халифата сопровождался совершенствованием 

всех структур государства. При этом творчески использовался опыт 

предшественников: Сирию арабы поделили на джунды – военные 

округа, которые совпадали с военными округами византийцев. Вой-

сковые командиры становились наместниками. Они выполняли функ-

ции имама, верховного судьи, министра по сбору и учету налогов. 

В результате завоеваний мусульманская община сильно обогатилась. 

При этом соблюдались правила раздела трофеев, которые установил 

пророк Мухаммад: 80 % – участникам похода, 20 % (хумс) – халифу. 

На покоренных территориях старые хозяева сохраняли свои права, но 

платили поземельный налог (харадж). Сбор налогов и учет налого-

плательщиков на этих землях поначалу был возложен на местных чи-

новников. 

Бесхозные земли становились неотчуждаемой коллективной 

собственностью уммы (савафи). Налоги с этих земель поступали 

в общий фонд – фай, им распоряжался халиф (позже понятие «фай» 

стало означать все захваченные земли). Из этого фонда всем, кто имел 

заслуги перед уммой, выплачивалось твердое жалование (ата) и нату-



36 
 

ральный паек (ризк), их размеры для разных категорий получателей 

различались. Вдовы пророка Мухаммада получали до 12 тыс. дирхе-

мов в год, рядовые воины – 100–150 дирхемов. Умар сформировал 

специальные реестры-«диваны», которые служили для учета воинов. 

Все немусульмане-мужчины с 15 лет облагались джизьей. Людей Пи-

сания не стремились насильно обращать в ислам. Христианские 

и иудейские общины оставались на правах самоуправления. За ними 

сохранялось право свободного исповедания своей веры, право владе-

ния землей и имуществом, при условии выплаты налогов. Позже не-

которые христиане и иудеи занимали высокие административные 

должности, прославились как деятели культуры. 

Перед смертью Умар оставил устное завещание. Вместо переда-

чи власти своему сыну Абдаллаху он назначил Совет (Шура) из ше-

сти человек (Абд ар-Рахман ибн Ауф, Али, Усман, аз-Зубайр, Талха, 

Саад ибн Абу Ваккас). Они должны были избрать нового халифа. 

Наблюдателем на выборах был сын Умара – Абдаллах. Выбирая из 

двух претендентов – Али и Усмана, – члены Шуры остановили свой 

выбор на втором. 

Главные достижения Умара: 

1) введение летосчисления по хиджре; за точку отсчета был взят 

первый день мухаррама, то есть 16 июля 622 г.; 

2) попытка введения правил передачи верховной власти в халифате; 

3) превращение общины единоверцев-арабов в многонациональ-

ное государство с преобладающим иноверческим населением. 

Третий праведный халиф Усман ибн Аффан родился в 575 г., 

умер в 656 г. Период его правления – 644–656 гг. Иногда в литературе 

его имя пишут как Осман ибн Аффан или Осман. Он один из первых 

соратников пророка Мухаммада, его родственник, богатый меккан-

ский купец. Усман ибн Аффан сделал много для завершения покоре-

ния Ирана: в 651–652 гг. мусульмане покорили города Нишапур, Нис, 

Абиверд, Серахс, Мерв, Герат, Гузган и Балх.  



37 
 

В 652 г. правитель Армении Теодорос Рштуни признал главен-

ство мусульман, благодаря чему смог сохранить внутреннее само-

управление. Но вскоре наместник Сирии и Палестины Муавия был 

вынужден начать боевые действия, в ходе которых дошел до Терека. 

Многие города Армении, Грузии и Кавказской Албании
25

, а также не-

которые горные княжества (Кайтак, Лакз, Филан, Табарсаран) заклю-

чили мирные договоры с арабами. 

Арабо-хазарское противостояние, начавшееся в 653 г., длилось 

более двух веков. В 653 г. (по другим данным – в 22 г. х., то есть 

в 642/43 г.) арабы захватили Дербент. 

Летом 645 г. Александрия была отбита византийцами. Но в де-

кабре того же года вернулась под власть арабов. В 648 г. арабы вошли 

в Ифракию (современный Тунис и восточная часть Алжира), но Кар-

фаген смог откупиться от мусульман, после чего они ушли. 

В середине VII в. мусульмане осознали значение флота и взялись 

за его создание. Уже в 648 г. арабский флот высадился на Кипре. 

В 650 г. в результате сражения между арабским и византийским фло-

тами мусульмане стали владеть Восточным Средиземноморьем. 

В 653–654 гг. арабы напали на острова Кипр, Родос, Кос и Крит 

и усилили набеги из Сирии в Малую Азию. Одновременно арабы ста-

ли возводить крепости и опорные пункты на арабо-византийской гра-

нице в Киликии и Верхней Месопотамии, которые были базами для 

походов в Византию. 

Усман любил роскошный образ жизни. Он первым из халифов 

построил себе большой каменный дом в Медине, обзавелся личной 

охраной и приобрел недвижимость за пределами Аравии. Усман 

нашел для себя опору в лице Омейядов, доверял им важные посты и 

не обращал внимания на казнокрадство. Такое поведение вызывало 

недовольство в умме. 

                                                 
25

 Древнее государство в восточном Закавказье, занимавшее часть терри-

тории современных Азербайджана, Грузии и Дагестана. 



38 
 

Быстрое увеличение территории халифата принесло множество 

проблем: Медина теряла свой столичный статус, центры принятия 

решений все больше перемещались в удаленные военные базы Куфу, 

Басру, Фустат, при этом наместники провинций все меньше зависели 

от центра в финансовом и военном отношениях. В такой ситуации 

попытки халифа и его двора рассматривать все земли халифата и об-

щинную казну как свою собственность воспринимались на местах 

особенно болезненно. 

При Усмане мусульмане стали обзаводиться землей на захвачен-

ных территориях. Это привело к двум последствиям: 

1) среди воинов, переселившихся из Аравии в завоеванные стра-

ны (всего их было около 80 тыс. – 90 тыс. человек), усилилась иму-

щественная и социальная дифференциация; 

2) активизировалась внутренняя оппозиция, состоявшая из аске-

тически настроенных мусульман, они справедливо обвиняли халифа 

в отступлении от образа жизни пророка Мухаммада. 

В начале 656 г. множество недовольных мусульман со всех кон-

цов государства приехали в Медину, чтобы изложить халифу свои жа-

лобы и требования. В мае Усман был вынужден подписать обязатель-

ство соблюдать законы и бороться с коррупцией. Одновременно он 

тайно приказал наказать руководителей жалобщиков. Это указание 

халифа стало известно многим мусульманам, часть из которых 

17 июня 656 г. вернулась в Медину и убила Усмана в его доме. Убийство 

халифа спровоцировало многолетнюю гражданскую войну и способ-

ствовало в дальнейшем расколу мусульман на суннитов и шиитов.  

Заслуги халифа Усмана можно сгруппировать по следующим 

пунктам: 

1) включение в состав халифата Сасанидского Ирана; 

2) успешные походы в Северную Африку и Закавказье; 

3) создание флота и доминирование в Восточном Средиземно-

морье; 

4) кодификация Корана. 



39 
 

Четвертый праведный халиф Али ибн Абу Талиб руководил гос-

ударством в 656–661 гг. (ум. в 661 г.). Он двоюродный брат пророка 

Мухаммада, жил в его доме, был женат на его дочери Фатиме, участ-

ник почти всех походов пророка. Али полгода отказывался присяг-

нуть Абу Бакру, так как считал себя самым достойным преемником. 

Но после гибели Умара он опять не стал халифом и воспринял это как 

оскорбление. Али был провозглашен халифом после убийства третье-

го праведного халифа Усмана.  

Приход к власти и время правления праведного халифа Али со-

провождались значительными конфликтами внутри государства. 

После смерти халифа Усмана в Медине первые пять дней власть 

была у аль-Гафики ибн Харб аль-Кааки. Но все понимали, что надо про-

вести выборы нового халифа с участием в совете ансаров и мухаджиров. 

При этом мятежники хотели решить две проблемы: 

1) уйти от ответственности за убийство халифа; 

2) привести к власти человека, которым можно было бы легко 

манипулировать. 

Однако в среде бунтовщиков начались раздоры относительно 

кандидатуры претендента на власть. Разные региональные группи-

ровки предлагали на эту должность своих представителей, которые 

были соратниками пророка Мухаммада. Ситуация обострялась, по-

этому мединцы и соратники пророка Мухаммада несколько раз 

настойчиво просили Али стать очередным халифом. Он, понимая 

сложность ситуации, согласился возглавить государство. Али правил 

государством недолго, но все его правление отмечено междоусобица-

ми. В январе 661 г. Али был ранен хариджитом при выходе из мечети 

в Куфе. После трех дней мучений он умер. Али похоронили на месте, 

где позже вырос город Неджеф – шиитская святыня. 

Сунниты чтут Али как четвертого халифа, но шииты не призна-

ют трех первых халифов и не используют слово «халиф» примени-

тельно к ним. Большинство шиитов признавали двенадцать имамов, 

из которых Али, Хасан и Хусейн были первыми, а остальные явля-



40 
 

лись потомками Хусейна. Согласно шиитскому учению, последний, 

двенадцатый по счету, имам исчез в 874 г. Шииты считают его скры-

тым имамом и аль-Махди (букв. «ведомый верным путем»), который 

когда-нибудь появится и вернет власть потомкам Али. Это будет озна-

чать приход правосудия и справедливости. Вся истории шиизма 

наполнена борьбой за возвращение власти Алидам – потомкам Али. 

В эпоху Средневековья было несколько алидских государств на тер-

ритории современных Ирака, Ирана, Марокко, Египта, Сирии, Йеме-

на. В XVI в. территория современного Ирана стала центром шиизма. 
 

Эпоха смуты 

После вступления в должность Али предпринял ряд мер для 

уменьшения влияния оппозиционеров на положение дел в государ-

стве. После состоявшихся выборов они предъявили требования снять 

с должностей тех наместников, которые были назначены Усманом. 

Это частично соответствовало замыслам нового халифа, так как он 

имел собственные планы по смене целого ряда чиновников. В корот-

кие сроки были сменены несколько наместников. Но возникла 

непредвиденная проблема: мекканцы отказались признать нового 

наместника. В Мекку съехались недовольные кадровыми решениями 

Али. Так этот город стал центром оппозиции праведному халифу Али. 

Но для нового руководителя государства проблемы на этом не закончи-

лись. Правитель Сирии Муавия ибн Абу Суфьян из рода Омейядов отка-

зался принять присягу на верность Али. Борьба Али с Муавией способ-

ствовала началу Первой гражданской войны в халифате (656–661 гг.). 

В июне–июле 657 г. при Сиффине (к западу от Ракки, неподалеку от 

правого берега Евфрата) произошло крупное сражение. Войска Али 

почти разбили силы Муавии, но его воины прикрепили к копьям 

свитки Корана. Али прекратил битву, ему было предложено обратить-

ся для решения вопроса в суд. 

Муавия решил дождаться итогов противостояния между Али и 

бунтовщиками в Медине. Али предпринял кадровую перестановку, он 

назначил нового наместника, но того даже не впустили в провинцию. 



41 
 

Ситуация в халифате усугублялась несколькими обстоятель-

ствами: 

1. Часть мединцев не желала подчиняться новому халифу из-за 

проживания в городе убийц халифа Усмана. 

2. Часть мусульман подозревала Али в причастности к убийству, 

поэтому они отказались признать его халифом. Единая община раско-

лолась на партию (араб. – «ши'а») Али, или шиитов, и остальных му-

сульман, суннитов. Во главе последних стал Муавия – двоюродный 

брат халифа Усмана и арабский наместник Сирии и Палестины. 

3. Некоторые территории (Египет) были захвачены наместником 

Сирии Муавией ибн Абу Суфьяном. 

4. В государстве прошла серия самосудов над бунтовщиками, ко-

торые участвовали в бунте праведного халифа Али. Кроме того, стали 

раздаваться призывы найти всех убийц халифа и казнить их. Это за-

трагивало интересы многих знатных семей, члены которых принима-

ли участие в бунтах. Многие представители этих семей решили, что 

инициатива таких призывов исходит от халифа Али. Поэтому они вы-

ступили против нового халифа. 

В условиях нестабильности халиф Али предпринял ряд мер по 

улаживанию конфликта. Он отправил переговорщика к Аише, Тальхе 

и аз-Зубайру с целью убедить забыть обиды и объединиться вокруг 

главы государства. Но бунтовщики попытались спровоцировать кон-

фликт между участниками событий, чтобы отвлечь внимание от себя. 

В результате в начале декабря 656 г. состоялась битва возле города 

Басра. В ней Али победил войско Талхи и аз-Зубайра. В историю это 

сражение вошло под названием «Битва у верблюда», так как главные 

действия происходили вокруг верблюда, на котором сидела Аиша. 

Али бросил в бой примерно 20 тыс. человек, противоположная сторо-

на выставила почти 30 тыс. воинов, с обеих сторон погибло примерно 

15 тыс. воинов. После победы Али оставил в Басре наместником Аб-

дуллу ибн Аббаса и двинулся на мятежную Сирию. 

После ряда боев между воинами праведного халифа и войсками 

Муавии было решено начать переговоры. Их итогом стало подписа-



42 
 

ние перемирия. Но постепенно среди сторонников Али выросла рели-

гиозно-политическая группировка, по разным данным от 4 тыс. до 

12 тыс. человек, недовольная поведением праведного халифа. В 657 г. 

они подняли мятеж. Эти люди выразили протест против перемирия 

между халифом Али и Муавией и избрали своим руководителем 

Шибса ибн Риби. Мятежники потребовали немедленного возвраще-

ния в Сирию и продолжения войны с Муавией. В качестве главного 

лозунга они избрали слова: «Решение принимает только Аллах». Так 

заявила о себе новая политическая сила – хариджиты
26

. К этому вре-

мени Али принял решение возобновить войну с Муавией. Но перед 

этим халифу было необходимо обезопасить себя от ударов хариджи-

тов. Между его армией и войсками мятежников состоялась битва при 

Нахраване на западе Ирана. Войска халифа потеряли убитыми менее 

10 человек, тогда как из числа противников спаслось не более десят-

ка. Но эта победа была из тех, про которые историки говорят «пирро-

ва победа». Родственники погибших, а таких было огромное количе-

ство, выразили недовольство. Уцелевшие хариджиты использовали 

тактику партизанской борьбы, они стали мощной дестабилизирую-

щей силой. Их главная идея первоначально состояла в том, что общи-

на включает только верующих, неукоснительно повинующихся закону 

ислама, и исключает (вплоть до физического истребления) всех про-

чих. Это означало, что халиф должен быть выборным. Они вели борь-

бу и против Муавии. Поражение, нанесенное им Али в 658 г., поло-

жило конец их мятежу. Но хариджиты еще некоторое время продол-

жали мечтать о создании собственного халифата. Их планам не суж-

дено было сбыться, так как они распались в конце VII в.  

Такая ситуация способствовала тому, что Муавия решил увели-

чить масштабы своего влияния. Прервав переговоры, Муавия возоб-

новил боевые действия против Али. Первое, что он сделал – в 659 г. 

                                                 
26

 Хариджиты – араб. «раскольники», «мятежники». Первоначально их 

называли «харуритами» – по местности, где они основали лагерь в первые дни 

восстания. 



43 
 

установил контроль над Египтом. Этот шаг Муавии привел к расколу 

халифата. Затем мятежный наместник Сирии продолжил активные 

боевые действия против Али: в 660 г. он вторгся в Ирак, в 661 г. его 

войска захватили Мекку и Медину. 

Тем временем состоялось решение суда. Муавия был провозгла-

шен халифом в июле 660 г. Али посчитал это несправедливым и про-

должил войну, которая шла вплоть до его гибели в 661 г. 

Воспользовавшись междоусобицей в халифате, часть персов от-

казалась платить налоги и подняла восстание в провинциях Парс и 

Керман. Это негативно сказалось на экономике халифата. Внешние 

враги также постарались воспользоваться проблемами внутри страны. 

Так, Византия предприняла попытку вернуть себе часть утраченных 

территорий.  

Праведный халиф стремительно терял влияние на дела государства. 

 

Создание объединенного текста Корана 

Коран был ниспослан пророку Мухаммаду частями
27

. Самые 

первые аяты не были записаны сразу. Но из-за того что первые аяты 

были небольшими и пророк Мухаммад постоянно их повторял, опас-

ность их утерять была полностью исключена. Вскоре была организо-

вана группа писарей, один из которых постоянно находился рядом 

с пророком. Такой писарь сразу фиксировал очередное откровение. 

Так делалось даже в ходе переселения из Мекки в Медину и при со-

вершении военных походов. Известно, что таких писарей было при-

мерно 40 человек. Первым писцом Корана стал Абдаллах бин Саад. 

Сегодня достоверно известны имена многих из этих людей: Убейй 

бин Кааб, Абу Бакр, Умар бин аль-Хаттаб, Усман бин Аффан, Али бин 

Абу Талиб, аз-Зубейр бин аль-Аввам, Ханзаля бин ар-Раби, Шурахбил 

бин Хасана, Абдаллах бин Раваха.  

                                                 
27

 Для более глубокого понимания событий необходимо ознакомиться 

с книгой директора Государственного Эрмитажа Пиотровского М.Б. Кораниче-

ские сказания. М., 1991.  



44 
 

Пророк Мухаммад объяснял писцам место расположения аятов в 

тексте Корана. Записав их, писарь зачитывал получившийся текст 

пророку, в случае ошибок исправлял их. Наиболее известными были 

записи, которые сделали Абдаллах бин Масуд, Убейй бин Кааб и Зейд 

бин Сабит. Выверенный текст отдавали мусульманам для заучивания. 

Такая работа шла почти до самой смерти пророка Мухаммада. 

Эта мера позволяла обеспечить сохранность Корана. Такой алгоритм 

действий способствовал тому, что Коран был записан еще при жизни 

пророка. 

Первые записи аятов делались на листьях финиковых пальм, 

плоских камнях, кусках кожи, верблюжьих лопатках и т. д.  

После смерти Мухаммада стало ясно, что со временем количе-

ство знатоков Корана уменьшится в силу естественных причин, 

а также в ходе военных походов, что означало угрозу утраты Корана. 

Одним из первых это понял Умар бин аль-Хаттаб. Он поделился сво-

ими опасениями с первым праведным халифом и предложил сделать 

единый список, согласованный со всеми знатоками Корана. Абу Бакр 

поручил Зейду бин Сабиту заняться этим важным делом. Почему пра-

ведный халиф сделал такой выбор? Зейд бин Сабит в последние годы 

жизни пророка Мухаммеда работал в качестве главного секретаря по 

записыванию божественного откровения. Поэтому халиф поручил 

ему собрать текст Корана в единую книгу. Абу Бакр обязал находить 

не менее двух письменных источников аята, прежде чем аят будет 

включен в окончательный вариант. Нашлись всего два аята, хранив-

шиеся только у одного человека
28

. 

Работа по кодификации Корана состояла из нескольких этапов: 

1) сбор всех записей Корана у населения; 

2) расположение всех аятов и сур в той последовательности, 

в которой их читал пророк; 

3) согласование полученного списка со знатоками Корана.  

Эта ответственная работа заняла примерно год. Подготовленный 

текст был передан Абу Бакру. Эта Книга, получившая название 

                                                 
28

 См.: Хамидуллах М. Ислам. М., 2008. С. 43. 



45 
 

«мусхаф» (собранные воедино листы), хранилась у Абу Бакра. Осталь-

ные рукописи были уничтожены: некоторые сподвижники пророка Му-

хаммада занимались составлением сводов Корана, которые могли не-

сколько отличаться от версии, изготовленной по поручению халифа. Та-

кое решение было принято с целью обезопасить будущее, дабы никто не 

заявил, что Коран не полон, так как у него хранится фрагмент, который 

не вошел в мусхаф. После смерти Абу Бакра текст Корана перешел к 

халифу Умару, далее – к жене пророка Хафсе бинт Умар. 

Став халифом, Умар всячески поощрял изучение Корана. Посте-

пенно границы халифата раздвигались, количество мусульман росло. 

Для глубокого изучения Корана мусульманами халиф Умар принял 

решение сделать копии Корана и распространить их по всей стране. 

Но выполнение этой задачи легло на плечи следующего праведного 

халифа – Усмана. При нем один из командующих войском вернулся из 

похода в Армению и сообщил, что им были замечены несоответствия 

в разных экземплярах Корана. В 651 г. халиф Усман приказал прине-

сти составленный при Абу Бакре экземпляр Корана и передал его ко-

миссии под председательством Зейда бин Сабита. Перед этими знато-

ками Корана были поставлены задачи размножить Коран и пересмот-

реть стиль письма. После выполнения этого поручения халиф прика-

зал читать новые экземпляры Книги в Медине в присутствии тех спо-

движников пророка Мухаммада, которые знали Коран наизусть. Про-

верив таким способом полученные экземпляры, халиф повелел пер-

вый из них, мусхаф-имам, оставить в Медине, остальные разослать 

в Куфу, Басру и Шам. Было принято решение считать эти экземпляры 

образцами, в случае обнаружения копий, несоответствующих образ-

цам, их надлежало уничтожить. Некоторые историки полагают, что 

переписанных копий было не четыре, а семь
29

. Тем не менее совре-

менные издания Корана соответствуют именно тому выверенному 

списку, который называют «Кодексом Усмана». 

По приказу губернатора Басры Зияда бин Сумейи (ум. в 672 г.) 

в тексте Корана были расставлены огласовки. Эту работу выполнила 

                                                 
29

 См.: Хамидуллах М. Ислам. М., 2008. С. 43. 



46 
 

группа из тридцати писцов под руководством Абу аль-Асвада ад-

Дуали (ум. в 688 г.). Затем по приказу губернатора Ирака аль-

Хаджжаджа бин Юсуфа (ум. в 714 г.) были расставлены диакритиче-

ские точки и разработаны обозначения для долгих и кратких гласных. 

Также ввели знаки, разделяющие текст Корана на 30 частей (джузов). 

Это облегчало чтение Корана во время ночных молитв в Рамадане. 

В современных изданиях каждый джуз принято делить на две части 

(на два хизба), а каждый хизб – на четыре четверти (руб). 

Текст Корана состоит из 114 сур, которые условно делятся на 

мекканские и мединские. Считается, что к мекканским относятся су-

ры, ниспосланные до хиджры, к мединским – ниспосланные после 

хиджры, даже если это произошло в самой Мекке, например во время 

прощального паломничества. Аяты, ниспосланные во время пересе-

ления в Медину, считаются мекканскими. Часть специалистов счита-

ет, что порядок расположения сур в Коране был определен пророком. 

Другие считают, что пророк определил места большинства сур, а по-

рядок расположения оставшихся сур был установлен с одобрения 

праведных халифов и сподвижников. Между учеными нет разногла-

сий по поводу последовательности расположения аятов в сурах, так 

как этот порядок был продиктован пророком Мухаммадом. 

Что касается названий сур, то они были даны позднее. В первых 

списках Корана аяты не отделялись друг от друга значками, как это 

делается в настоящее время. Между учеными нет единства по вопро-

су количества аятов в Коране. Специалисты единодушны в том, что 

аятов в Коране более 6 200. В современных изданиях Корана (Саудов-

ская Аравия, Египет, Иран) 6 236 аятов. Это соответствует куфийской 

традиции, восходящей к Али бин Аби Талибу. В данном случае циф-

ры не имеют принципиального значения, потому что они касаются не 

текста откровений, а лишь того, как его следует разделять на аяты. 

 Сегодня известна судьба некоторых рукописей, составленных 

при халифе Усмане. Том, оставленный в Медине, был вывезен в Ан-

далусию, затем в Марокко. В 1485 г. он попал в Самарканд. В 1869 г. 

его вывезли в Санкт-Петербург. По распоряжению советского руко-



47 
 

водства этот экземпляр был передан в Ташкент в 1924 г. В император-

ской России было сделано одно издание Корана на основе этого эк-

земпляра. Изучив эту Книгу, можно утверждать, что нет никакой раз-

ницы между этим текстом и текстом Корана, которым пользуются ве-

рующие сегодня. К сожалению, в экземпляре, который сегодня хра-

нится в Узбекистане, не хватает нескольких листов. Второй экземпляр 

сохранен в целости и находится в Стамбуле, в музее Топкапы, третий 

экземпляр хранится в Англии, в Библиотеке Индийского отдела.  

 

Вопросы для проверки:  

1. Как правильно звучат имена праведных халифов? 

2. Каковы заслуги каждого из них? 

3. Какими причинами можно объяснить очередность прихода к 

власти праведных халифов? 

4. Какие сражения Первой гражданской войны являются самыми 

важными? Почему? 

 

Тест по теме 2 

1. Хронологические рамки Эпохи праведных халифов: 

а) 632–660 гг., 

б) 632–661 гг., 

в) 632–662 гг. 

 

2. Хронологические рамки ар-Ридды: 

а) 632–633 гг.,  

б) 632–634 гг.,  

в) 633–634 гг.  

 

3. Хронологические рамки Первой гражданской войны в халифате: 

а) 654–661 гг., 

б) 655–661 гг., 

в) 656–661 гг. 



48 
 

4. Праведный халиф Али был смертельно ранен: 

а) в Медине,  

б) Мекке, 

в) Куфе. 

 

5. Мусульмане осознали значение флота и взялись за его создание: 

а) в первой трети VII в., 

б) середине VII в., 

в) конце VII в. 

 

6. За точку отсчета хиджры был взят первый день мухаррама, 

то есть: 

а) 1 июля 622 г., 

б) 16 июля 622 г., 

в) 26 июля 622 г. 

 

7. Халиф Усман назначил коллегию для установления оконча-

тельной редакции Корана: 

а) в 647 г., 

б) 649 г., 

в) 651 г. 

 

8. Хариджиты были разбиты войсками Али: 

а) в 657 г., 

б) 658 г., 

в) 659 г. 

 

9. Али погиб: 

а) в 661 г., 

б) 632 г., 

в) 620 г. 

 



49 
 

Раздел II. Эпоха расцвета Арабского халифата 

 

Тема 3. Династии Омейядов и Аббасидов. Социально-

экономические реформы. Политическое устройство халифата. 

Завоевание Испании 

 

Династии Омейядов и Аббасидов 

После смерти Али его старший сын от Фатимы Хасан ибн Али 

аль-Муджтаба («Избранный») был провозглашен в Куфе законным 

преемником праведного халифа. Муавия, провозглашенный халифом 

в 660 г., смог уговорить Хасана отказаться от прав на халифат. Этому 

способствовало столкновения войск Муавии и Хасана на границе Си-

рии и Ирака (через 6-8 месяцев после избрания Хасана халифом). 

В основу договоренностей этих двух лидеров легли несколько условий: 

1) отказ от публичных проклятий в адрес Али; 

2) отказ Муавии от назначения после себя преемников и наслед-

ников; 

3) обязательство Муавии выплатить Хасану и Хусейну денеж-

ную компенсацию и выплачивать постоянный доход с одного из иран-

ских округов.  

Своим сторонникам Хасан объяснил договор с Муавией нежела-

нием проливать кровь мусульман на полях новой гражданской войны. 

Хасан уехал в Медину как частное лицо, где жил до своей смер-

ти в 669 г. Эти события позволили Муавии беспрепятственно взять 

Куфу. Так бывший сирийский губернатор Муавия ибн Абу Суфьян 

стал фактическим правителем исламского мира и основателем хали-

фата Омейядов (661–750 гг.), первой династии в истории ислама. 

Основоположник династии халифов-Омейядов Муавия ибн Абу 

Суфьян происходил из племени Курейш, но он был не Хашимитом, 

а выходцем из рода Умаййа. Омейяды принадлежали к древней мек-

канской знати и играли видную роль еще в доисламской Мекке.  



50 
 

Последним халифом этой династии был Марван ибн Мухаммад, 

низложенный в результате восстания в 750 г. 

Правление осуществлялось двумя ветвями династии: 

I. Суфьяниты – правили с 661 г. по 683 г. К ним относятся два 

первых халифа: 

1. Муавия I ибн Абу Суфьян (661–680 гг.). 

2. Йазид I ибн Муавия (680–684 гг.). 

В период с 684 г. по 692 г. власть находилась в руках Абдуллы 

ибн аз-Зубайра, который установил контроль над Хиджазом, Йеме-

ном, Ираком и Хорасаном. 

II. Марваниты – правили с 684 г. по 750 г. К ним относятся 

остальные халифы этой династии: 

3. Абдулмалик ибн Марван (692–705 гг.). 

4. аль-Валид I ибн Абдулмалик (705–715 гг.). 

5. Сулайман ибн Абдулмалик (715–718 гг.). 

6. Умар II ибн Абдулазиз (718–720 гг.). 

7. Йазид II ибн Абдулмалик (720–724 гг.). 

8. Хишам I ибн Абдулмалик (724–743 гг.). 

9. аль-Валид II ибн Йазид (743–744 гг.). 

10. Йазид III ибн аль-Валид (744 г.). 

11. Ибрахим ибн аль-Валид (744 г.). 

12. Марван ибн Мухаммад (744–750 гг.). 

Омейяды понимали задачу халифов как захват новых террито-

рий и уничтожение внутренних врагов. Институты управления при 

них имели несложную структуру и сохраняли множество патриар-

хальных черт. 

В 749 г. часть людей, недовольных Омейядами, избрали Абу-л-

Аббаса, потомка дяди пророка, Аббаса, новым халифом. Он основал 

новую династию, вошедшую в историю как династия Аббасидов.  

После утверждения у власти первого халифа Аббасидов – Абу-л-

Аббаса – Марвану II удавалось почти полгода править западом хали-

фата. В 750 г. аббасидская армия разбила войско Марвана II на берегу 



51 
 

северного притока Тигра (река Большой Заб). Марван II был вынуж-

ден бежать в Египет. Там против него восстали копты, к которым при-

соединились арабские гарнизоны. Марван II и несколько его соратни-

ков бежали в Гизу, где он и был убит. 

Абу-л-Аббас уничтожил почти всех Омейядов, но оставшийся 

в живых внук халифа Хишама I Абд ар-Рахман бежал из Ирака на 

Пиренейский полуостров и начал освоение этой территории. Он про-

возгласил себя не халифом, а эмиром («командующим»). Это означало 

взятие курса на отделение от империи Аббасидов, но еще не полный 

«уход» из империи. Не желая развязывать гражданскую войну, Аб-

басиды позволили Омейядам править Испанией в обмен на выплату 

дани и признание главенства Аббасидов. 

Аббасиды пришли к власти благодаря поддержке неоднородной 

по своему составу коалиции. Оказавшись у власти, Аббасиды избави-

лись от наиболее харизматичных личностей, помогшим им ее полу-

чить. Они убили многих бывших соратников, включая также и членов 

правящей семьи. За учиненные расправы основатель новой династии 

получил прозвище Кровавый. Аббасиды пришли к власти при под-

держке шиитов, обещая привилегии потомкам семьи Али, но эти 

обещания не были выполнены, многие шиитские имамы были казне-

ны Аббасидами. То, что эта династия вела происхождение от Аббаса, 

дяди пророка Мухаммада, стало одним из главных аргументов пре-

тендующих на верховную власть. При этом Аббасиды делали упор на 

тот факт, что Омейяды хотя и происходили из племени Курейш, 

но к роду пророка, то есть к Хашимитам, не принадлежали. 

Уже в конце VII в. среди мусульман началась активная агитация 

в пользу Аббасидов. В период правления Умара II ибн Абдулазиза 

(718–720 гг.) активность пропаганды Аббасидов резко усилилась. 

По всей стране начали появляться многочисленные группировки, до-

бивающиеся смены Омейядов. 

Немаловажным фактором успеха Аббасидов стала междоусоби-

ца между Омейядами, вспыхнувшая после смерти халифа Хишама 



52 
 

в 743 г. В конце 40-х гг. VII в. началось мощнейшее восстание под 

знаменами Аббасидов. 

В 747 г. в Хорасане
30

 началось чтение в мечетях проповедей 

с упоминанием имен Аббасидов и призывами выступить под флагом 

этой хашимитской династии против Омейядов. Затем восстание пере-

кинулось на Герат
31

. Постепенно силам, выступающим за смещение 

Омейядов, удалось захватить город Мерв – столицу Хорасана. Затем 

повстанцы захватили Балх
32

. Вслед за этим южные и восточные обла-

сти провинции оказались в руках проаббасидски настроенных му-

сульман. Большой неожиданностью для Омейядов стало восстание 

в Куфе
33

, закончившееся гибелью наместника Ирака и изгнанием сто-

ронников Омейядов. 

Противостояние войск Аббасидов и Омейядов закончилось ре-

шающим сражением, в котором халиф Марван II потерпел поражение 

и вынужден был отступить. Сначала он отправилсяв в свою резиден-

цию в Дамаске, а затем  уехал в Палестину. Аббасидская армия захва-

тила Дамаск после нескольких дней ожесточенного штурма. Падение 

столицы привело к гонениям на Омейядов и их сторонников по всей 

стране. В ходе этих событий удалось бежать в Испанию сыну покой-

ного халифа Хишама – Абдуррахману ад-Дахилу. Халиф Марван II 

еще полгода правил западной частью халифата, но был вынужден 

бежать в Египет, где его убили в 750 г. Эта смерть означала начало 

                                                 
30

 Северо-западная часть современного Ирана с прилегающими террито-

риями Туркменистана, Афганистана. 
31

 Город на северо-западе Афганистана в долине реки Герируд. Сегодня 

это третий по величине город Афганистана. Население – примерно 350 тыс.  

человек. 
32

 Город в Северном Афганистане на реке Балх близ границы с Узбеки-

станом, один из старейших городов в мире. Расположен примерно в 20 км к се-

веро-западу от города Мазари-Шариф. Население – 70,9 тыс. человек (2004). 
33

 Город в центре Ирака на реке Евфрат в 170 км к югу от Багдада. Будучи 

одним из первых арабских городов в Месопотамии, Куфа сыграла исключи-

тельно важную роль в истории ислама. 



53 
 

эпохи Аббасидов. Представители этой династии, получив власть, 

начали уничтожать не только представителей предыдущей династии, 

но и многих авторитетных союзников. Династия Аббасидов достигла 

расцвета при халифах аль-Мансуре (Абу Джафар, Абдаллах аль-

Мансур, ок. 707–775 гг.), аль-Махди (775–785 гг.), Харун ар-Рашиде 

(786–809 гг.), аль-Мамуне (813–833 гг.). По мнению некоторых спе-

циалистов, Аббасиды изменили характер верховной власти: из пред-

водителя мусульманской армии халиф превратился в главу всей му-

сульманской общины, где вероисповедание значило больше, чем эт-

ническая принадлежность. 

Аббасидская империя была самой крупной империей своего 

времени. На протяжении 508 лет в ней правили 38 халифов из дина-

стии Аббасидов. 

Это время можно разделить на четыре периода: 

1) период могущества Аббасидов (750–861 гг.); 

2) период упадка (861–946 гг.); 

3) халифат Аббасидов под властью Буидов (946–1075 гг.); 

4) халифат Аббасидов под властью Сельджукидов (1075–1258 гг.). 

 

Социально-экономические реформы. Политическое устрой-

ство халифата 

Приход к власти династии Омейядов принес значительные из-

менения в жизнь уммы. Столица империи была перенесена из Меди-

ны в Дамаск. Этот город находился в богатом регионе, удобном с точ-

ки зрения геополитического расположения: недалеко от Средиземно-

морья и от плодородных внутренних территорий. Не последнюю роль 

играл тот факт, что рядом находился город Иерусалим – одна из свя-

тынь в исламе. 

Новая власть провела ряд серьезных реформ в государстве: 

1. Была изменена система управления государством. Политика 

выработки согласованного мнения по возникающим проблемам была 

сменена автократическим принятием решений. 



54 
 

2. Армия стала регулярной, воины получали жалование. 

          3. Опорой халифа в руководстве государством стали представите-

ли новой элиты из числа армейских руководителей и племенных во-

ждей, которые оттеснили старый истеблишмент из Мекки и Медины. 

4. С конца VII в. арабский язык вытеснил греческий и средне-

персидский языки и стал официальным языком управленческого и 

финансового аппарата. Это позволило сместить старых чиновников.  

5. В бывших византийских провинциях оставили прежние моне-

ты – византийскую золотую номисму и сасанидскую серебряную 

драхму, – но потом добавили к ним арабские. В 90-е гг. VII в. при Абд 

аль-Малике был начат выпуск монет нового образца: золотых дина-

ров, серебряных дирхемов и медных фельсов. Их чеканили по новым 

стандартам веса и ставили только арабские надписи. На аверсе была 

надпись: «Нет божества, кроме Бога, и нет у Него сотоварищей», – 

вокруг нее – вторая: «Мухаммад – Посланник Бога, который был нис-

послан с религией Истины, дабы утвердить ее надо всеми прочими 

религиями». На реверсе чеканили фрагмент из 112-й суры Корана, ко-

торый был окружен названием монетного двора и датой чеканки. 

Право выпуска денег имел только халиф. 

6. При Абд аль-Малике были построены дороги в Иерусалим и 

Дамаск. Вдоль дорог ставили столбы, на них указывалось расстояние 

до городов, суры Корана, имя халифа и его титул.  

7. Появились почтовые станции. Начальник почты (сахиб аль-

барид) не зависел от наместника и по совместительству выполнял 

функции главы тайной полиции. 

8. Начались большие строительные работы по возведению раз-

личных известных зданий, в том числе мечетей. Первым таким здани-

ем стала мечеть «Куббат ас-Сахра» («Купол Скалы») в Иерусалиме. 

Ее построили по приказу Абд аль-Малика в 686–691 гг. в юго-

восточной части Старого города на месте разрушенного римлянами в 

70 г. н. э. храма Соломона. Он хотел перенести в Иерусалим из Мекки 

центр паломничества. В мусульманской традиции с этим местом свя-

зывается ночное путешествие пророка Мухаммада и его вознесение 



55 
 

на небеса. Тогда же мусульмане стали называть город не «Илийа» (от 

латин. «Элия»), а «аль-Кудс» («Святыня»). Сооружением этой мечети 

всему миру показали, что ислам пришел сюда навсегда. 

Затем пышные мечети стали возводиться в других крупных го-

родах: Медине, Дамаске и т. д. При этом нередко перестраивали хра-

мы христиан.  

Экономика Сирии несла потери из-за закрытия границы  

с Византией и прекращения торговли – основы процветания региона. 

Восточные провинции Ирака и Ирана усиливали свое влияние, так 

как после установления там ислама возросли объемы внешней тор-

говли с Индией, Центральной Азией, Китаем. К тому же в это время в 

Южном Ираке и Северо-Восточном Иране наблюдался расцвет сель-

ского хозяйства благодаря постройке системы оросительных каналов.  

В последние десятилетия правления Омейядов халифат нахо-

дился в состоянии социального и политического кризиса, наблюда-

лась частая смена халифов. В начальный период арабских завоеваний 

на захваченных землях сосуществовали две различные общины – за-

воевателей и их данников. При Омейядах ситуация стала постепенно 

меняться, значительное количество людей на новых землях халифата 

принимало ислам. Новообращенные – «мавали» – теоретически ста-

новились равными членами мусульманской общины, но на практике 

это не всегда было так. Например, участвуя в битвах, они получали 

часть добычи, но не пожалования. Мавали нередко продолжали пла-

тить харадж и даже джизью, которые должны были взиматься только 

с немусульман. 

Халиф Умар II (717–720 гг.) уравнял жалование и налогообложе-

ние всех мусульман и отменил некоторые налоги. Но после его смерти 

нововведения были отменены, так как привели к уменьшению доходов 

казны. Халиф Хишам (723–743 гг.) поднял прежние налоги и ввел но-

вые, это вызвало бунты, в которых активно участвовали мавали. 

Распростронение ислама на новых территориях государства 

имело далеко идущие последствия для арабов, так как уничтожалась 



56 
 

их монополия на власть, тем более они стали меньшинством населе-

ния. При этом рушилось и само арабское единство. 

К середине VIII в. завоевание новых земель прекратилось. 

Управление провинциями осуществлялось назначенцами халифа – 

наместниками, которые в первую очередь были военачальниками, от-

вечавшими за порядок в провинциях и своевременную отправку 

в столицу части военной добычи. Их влияние на повседневную эко-

номическую деятельность на отведенной территории было незначи-

тельным. 

Постепенно в провинциях усиливалась местная знать, недоволь-

ная неравноправным положением мусульман-неарабов. Поэтому 

в первой половине VIII в. Омейяды, которые управляли государством 

как империей арабов, занимавших господствующее по отношению 

к другим народам положение, столкнулись с широким недовольством 

их политикой. 

Ошибочно рассматривая халифат как империю арабов, Омейяды 

не делали усилий по созданию единой исламской идеологии, которая 

могла бы сыграть консолидирующую роль в государстве. Между тем 

нараставшие социальные противоречия в разных частях халифата, 

приобретавшие форму религиозных движений, побуждали их сторон-

ников к идеологическому осмыслению новых проблем. Так шиизм 

после гибели Хусейна и подавления восстания аль-Мухтара стал все 

больше и больше приобретать религиозный характер. 

В хариджитском движении, помимо азракитов, во второй поло-

вине VII в. выделилось умеренное течение ибадитов. Они отстаивали 

выборность имама советом шейхов и допускали одновременное су-

ществование нескольких имамов в разных частях исламского мира. 

В начале VIII в. большинство ибадитских вождей за свою политиче-

скую деятельность были высланы из Басры в Оман. 

После смерти халифа Хишама в 743 г. на престоле за короткий срок 

сменилось три халифа: племянник Хишама аль-Валид II (743–744 гг.), 

сын аль-Валида I Йазид III (744 г.) и его брат Ибрахим (744 г.).  



57 
 

Одновременно претензии на власть заявил наместник Армении, авто-

ритетный военачальник Марван ибн Мухаммад. В ноябре 744 г. он 

разбил войско Ибрахима, который отрекся от власти и сдал Дамаск. 

Марван II (744–750 гг.) стал последним халифом из династии 

Омейядов. 

Конец правления Омейядов ознаменовался ростом сепаратизма. 

Самые масштабные военные действия развернулись на востоке хали-

фата. При последних правителях Омейядов произошли изменения 

в характере власти, что нашло отражение в том, что: вместо титула 

халифа расули-л-лах («заместитель посланника Аллаха») вошел 

в употребление титул халифа Аллах («заместитель Аллаха»). Тем са-

мым подчеркивалось, что халиф правил уже не как представитель 

арабской аристократии, первый среди равных в общине мусульман, не 

как простой выразитель коллективной воли, но как лицо, стоявшее 

над общиной. 

Недовольство правлением Омейядов обрело острые формы 

в 740-х гг., когда в империи вспыхнули многочисленные мятежи. 

В них активное участие принимали хариджиты и шииты.  

С 747 г. восстания шиитов прокатились по Хорасану и Маваран-

нахру. Население, недовольное тем, что Омейяды опирались на араб-

скую знать, превратилось в социальную опору шиитов и вставших во 

главе движения Аббасидов. Из северо-восточных областей Ирана вос-

ставшие двинулись на запад Сирии, одержав в 749–750 гг. несколько 

побед в столкновениях с отрядами Омейядов.  

Новая династия провела ряд серьезных реформ в государстве: 

1. Аббасиды перенесли столицу в Куфу (первоначально центр 

борьбы с Омейядами). Абу Джафар при вступлении на престол полу-

чил титул аль-Мансур («Победитель», правил в 754–775 гг.), начал 

строительство нового столичного города – Мадинат ас-салам (букв. 

«Город благоденствия») – Багдада (был сооружен в 758–762 гг.).  

Новая столица, построенная на месте деревушки под названием Баг-

дад, располагалась недалеко от развалин Ктесифона, прежней столи-



58 
 

цы Сасанидской империи. Багдад быстро стал экономическим и рели-

гиозным центром халифата. К середине IX в. в городе насчитывалось 

250 тыс. жителей, его площадь составляла около 4 000 га (в то время 

площадь Константинополя – 1 400 га, Рима – 1 366 га). Новая столица 

символизировала наступление периода благоденствия, научных от-

крытий и культурного строительства. Желая избавиться от власти Та-

хиридов в Багдаде и испугавшись беспорядков, возникших в столице 

из-за произвола гвардии, аль-Мутасим решил перенести резиденцию 

в безопасное место. Для этого был выбран участок на берегу Тигра 

к северу от Багдада, и началось возведение нового города – Самарры. 

С 836 г. по 892 г. он был резиденцией халифов и столицей империи. 

Аббасидские правители имели слабость к строительству новых рези-

денций, которые должны были символизировать их могущество. Раз-

валины этого города и сегодня поражают своим величием. 

2. Для централизации управления страной в столице были со-

зданы «диваны» – специализированные канцелярии-министерства. 

Хотя при первых четырех халифах «диван» – группа лиц, получавших 

жалование за военную службу или пенсии за особые заслуги перед 

уммой. 

Первоначально были организованы «диван ар-расаил» – канцеля-

рия, «диван аль-джайш» – военное ведомство, «диван аль-мал» – казна-

чейство, «диван аль-барид» – почтовое ведомство, одновременно вы-

полнявшее функции тайной полиции. Впоследствии к ним были добав-

лены диваны, занимавшиеся налогообложением. Сотрудники этих ве-

домств назывались катибами (араб. «катиб» – «писец», «секретарь»).  

3. Для координации деятельности центральных ведомств Аббаси-

ды учредили должность везира (араб.-перс. «вазир» – «помощник») – 

главы государственного административного аппарата. Появление этой 

должности было связано с возрождением иранских традиций. Аббаси-

ды смогли передать многие административные должности выходцам из 

Ирана. При первых Аббасидах везир был личным помощником халифа – 

его секретарем, надзирателем за имуществом, наставником наследника. 



59 
 

При Харун ар-Рашиде (786–809 гг.) он стал главным советником и дове-

ренным лицом халифа, хранителем государственной печати, распоряди-

телем по административно-финансовым делам. Объем власти везира 

зависел от конкретных обстоятельств, в том числе и от личных качеств 

самого везира. С Х в. везиры появляются у всех крупных местных пра-

вителей халифата. 

О роли везиров свидетельствует много фактов. Один из них: 

в середине VIII в. несколько китайских пленников заработали свобо-

ду, изготовив бумагу. Везир Харуна ар-Рашида примерно в 800 г. по-

строил в Багдаде первую бумажную мельницу. Затем через Сирию и 

Северную Африку производство бумаги пришло в Европу. 

4. Уравнение в правах мусульман-неарабов с завоевателями спо-

собствовало быстрой мусульманизации Ирана и Средней Азии. При 

Аббасидах халифат стал общемусульманским, а не арабским государ-

ством. Аббасиды стали лидерами всей мусульманской общины, при-

надлежащим к которой считался любой мусульманин, даже живший 

за пределами халифата. Мусульмане разного этнического происхож-

дения имели при них одинаковые права.  

5. Престол стали занимать халифы смешанных кровей, рожден-

ные от жен и рабынь неарабского происхождения (Харун ар-Рашид, 

аль-Васик и др.). Халиф стал восприниматься как символ политиче-

ского и духовного единства всех мусульман-суннитов вне зависимо-

сти от их этнической принадлежности. 

6. В последние годы правления Омейядов проявилась необходи-

мость реформирования армии, но это смогли сделать только Аббасиды. 

Они смогли привлечь в армию большое количество тюркских рабов. 

В раннемусульманской армии воины за свою работу получали 

компенсацию не столько в виде жалования, сколько в форме военной 

добычи. Прекращение приращений больших территорий привело 

к тому, что эти ресурсы оказались исчерпанными и появилась необхо-

димость в создании наемной армии. Аббасиды смогли создать про-

фессиональную армию. Ее воины были записаны в специальные 



60 
 

списки (диваны). Исключение составляли мусульманские доброволь-

цы (гази) и арабы-бедуины, которые вели войну на границах Анато-

лии или в Центральной Азии и жили за счет трофеев и пожертвова-

ний мусульман. Воины новой армии изучали все военные науки того 

времени, имели на вооружении осадную технику, арбалеты, «грече-

ский огонь». Со временем придворная хорасанская гвардия стала 

предъявлять халифам неприемлемые требования. Для противостояния 

их влиянию была сделана ставка в первую очередь на рабов-тюрок из 

Мавараннахра и пленников из Восточной Европы и Северной Афри-

ки, а также на наемников-дайламитов (район к юго-западу от Каспий-

ского моря). Из них была создана халифская гвардия, первоначально 

ее численность составляла 4 тыс. человек. 

Отобранные молодые рабы – мамлюки, или «гуламы» («юноши 

или слуги») – воспитывались при дворе в специальных школах, а за-

тем зачислялись в гвардию халифа, которая таким образом пополня-

лась опытными тюркскими наездниками и стрелками из лука. Сла-

вяне и темнокожие африканцы направлялись в пехоту. Иноземные 

наемники и рабы не были вовлечены в местные социальные и меж-

конфессиональные конфликты, поэтому эта структура была более 

надежной. 

Во главе гвардии стояли тюркские эмиры, они управляли и дво-

ром халифа, и почтовым ведомством. Тюркские кавалеристы распола-

гались в казармах в Багдаде и использовались для усмирения бунтов. 

Им запрещалось заключать браки с местными жительницами. Для 

них привозили девушек из восточных земель государства. Пехота 

гвардии и наемники располагались по признаку землячества. Гвар-

дейцы относились к жителям Багдада с высокомерием и часто зани-

мались грабежами и вымогательством. Тюрки, как до них хорасанцы, 

стали причиной постоянных беспорядков в столице. С возвышением 

тюркской гвардии хорасанцы утратили свое военное значение.  

Постепенно халиф попал в зависимость от военачальников при-

дворной гвардии. Командиры тюркских, иранских и других отрядов 



61 
 

боролись за влияние на правителя, что со временем стало создавать 

хаос в управлении государством. 

7. Власть халифа не была безграничной. Общество считало, что 

он руководит уммой в соответствии с волей Аллаха и его предписани-

ями, выраженными в Коране и сунне. Халиф не имел права законода-

тельной инициативы и не мог самостоятельно пояснять установки 

Корана и заветы пророка – это были функции теологов. Законодатель-

ные акты халифов имели силу административных решений. 

Сунниты считали, что халиф – наместник пророка, но в отличие 

от него не является носителем божественного откровения. Именно из-

за этого передача власти новому халифу не несла сакрального харак-

тера, а была светским актом. Именно поэтому власть Аббасидов не 

носила теократический характер. 

8. Халиф Харун ар-Рашид (786–809 гг.) для усиления границы 

исключил пограничные с Византией районы из местного администра-

тивного подчинения. Они были выделены в особые пограничные 

округа, которыми управляли военачальники. Франкский император 

Карл Великий (800–814 гг.) отправил Харуну ар-Рашиду два посоль-

ства. В итоге христианские святыни Иерусалима перешли под покро-

вительство Карла Великого. 

9. Превращение халифата в эпоху Аббасидов из империи арабов 

в общемусульманское государство привело к дальнейшему развитию 

самого ислама. Новообращенные мусульмане привносили в трактовку 

исламского вероучения свои духовные традиции, благодаря чему воз-

никали различные направления и школы не только в сфере права, 

но и в области исламской теологии. 

Еще в первой половине VIII в. в исламе стали складываться 

школы, представители которых давали рационалистическое толкова-

ние различным аспектам вероучения: единству Бога и соотношению 

его сущности и атрибутов, сущности веры, несотворенности Корана, 

верховной власти в умме и др. Этот религиозно-философский дискурс 

получил наименование «калам» (араб. – «речь», «разговор»), а его 



62 
 

теоретики назывались «мутакаллимами» (букв. «разговаривающие»). 

При этом было ясное понимание, в чем заключается отличие калама 

от философии, которая называлась «фалсафа». 

Первой крупной школой калама стали «мутазилиты» (букв. «от-

делившиеся», «обособившиеся»). Это название они получили в связи 

с тем, что основоположники этого направления Васил ибн Ата и Амр 

ибн Убайд в первой половине VIII в. отделились от своего учителя 

аль-Хасана аль-Басри (642–728 гг.) и основали собственную школу. 

Главными центрами мутазилитского калама в IX–X вв. были Басра 

и Багдад. Мутазилиты определяли свое учение как базирующееся на 

пяти принципах, или корнях (усул): справедливости, единобожии, 

обещании и угрозе, промежуточном состоянии, повелении одобряе-

мого и запрещении порицаемого. Из этих принципов выводились дру-

гие важные положения мутазилитской доктрины, которые по ряду по-

зиций сближались с учениями хариджитов, шиитов и кадаритов. 

Мутазилиты считали, что моральный долг любого мусульманина – 

всячески способствовать победе добра над злом, не исключая уничто-

жения несправедливого руководителя государства. Они отстаивали 

принцип выборности халифа, видя в личном достоинстве претендента, 

независимо от его происхождения, основу процветания уммы. 

В период правления Омейядов мутазилиты находились в оппо-

зиции к правящей династии, но одновременно не питали особых сим-

патий к поднимающимся Аббасидам. Пик активности мутазилитов 

пришелся на период правления халифов аль-Мамуна (814–834 гг.), 

аль-Мутасима (834–842 гг.) и аль-Васика (842–847 гг.). 

Халиф аль-Мамун решил сделать доктрину мутазилитов осно-

вой идеологии государства, видя в ней средство консолидации му-

сульманской общины. Для этого он отдал должность великого кади 

своему другу – мутазилиту Ахмаду ибн Аби Дуаду. 

Одним из важнейших шагов было учреждение около 827 г. 

в Багдаде так называемого Дома мудрости (Байт аль-хикма), которому 

отводилась ведущая роль в пропаганде мутазилитского учения. 



63 
 

Но значение Дома мудрости вышло далеко за рамки тех идеологиче-

ских задач, ради которых он создавался.  

Политика аль-Мамуна встретила сопротивление со стороны бого-

словов-традиционалистов, для которых особенно неприемлемым был 

мутазилитский тезис о «сотворенности» Корана во времени. В 833 г. 

мутазилиты при опоре на халифа начали гонения на суннитов. Эти го-

нения получили название «михна». Халиф аль-Мамун силой заставлял 

мусульманских правоведов признать Коран сотворенным. Но часть бо-

гословов отказалась признавать этот мутазилитский догмат.  

Во время правления аль-Васика мутазилитские теологи полно-

стью контролировали Багдад, Басру и Самарру. 

При халифах Харуне ар-Рашиде (787–810 гг.), аль-Амине  

(810–814 гг.) и аль-Мамуне (814–834 гг.) Аббасидский халифат до-

стиг пика своего могущества. На протяжении всего этого периода 

в халифате наблюдался прогресс во всех сферах жизни. Однако 

их правление было отмечено восстаниями под руководством Алидов 

и хариджитов. При аль-Мамуне восстали хуррамиты
34

 в Азербай-

джане, которых поддерживали византийцы. Хуррамиты установили 

свою власть на длительный срок, что способствовало утрате могу-

щества халифата. Их восстание смог подавить халиф аль-Мутасим 

(834–843 гг.). Он провел реформы в государстве, уничтожил оппози-

цию, перенес столицу в Самарру. Он привлек к военной службе тюрок и 

смог разбить хуррамитов. Армия халифа нанесла удары по Византии, 

которая поддерживала хуррамитов. Эти войны продолжались и в период 

правления следующих халифов – аль-Васика (843–847 гг.) и аль-

Мутаваккиля (847–861 гг.).  

Только при халифе аль-Мутаваккиле было принято решение от-

казаться от мутазилизма. Это во многом было вызвано тем, что по-

пытки властей основать исламскую догматику на непонятных для 

широкого круга верующих рационалистических философских идеях 

                                                 
34

 Хуррамизм – вера, в которой смешались идеи ислама, зороастризма, 

христианства и различных суеверий. Хуррамиты исповедовали идеи братства. 



64 
 

вызывали повсеместный гнев традиционалистов, особенно сильный 

в Сирии, Египте и Хорасане. Недовольство действиями властей при-

вело к бунтам. В ходе одного из них был убит халиф аль-Васик. 

Сменивший его аль-Мутаваккиль Джафар ибн Мухаммад аль-

Мутасим предпринял ряд шагов, которые, по его мнению, должны 

были усилить государственность: 

1. Халиф осудил не только главные положения мутазилитского 

учения, но и калам. Запретил споры относительно несотворенности Ко-

рана, помиловал всех репрессированных богословов. аль-Мутаваккиль 

стал первым халифом, который официально стал придерживаться одно-

го мазхаба – шафиитского. 

2. Халиф очень любил Дамаск и хотел перенести туда столицу. 

Он построил на севере города большой дворец, но пробыл в Дамаске 

всего около двух месяцев, после чего начал строительство города аль-

Махуза неподалеку от Самарры. Позднее этот город стал называться 

аль-Мутаваккилиййа (или аль-Джафариййа). Туда халиф и переехал 

незадолго до смерти. 

3. Всех Алидов, живших в Ираке и Египте, по распоряжению 

аль-Мутаваккила насильно переселили в Медину. Паломничество 

к могиле Хусейна в Кербеле было запрещено, его мавзолей над захо-

ронением и прилегающие к нему постройки были уничтожены.  

4. Эпоха толерантности закончилась: все церкви, построенные 

при мусульманах, было приказано уничтожить; антихристианские и 

антииудейские сочинения стали распространяться открыто; нему-

сульманам запретили занимать административные должности и изу-

чать арабский язык в школах, они должны были одеваться в одежды, 

отличающиеся от мусульманских (ранее подобное распоряжение от-

дал халиф Харун ар-Рашид). В Армении поднялось восстание под ру-

ководством патриарха. Он и его сын были пленены и отправлены 

к халифу. В итоге патриарх вместе с сыном приняли ислам. Затем ар-

мия халифа подавила восстание в Армении и оккупировала Тифлис. 



65 
 

При аль-Мутаваккиле началась череда войн с Византией. В ходе 

боевых действий византийцы захватывали огромное количество 

пленных. В качестве платы за жизнь они предлагали смену веры, что 

вызывало возмущение в халифате. 

Деятельность халифа была воспринята негативно, вспыхнуло 

новое восстание, аль-Мутаваккиль был убит гвардейцами-тюрками в 

861 г. Эта смерть спровоцировала дворцовые перевороты, менее чем 

за десять лет сменились четыре халифа: аль-Мунтасир (861–862 гг.), 

аль-Мустаин (862–866 гг.), аль-Мутазз (866–869 гг.) и аль-Мухтади 

(869–870 гг.). 

Смерть халифа аль-Мутаваккиля, по мнению многих специали-

стов, положила начало периоду упадка, который длился с 861 г. по 946 г. 

Халифами этого периода были: 

1. аль-Мунтасир Биллах (861–862 гг.). 

2. аль-Мустаин Биллах (862–867 гг.). 

3. аль-Мутазз Биллах (867–870 гг.). 

4. аль-Мухтади Биллах (870–871 гг.). 

5. аль-Мутамид Аляллах (871–892 гг.). 

6. аль-Мутадид Биллах (892–902 гг.). 

7. аль-Муктафи Биллах (902–908 гг.). 

8. аль-Муктадир Биллах (908–932 гг.). 

9. аль-Кахир Биллах (932–934 гг.). 

10. ар-Ради Биллах (934–940 гг.). 

11. аль-Муттаки Лиллах (940–945 гг.). 

12. аль-Мустакфи Биллах (945–946 гг.). 

В этот период халифы почти не принимали участия в государ-

ственных делах. Власть была сосредоточена в руках военных, кото-

рые периодически убирали халифов, не оправдавших их ожидания, 

и ставили на эту должность других. Такая частая смена в руководстве 

государства ослабляла его силы и вела к анархии в стране. 

Начиная с эпохи праведных халифов, государство становилось 

постепенно все более богатым, что сказывалось и на армии. Люди 



66 
 

стали понимать, что жить в достатке можно за счет мирного труда, 

не рискуя жизнью в походах за пределами государства. Это заставило 

халифов создать качественно новую регулярную армию и ввести во-

инскую повинность. Такая армия набиралась в основном из недавно 

принявших ислам тюрков, которые жили на окраинах халифата 

и имели значительно более низкий уровень жизни, чем арабы и пер-

сы. Также в армию привлекались пленники. Лучшие из них получали 

достойное образование и престижные должности в армии. Ирония 

судьбы заключалась в том, что первоначально халифы решали многие 

проблемы при помощи воинов-тюрков, но со временем они попали в 

зависимость от них. В итоге тюркские военачальники подчинили себе 

халифов. Так, после убийства халифа аль-Мутаваккиля последующие 

халифы были послушным орудием в руках тюркских военачальников. 

Их господство продолжалось до прихода к власти в 946 г. Буидов
35

. 

Они сместили тюркских военачальников, но для влияния на халифов 

использовали те же методы, что и тюрки. Буиды были шиитами, что 

спровоцировало суннитско-шиитский конфликт внутри халифата.  

Постепенно шииты стали создавать собственные государства во мно-

гих регионах мира. При этом они конфликтовали с соседями сунни-

тами, что усиливало раскол в умме. Влияние Буидов сохранялось до 

1075 г., после чего власть в государстве захватили турки-сельджуки, ко-

торые руководили государством вплоть до падения Багдада под ударом 

монголов в 1258 г., то есть до полного распада Аббасидского халифата. 

Сельджуки были суннитами, получив власть, они смогли разгромить 

многие шиитские государства. Они также успешно воевали против кре-

стоносцев и византийцев. Наиболее яркими руководителями этого пе-

риода были атабек Hyp ад-Дин Занги и султан Салах ад-Дин Айюби. 

Халиф аль-Мустасим стал последним аббасидским правителем 

Багдада. Он пришел к власти в 1242 г. аль-Мустасим был слабоволь-

ным правителем. При нем в Багдаде обострились противоречия меж-

ду суннитами и шиитами, что ослабило власть и стало одной из глав-

                                                 
35

 Буиды – иранская династия родом с южного берега Каспийского моря. 



67 
 

ных причин захвата города монголо-татарами. Хулагу-хан провел пе-

реговоры с представителями халифа и гарантировал аль-Мустасиму 

неприкосновенность. Но обещание было нарушено, халиф и боль-

шинство членов его семьи были убиты. 

Со смертью халифа аль-Мустасима (1258 г.) – 37-го правителя 

династии – Аббасидский халифат в Ираке прекратил свое существо-

вание. 

 

Завоевание Испании 

При аббасидском халифе Абу Джафаре аль-Мансуре (754–775 гг.) 

из-под власти Аббасидов вышла значительная часть территории совре-

менной Испании. На этих землях был основан Кордовский эмират 

(756–929 гг.). Его возглавил Абд ар-Рахман I
36

. Основанная им дина-

стия Омейядов в Испании правила до 1031 г. 

В первое время Абд ар-Рахман I был вынужден признавать 

власть Аббасидов, но халиф аль-Мансур принял меры для сверже-

ния неугодного правителя испанских земель. Были использованы 

всевозможные методы – от пропаганды до ведения войны. Но все 

попытки оказались неудачны,  Аббасиды потеряли контроль над 

этими землями. 

Испанская ветвь династии Омейядов долгое время успешно вое-

вала против европейцев. После поражения Византии от халифа  

аль-Мутасима византийский император Теофил предложил Абд  

ар-Рахману II заключить союз против общего врага. Абд ар-Рахман II 

принял предложение, но оно не было реализовано в конкретных делах. 

Постепенно умма Испании стала слабеть как под ударами евро-

пейских правителей, так и из-за бунтов и мятежей. Это привело 

к распаду Кордовского халифата. 

 

                                                 
36

 Одни историки называют его сыном, другие внуком омейядского хали-

фа Хишама. Иногда можно увидеть, что его имя пишут как Абдуррахман, Аб-

дуррахман I ад-Дахил. 



68 
 

Эмиры Кордовы из династии Омейядов: 

1. Абд ар-Рахман I (756–788 гг.). 

2. Хишам I (788–796 гг.). 

3. аль-Хакам I (796–822 гг.). 

4. Абд ар-Рахман II (822–852 гг.). 

5. Мухаммад I (852–886 гг.). 

6. аль-Мунзир (886–888 гг.). 

7. Абдулла (888–912 гг.). 

8. Абд ар-Рахман III (912–929 гг.) (затем – халиф с 929 г). 

После распада халифата на территории Кордовы было создано 

больше двадцати небольших независимых княжеств-эмиратов. Они на 

протяжении нескольких десятилетий вели междоусобные войны. 

В конце концов Реконкиста смогла с ними справиться. 

Последним оплотом ислама на территории Испании стал Гра-

надский эмират. Его возглавляла династия Насридов, которая правила 

с 1230 г. по 1492 г. В год начала Великих географических открытий 

войска Фердинанда II Арагонского и Изабеллы Кастильской взяли 

Гранаду. Это событие положило конец истории мусульманской госу-

дарственности в Испании. После падения этого эмирата умма Испа-

нии подверглась репрессиям. Инквизиторы принуждали мусульман 

принимать христианство и жестоко расправлялись с недовольными. 

Сильный удар был нанесен по культурному наследию мусульманской 

Испании. 

Период политической раздробленности мусульманской Испании 

сопровождался расцветом культуры (такие же процессы наблюдались 

в истории Удельной Руси). В эмиратах развивались различные науки, 

искусство, ремесла, торговля. Официальной религией всех княжеств 

был ортодоксальный суннитский ислам маликитского толка. 

 

Вопросы для проверки: 

1. Какие особенности внутренней и внешней политики 

Омейядов можно назвать? 



69 
 

2. Какие ошибки Омейядов привели их к потери власти? 

3. На кого и почему смогли опереться Аббасиды в борьбе с 

Омейядами? 

4. Каковы причины, ход и итоги второй гражданской войны в ха-

лифате? 

5. Какими процессами и явлениями сопровождался распад госу-

дарства?  

6. Кто был заинтересован в разрушении халифата? 

 

Тест по теме 3 

1. Муавия I был халифом: 

а) в 660–681 гг., 

б) 661–680 гг., 

в) 662–681 гг. 

 

2. Узнав о безвластии в Дамаске, Абдаллах ибн аз-Зубайр объ-

явил себя халифом: 

а) весной 682 г., 

б) летом 683 г., 

в) зимой 684 г. 

 

3. Выпуск монет нового образца – золотых динаров, серебряных 

дирхемов и медных фельсов – был начат: 

а) в 80-е гг. VII в.,  

б) 90-е гг. VII в., 

в) 10-е гг. VIII в. 

 

4. Термин «мавали» означает: 

а) новообращенных мусульман, 

б) вышедших из ислама, 

в) представителей других религий. 

 



70 
 

5. Последним халифом из династии Омейядов стал: 

а) аль-Валид I, 

б) Марван II, 

в) Йазид III. 

 

6. «Город благоденствия» – это: 

а) Багдад, 

б) Мекка, 

в) Медина. 

 

7. Аббасидский халифат достиг пика своего могущества: 

а) в конце VIII – первой трети IX в., 

б) второй половине IX в., 

в) второй половине IX – первой четверти X в. 

 

8. Кордовский эмират был основан: 

а) в 741 г., 

б) 756 г., 

в) 768 г. 

 

9. Первый эмир Кордовы из династии Омейядов: 

а) Абд ар-Рахман I,  

б) Хишам I, 

в) аль-Хакам I. 



71 
 

Тема 4. Арабские халифаты и вклад ислама в мировую куль-

турную сокровищницу. Роль арабского языка и ислама в форми-

ровании исламской цивилизации. Мусульманское научное дви-

жение. Дом мудрости – центр науки, культуры и образования в 

Багдаде. Книги и библиотеки. Взаимодействие исламской и евро-

пейской цивилизаций 

 

Арабские халифаты и вклад ислама в мировую культурную 

сокровищницу 

Арабские халифаты в результате активной внешней политики 

превратились в гигантские по занимаемой площади и интернацио-

нальные по этническому составу государства. Это обусловило богат-

ство их культуры. Основанная арабами государственность при опоре 

на ислам и в большинстве регионов на арабский язык создала условия 

для появления таких достижений, многие из которых вошли в сокро-

вищницу мировой культуры. В условиях халифатов происходило ак-

тивное взаимовлияние арабов и покоренных народов. В результате 

мир увидел уникальный и вполне гармоничный культурный сплав. 

При этом арабы дали этой культуре как минимум три важнейших 

компонента: ислам, арабский язык, традиции бедуинской поэзии. 

В то же время единство разросшейся страны держалось на ис-

ламе и на всем, что было с ним связано. В халифате наблюдался не-

прерывный процесс ознакомления, оценки, приспособления, освое-

ния, переоценки и творческого развития в новых условиях культур-

ных достижений, как покоренных народов, так и соседних, ближних и 

дальних. Значительный вклад в эту культуру внесли народы, ставшие 

мусульманскими, которые сберегли национальные корни, а позже 

воссоздали свой государственный суверенитет (народы Центральной 

Азии, Ирана, Закавказья). Важную роль в развитии культуры халифа-

та сыграли общины, не принявшие ислам (сирийцы-христиане, иудеи, 

персы-зороастрийцы и т. д.). С их деятельностью связано в частности 



72 
 

распространение философско-этических идей и научного наследия 

Античности и эллинизма.  

Такое этническое и конфессиональное многообразие предопре-

делило расцвет культуры халифата в VIII–XII вв. Разумеется, полити-

ческий распад халифата, начавшийся еще во второй половине VIII в., 

повлек за собой культурную дезинтеграцию. 

В халифате Омейядов главными центрами культуры были Да-

маск, Мекка, Медина, Куфа, Басра.  

В халифате Аббасидов центрами культуры стал прежде всего 

основанный в 762 г. Багдад. Этот город около трех веков был центром 

лучших культурных сил мусульманского Востока. 

Халиф аль-Мамун, поселившись в 800 г. в Багдаде, приказал со-

ставить список тех, кто был достоин стать его застольным собеседни-

ком. В эту компанию вошли литераторы, ученые, имевшие изыскан-

ные манеры. Они не только развлекали халифа беседой, но давали ему 

ценную информацию о положении дел в империи. 

аль-Мамун отличался большой толерантностью в отношении 

немусульман. «Любая община, любого вероисповедания, – говорил 

он, – пусть даже она будет состоять всего из десяти человек, имеет 

право избирать себе собственного духовного владыку, и халиф при-

знает его». 

Введение халифом мутазилизма способствовало нарушению 

единства в исламе, но привело к оживлению христианской жизни 

в Ираке и Иране, наметилось возрождение зороастризма. Зороастрий-

цы были включены в число «людей книги», так они обрели покрови-

тельство наряду с христианами и иудеями. 

Иранские интеллектуалы перешли на арабский язык, а просто-

народье обратилось к более простым формам национального языка – 

«дари». Позже, в X в., иранские национальные чувства приняли фор-

му «культурного национализма», что привело к возрождению и рас-

цвету иранской историографии, эпоса и лирики, возникших на базе 

дари, в то время как зороастризм стал забываться и носители его со-

хранились в основном в Индии. 



73 
 

Роль арабского языка и ислама в формировании исламской 

цивилизации 

В VIII–IX вв. на арабский язык были переведены многие произ-

ведения науки и литературы греческих, сирийских, среднеперсид-

ских, индийских авторов. Эти труды стали частью арабской письмен-

ности и способствовали установлению преемственности наследия ан-

тичной и древневосточной цивилизаций. 

Центром развития естественных наук в халифате первоначально 

была территория Сирии и частично Юго-Западного Ирана. Здесь бы-

ло положено начало переводам на арабский язык и комментированию 

сочинений античных авторов. Переводы с греческого языка зачастую 

были единственным источником, по которому Западная Европа могла 

познакомиться с античной наукой.  

Важным обстоятельством, которое помогало быстрому внедре-

нию арабского языка на новых территориях халифата, было языковое 

многообразие вошедших в состав халифата народов. Литературный 

арабский язык из языка завоевателей превратился в средство интегра-

ции общества. К тому же для мусульманина, независимо от региона 

проживания, было необходимо владеть арабским языком с целью по-

нимания религиозных произведений. 

Безупречное владение арабским языком было обязательным для 

духовенства и чиновников всех уровней. Единый для всей страны 

язык способствовал общению между учеными. На арабский язык бы-

ло переведено античное наследие, что облегчило его освоение уче-

ными халифата. 

Большое влияние на развитие науки в халифате оказали перево-

ды на арабский язык трудов античных, иранских и индийских ученых. 

Благодаря арабским переводчикам ученые халифата, а затем и Евро-

пы, смогли изучать труды Архимеда и Птолемея, Гиппократа и Гале-

на, Платона и Аристотеля и других авторов по таким наукам, как ма-

тематика, астрономия, медицина, философия. Арабские переводчики 

смогли также познакомить мир с работами индийских и персидских 



74 
 

авторов. Специалисты считают, что в этом плане мусульманские пе-

реводчики сделали несравненно больше, чем их коллеги в средневе-

ковой Европе. Более того, сам процесс работы переводчиков древних 

трудов в халифате принципиально отличался от деятельности пере-

водчиков в Европе. Последние работали под жестким контролем хри-

стианского духовенства, боровшегося с проявлением неверия. В ха-

лифате были очень востребованы знания предыдущих поколений из 

иных стран в таких отраслях, как астрономия и астрология, медицина 

и алхимия. Так, знания о звездах давали большие возможности море-

ходам и купцам, астрология давала надежду заглянуть в будущее, ал-

химия – получить власть над окружающим миром, медицина – сохра-

нить крепкое здоровье и прожить долгую жизнь. Конкуренция между 

течениями внутри ислама и ислама с другими религиозными доктри-

нами способствовала появлению огромного количества переводов 

философских трудов прошлого, которые выполняли роль авторитет-

ных аргументов в спорах. 

Именно из-за такого утилитарного подхода на арабский язык 

было переведено колоссальное количество научных трудов и почти не 

были переведены произведения античной литературы. Здесь сказа-

лась исламская идеология, которая не признавала политеистического 

духа греческой литературы и мифологии. Именно поэтому мусуль-

мане халифата в подавляющем большинстве не имели понятия, 

например, о древнегреческом театре и произведениях, которые в нем 

ставились. 

Положительно на качестве переводов на арабский язык трудов 

ученых других стран и предыдущих поколений сказалось то обстоя-

тельство, что мастерство перевода очень высоко ценилось в халифате. 

Именно поэтому в мусульманском государстве существовали знаме-

нитые династии переводчиков. Одни из них специализировались на 

переводах с греческого, другие – с персидского и других языков.  

Арабская филология (изучение языка, поэзии, ораторского ис-

кусства) складывалась на собственной почве, хотя ее формированию, 



75 
 

разработке методики научного мышления, да и самому интересу к аб-

страктным построениям во многом способствовала греческая фило-

софская мысль. В VII–IX вв. арабское языкознание выделяется в каче-

стве самостоятельной области филологии. Если греческие граммати-

сты исходили в своих трудах из философских доктрин, то лингвисты 

халифата были эмпириками, что положительно сказалось на выявле-

нии ими общих принципов построения арабского литературного язы-

ка. Арабские лингвисты сумели выявить различия между арабскими 

буквами и звуками, произвести предварительную классификацию зву-

ков по физиологическому принципу, раскрыть природу фонетических 

особенностей языка и составить множество толковых словарей раз-

личных типов. Существенным их достижением было определение 

понятия трехсогласного корня, характерного для семитских языков, и 

той роли, которую играют в образовании грамматических форм рас-

пределение и изменение гласных звуков в корнях и окончаниях слов. 

Арабское языкознание первоначально возникло в Басре и Куфе. 

Житель Басры аль-Халил (ум. в Басре в 791 г.) впервые проанализиро-

вал структуру арабского стиха, определил различные размеры и дал им 

наименования. Его ученик – перс из Шираза Сибавайх (ум. в 800 г.) – 

создатель арабской грамматики. Позднее работы басрийских и куфий-

ских лингвистов обобщил Абу-ль-Баракат аль-Анбари (1119–1181 гг.). 

Размышляя о роли арабского языка в империи, нельзя обойти 

стороной проблему развития письменного арабского языка и литера-

туры. Арабы высоко ценили умение красиво, образно говорить и гра-

мотно излагать мысли. Именно поэтому у них получила большое раз-

витие поэзия. Ее основу составила устная поэзия, создававшаяся в 

древности кочевниками-бедуинами Аравии. После образования хали-

фата она стала достоянием всех народов государства. На протяжении 

веков поэты Аравии, Ирака, Сирии, Северной Африки и мусульман-

ской Испании следовали древнеарабским поэтическим канонам. Как 

бы ни менялись границы империи, но поэты считали произведения 

своих языческих предшественников образцами по тематике, компози-

ции и стилистическим приемам. 



76 
 

С конца VII в. средневековый поэт рассматривал свою деятель-

ность как профессию и источник заработка. При дворе появилась 

должность придворного поэта. Творчество таких поэтов-

панегиристов
37

 определялось специальными правилами, как труд ре-

месленника – цеховыми предписаниями. В стихах поэт был обязан 

наделять своего покровителя такими качествами, как приверженность 

исламским идеалам, щедрость, бесстрашие. Не был чужд арабам и та-

кой жанр, как поношения противников. При дворе Омейядов жили 

талантливые поэты: аль-Ахтал (ок. 640–710 гг.), аль-Фараздак 

(ок. 641–732 гг.) и Джарир (ок. 653–732 гг.). В IX–X вв. уже многие 

влиятельные лица содержали поэтов-панегиристов. Панегирик стал 

неким документом, который четко отображал те или иные политиче-

ские интересы. Стиль таких произведений не допускал бытовых сцен 

и разговорных оборотов. 

Остальные жанры поэзии – любовная и застольная лирика, опи-

сания природы – также строились по более мягкому канону. Соперни-

чество подталкивало поэтов к большой изобретательности в разра-

ботке тем произведений и совершенствованию языка поэзии, это вело 

к появлению шедевров, которыми арабский народ гордится и сегодня. 

Большой популярностью пользовалась любовная лирика. В ли-

тературе середины VIII в. стало заметно влияние новых мусульман, 

в первую очередь персов, которые смогли внести в общемусульман-

скую культуру некоторые национальные традиции. Итогом такого 

взаимодействия стал расцвет арабской литературы в VIII–XII вв. 

В середине IX в. в ходе деградации империи волна репрессий обру-

шилась на все формы отклонения от официальной идеологии. В поэ-

зии это способствовало возрождению интереса к старым художе-

ственным традициям. 

Постепенно складывался арабский «классицизм» – парадоксальное 

сочетание культа языческой древности, составлявшее основное культур-

                                                 
37

 Панегирик (греч. «всенародное торжество») – любое чрезмерное, без-

оговорочное и некритическое восхваление. 



77 
 

ное достояние аравийских кочевников-завоевателей, с ревностной пре-

данностью исламу. Расцвет арабского классицизма связан с творчеством 

Абу Таммама (804–845 гг.), аль-Бухтури (821–897 гг.), позднее – с именем 

крупнейшего арабского поэта аль-Мутанабби (915–965 гг.). 

С X в. большую популярность приобрела суфийская лирика.  

Такая лирика имела мистический подтекст и в символической форме 

описывал томление суфия по единению с Богом и экстатическое опь-

янение любовью к нему. Мистический подтекст придавал этой лирике 

эмоциональную напряженность, духовные переживания облекались в 

яркие образы. Крупнейшими арабскими поэтами-суфиями были Ибн 

аль-Фарид (1181–1235 гг.) и андалусец Ибн аль-Араби (1165–1240 гг.). 

Арабскую прозу того времени отличает богатство жанров. Бас-

ни, короткие анекдоты, притчи, новеллы, занимательные истории и 

рассказы вошли в репертуар уличных сказителей. Среди элиты были 

популярны занимательные истории филологического или историко-

географического характера. 

В средневековом мусульманском обществе была популярна мно-

гожанровая литература «адаб» – преподнесение в занимательной 

форме разнообразных сведений, а также назидательные исторические 

анекдоты, бытовые истории и рассказы о путешествиях в далекие 

страны. 

Один из основателей адаба – Абдаллах Ибн аль-Мукаффа  

(ум. в 757 г.). Своими произведениями он прежде всего добивался 

смягчения нравов арабской аристократии. Одна из самых знаменитых 

его работ – перевод с персидского сборника индийских нравоучи-

тельных рассказов, известных у арабов под названием «Калила 

и Димна». Литературе адаба посвящено множество произведений 

ученого-теолога, религиозно-политического писателя аль-Джахиза 

(775–868 гг.).  

Большой вклад в литературу внес кади Абу Али аль-Мухассин 

ат-Танухи (940–994 гг.). В его многотомных «Занимательных истори-

ях» изложены факты из жизни всех слоев общества. 



78 
 

К жанру адаба можно отнести сборники занимательных историй 

и анекдотов псевдоисторического характера. Такие сочинения нужны 

были для развлечения читателей, рассказы о реальных исторических 

событиях перемежались в них с художественным вымыслом. Наибо-

лее яркие из них принадлежат перу египетского ученого Джалал ад-

Дина ас-Суйути (1445–1505 гг.). 

Особого внимания заслуживает жанр макамы, который пред-

ставляет собой новеллы о речах и поступках образованного бродяги. 

Они написаны рифмованной прозой и в своеобразной форме показы-

вают нравы мусульманского города того времени. Этот жанр зародил-

ся в кружках знатоков изящной словесности, которые возникали в до-

мах богатых людей. Самые яркие макамы вышли из под пера аль-

Харири (1054–1122 гг.). 

Большую популярность имели многотомные романы-эпопеи – 

«сиры» («жизнеописания»), иногда типологически близкие западно-

европейскому рыцарскому эпосу, иногда – народной литературе. 

В сирах соседствуют короткие анекдоты, назидательные притчи, 

сказки и новеллы из городской жизни. Мухаддисы-рассказчики де-

кламировали их под музыку перед публикой. Сиры исполнялись на 

протяжении многих дней. Тексты этих сочинений часто являлись пе-

реработкой исторических хроник, были обогащены сюжетами из 

жизни народа. Одно из ярких произведений этого жанра «Сират аз-

Захир Байбарс» повествует о мамлюкском султане. 

Пожалуй, самым известным в мире памятником народной лите-

ратуры стала «Тысяча и одна ночь» – сборник произведений различ-

ных жанров: исторических анекдотов, притч, назидательных историй, 

бытовых и плутовских новелл, рассказов любовного содержания, ска-

зок, рассказов о путешествиях. 

Вся средневековая арабская литература дает богатейший мате-

риал для понимания истории мусульманского мира и ценностей тех 

народов, которые населяли халифат. 

Говоря о роли арабского языка, уместно вспомнить, что великий 

хорезмиец аль-Бируни (973–1048 гг.) отрицательно оценивал влияние 



79 
 

культуры арабских захватчиков, но считал арабский язык единственно 

возможным для развития науки.  

Даже после распада халифата арабский язык оставался востре-

бованным многочисленными учеными и религиозными деятелями 

разных народов. 

 

Мусульманское научное движение 

Ученые халифата провели достаточно логичную классификацию 

наук: 

1. Арабо-мусульманские науки – изучение Корана, хадисов и му-

сульманского права и филологии. 

2. Иноземные науки – те области знаний, которые были воспри-

няты арабами в результате контактов с другими народами. 

Авторская классификация наук была создана Ибн Халдуном 

(1332–1406 гг.): 

1. Традиционные арабские науки: изучение Корана, хадисов и 

мусульманского права, теология (калам), мусульманский мистицизм 

(тасаввуф), толкование снов, а также филология, в первую очередь 

изучение арабского языка и арабской поэзии. 

2. Иноземные знания (он называл их «философией»): логика, 

физика (в нее он включал медицину, науку о сельском хозяйстве, ма-

гию, учение о талисманах, фокусы, алхимию), метафизика, математи-

ка (включая вопросы торговли и наследования), оптика, составление 

астрономических таблиц, астрология и музыка. 

Главными центрами изучения традиционных наук, в первую 

очередь филологии, были Куфа, Басра, чуть позже – Багдад. 

Центры изучения иноземных наук – Александрия, Антиохия, 

Джундишапур, Харран, Эдесса. В них упор делался на медицину, ма-

тематику, астрономию. Греческая медицинская школа в Александрии 

работала и при арабах, но в начале VIII в. она переехала в Антиохию, 

а затем, в середине IX в., – в Харран. В Эдессе и Антиохии жило мно-

го христиан-несториан. Многие из них были специалистами в мате-



80 
 

матике, физике, астрономии, медицине, философии. После присоеди-

нения этих территорий часть из них стала большими чиновниками, 

придворными врачами, астрологами и т. д. В Джундишапуре работала 

греко-сирийская медицинская школа. 

В халифате была развитая система светского и религиозного ха-

рактера. Первоначально преподавание исламских дисциплин велось в 

мечетях, в X в. были созданы специальные учебные заведения – мед-

ресе. Иногда и светские науки изучались в мечетях, но чаще автори-

тетные ученые работали со своими учениками у себя дома. Поучив-

шись у одного ученого, ученик получал от него «иджаза» (свидетель-

ство о квалификации). Чем авторитетнее были люди, подписывающие 

такой документ, тем больше было шансов у их обладателя стать чле-

ном научной элиты, быть факихом, кади, преподавателем религии, а 

если речь шла о светских науках – стать врачом при дворе, астроло-

гом или домашним учителем. Поэтому арабский студент, желавший 

получить репутацию образованного человека, старался накопить как 

можно больше таких сертификатов/дипломов. 

Авторитет ученого, светского и религиозного, вне зависимости 

от его происхождения, был велик, особенно в период расцвета хали-

фата (VIII–XII вв.). Это происходило во многом из-за того, что в Ко-

ране говорится о необходимости получения знаний при любых усло-

виях. Данное обстоятельство во многом позволяет объяснить, почему 

так много ученых с мировым именем являются выходцами из мира 

ислама
38

. 

В халифате больших успехов достигла медицина. Большой вклад 

в ее развитие сделали представители разных народов. Примерно в 800 г. 

врач Джабраил (из сирийско-христианской семьи Бохтишо) открыл 

в Багдаде первую больницу. Большие заслуги принадлежат иранцу 

Абу Бакру ар-Рази (ум. в 925 г.) и знаменитому ученому Ибн Сине 

(Авиценна; 980–1037 гг.). 

                                                 
38

 См.: Приложение 1. 



81 
 

Значительных успехов достигла астрономия. Вначале были вы-

полнены перевод и комментирование трудов Птолемея и индийских 

астрономических сочинений. Астрономия – еще одна из областей 

науки, которая интересовала мусульманских ученых. Основной тол-

чок к развитию астрономии в странах ислама был связан с религиоз-

ными обрядами, которые ставили перед математической астрономи-

ей, и в частности перед сферической геометрией, ряд разнообразных 

вопросов. Почти во всех крупных городах исламских государств су-

ществовали обсерватории. Астрономы Академии аль-Мамуна изме-

рили окружность Земли, длину земного меридиана в градусах, вели 

наблюдения за звездным небом, составляли таблицы, писали научные 

работы. Знаменитый халиф Харун аль-Рашид (786–809 гг.) стремился 

развивать культуру и привлекал ко двору ученых. К IX в. относятся 

первые самостоятельные труды по астрономии на арабском языке, 

особое место среди них занимали зиджи – сборники астрономических 

и тригонометрических таблиц (в то время тригонометрия была ча-

стью астрономии). С помощью этих таблиц вычислялись положения 

светил на небесной сфере, солнечные и лунные затмения. Они служи-

ли и для измерения времени. Одна из первых зидж – аль-Хорезми – 

начиналась разделом о хронологии и календаре. Это было очень важно 

для астрономии, поскольку многие народы в разное время пользова-

лись различными календарями, а при наблюдениях важна датировка. 

Существовали лунные, солнечные и лунно-солнечные календари, 

и начало летоисчисления в различных системах относилось к произ-

вольно выбранному событию. Это приводило к появлению множества 

различных эр, у разных народов одно и то же событие датировалось 

по-разному, в соответствии с принятой у них эрой. аль-Хорезми опи-

сывал арабский лунный календарь, юлианский календарь – календарь 

«румов» (римлян и византийцев). Сопоставлял он и различные эры. 

Рассматривал он и христианскую эру, давая правила перевода дат из 

одной эры в другую. Кроме того, Рамадан и другие мусульманские 

праздники не начинаются в момент астрономического новолуния, ко-



82 
 

гда долгота Луны равна долготе Солнца и поэтому Луна не видна. 

Начало праздников приурочено к тому времени, когда в западной ча-

сти ночного неба впервые появляется тонкой лунный серп. Предска-

зание времени появления лунного серпа было особенно важной зада-

чей для астрономов-математиков в исламском мире. Чтобы предска-

зать появление Луны, нужно было определять ее движение относи-

тельно горизонта, а для этого были необходимы сложные методы 

сферической геометрии. Математики стран ислама превратили плос-

кую и сферическую тригонометрию из вспомогательного раздела 

астрономии в самостоятельную математическую дисциплину. Боль-

шие успехи были достигнуты в медицине. Некоторое развитие полу-

чили химия и ботаника.  

В IX–X вв. арабская культура достигла наивысшего расцвета. 

Ее достижения обогатили культуру многих народов, в частности 

народов средневековой Европы, и составили выдающийся вклад в 

мировую культуру. Это относится прежде всего к развитию филосо-

фии, медицины, математики, астрономии, географии, филологии, ис-

тории, химии, минералогии. Замечательными памятниками отмечено 

развитие материальной культуры и искусства (архитектура, художе-

ственной ремесло). Для ученых того времени был типичен энциклопе-

дический характер образованности. Философ и математик часто был и 

крупным историком, медиком, географом, поэтом и филологом. 

По обилию сведений, разнообразию жанров и количеству произ-

ведений литература халифата по географии не имеет аналогов в дру-

гих странах того времени.  

Расцвет арабской географической литературы пришелся на X в. 

Особенно значительными были труды представителей классической 

школы арабской географии, посвященные описанию торговых путей 

и областей мусульманского мира и содержащие богатейший геогра-

фический и историко-культурный материал. Арабские географы и пу-

тешественники оставили описание всего мусульманского Востока, 

а также ряда стран Европы, Северной и Центральной Африки, побе-



83 
 

режья Восточной Африки и Азии вплоть до Кореи, островов Малай-

ского архипелага. Населенную часть земли арабы вслед за греками 

делили на семь поясов, или климатов, причем самым благоприятным 

для жизни считали четвертый, куда входили культурные центры му-

сульманского мира, главным из которых был Багдад. Их труды явля-

ются важнейшим, а иногда единственным, свидетельством о многих 

народах Средневековья. Иногда авторы этих сочинений свою цель ви-

дели в том, чтобы развлечь читателя рассказом о невероятных при-

ключениях в дальних странах. Часть этих произведений скорее следу-

ет отнести к изящной словесности, но во многих случаях они содер-

жали ценные географические сведения и обширный этнографический 

материал. 

С XI в. возникли жанры географического словаря и общего опи-

сания Вселенной – космографии, – суммировавшие накопленный ра-

нее географический материал. Последующее развитие географии шло 

преимущественно по линии создания обширных компиляций, осо-

бенно космографий и историко-топографических описаний отдель-

ных городов и стран. Большую ценность представляют географиче-

ские разделы в сочинениях, обобщившие теорию и многовековую 

практику арабского мореплавания. 

Арабы подарили миру термин «алгебра» – он вырос из арабско-

го слова «ал-джабр» («восполнение»), которое означало перенесение 

отрицательного члена из одной части уравнения в другую. В связи с 

астрономическими и геодезическими работами большое развитие по-

лучила тригонометрия. В IX в. были определены шесть современных 

тригонометрических функций – синус и косинус, тангенс и котангенс, 

секанс и косеканс, в то время как Птолемей знал одну лишь хордовую 

функцию. Пять из названных функций – арабского происхождения, 

только «синус» был заимствован из Индии. Мусульмане называли 

«синус» словом «сейб». На Западе это слово, подвергшись измене-

нию, приняло звучание «синус». С IX в. началось быстрое развитие 

сферической тригонометрии. Ученые стран ислама открыли простые 



84 
 

тригонометрические тождества, такие как теорему синусов, которые 

позволили свести решение сферических треугольников к быстрой и 

простой процедуре. 

Важным фактором расцвета мусульманской культуры было то, 

что развитие науки и литературы составляло достояние всех народов 

халифата (как арабов, так и неарабов).  

Весьма важную роль в развитии науки и культуры в халифате 

сыграли многочисленные историки, большей частью иранского про-

исхождения. Начало арабской историографии положили записи пре-

даний – как древнеарабских племенных, так и раннемусульманских 

(хадисов). На основе этих преданий в VIII в. складывались сочинения 

о жизни и деятельности пророка Мухаммада. В IX в. появились исто-

рические сочинения, посвященные арабским завоеваниям: труд исто-

рика аль-Балазури (ум. в 892 г.) и сочинение по истории Багдада Ах-

мада ибн Аби Тахира Тайфура (ум. в 893 г.). 

В халифате была предпринята попытка написания всемирной 

истории. Перс ат-Табари (ум. в 923 г.) создал «Историю пророков и 

царей». В этом труде в качестве введения к мусульманской истории 

дается обзор истории мировой. Традицию составления всемирной ис-

тории продолжил Ибн аль-Асир (1160–1234 гг.). 

С X в. начинают составляться истории династий, например «Ис-

тория Аббасидов» ас-Сули (ум. в 946 г.). 

Возникновение арабо-мусульманской философии в еще большей 

мере, чем развитие естественных и точных наук, связано с усвоением 

греческого наследия. В этом огромная заслуга переводчиков.  

Арабы познакомились с философией греков по трудам ее позд-

них комментаторов, излагавших в своих обобщающих трудах учение 

эллинских ученых без исторической перспективы, как единую закон-

ченную систему. Поэтому ученые мира ислама восприняли греческое 

наследие как нечто единое. Они считали Аристотеля вершиной этой 

мысли, а в трудах послеаристотелевского периода они видели лишь 

комментарии к его работам.  



85 
 

Таким образом, арабо-мусульманская философия зародилась в 

среде переводчиков и комментаторов сочинений греческих филосо-

фов. В первое время философия халифата была продолжением грече-

ской философии, переработанной в мусульманском духе и согласо-

ванной с основными догматами ислама. Переводчики-сирийцы разра-

ботали арабскую научную и философскую терминологию (истилахат), 

ставшую позднее универсальным научным языком всех арабо-

мусульманских ученых. 

В халифате философия считалась главнейшей из наук, а фило-

софа признавали в качестве ученого, имеющего энциклопедические 

познания.  

Значительное влияние на мусульманскую философию оказал 

знаменитый врач и философ Гален (131–201 гг.). Его идея о том, что 

медицина должна иметь философское обоснование, а врач должен 

быть и философом, была близка ученым мусульманского Востока. 

Вероятно, под его воздействием мусульманские ученые и теологи 

восприняли идею о гармоничной связи частей Вселенной и органов 

тела как свидетельство существования божественного провидения. 

И действительно, многие мусульманские философы были врачами, 

алхимиками или астрологами при дворе. Это давало возможность за-

работать на жизнь и одновременно найти практическое применение 

философским знаниям. Мусульманские философы в значительно 

меньшей степени, чем их европейские коллеги, были зависимы от 

официального духовенства, что делало их более чуткими к проблемам 

политики и социальной роли философа в обществе. Это во многом 

объясняет, почему проблемы общества занимали значительное место 

в их философских спорах IX–X вв. 

В средневековой Западной Европе философия преподавалась в 

университетах под контролем церкви, требовавшей от философа стро-

гого подчинения теологической доктрине, в мусульманских странах в 

университетах преподавались лишь теология и мусульманское право 

(фикх). Исключение в этом смысле представлял Дом мудрости аль-



86 
 

Мамуна, просуществовавший сравнительно короткое время. Конечно, 

нельзя преувеличивать «свободомыслие» в средневековом исламе.  

Воспринимая греческую философию как нечто единое, мусуль-

манские ученые отдавали предпочтение наиболее острым проблемам 

или по-иному расставляли акценты, обнаруживая этим самостоятель-

ность своей мысли. Позаимствовав из греческой философии общее 

представление о мире, учение о душе и разуме, человеке и человече-

ских знаниях, овладев сложной греческой философской терминологи-

ей, которая отныне стала их собственным научным языком, мусуль-

манские философы попытались сформулировать синтезированную 

в трудах эллинистических ученых греческую философскую мудрость 

в духе мусульманского вероучения. 

Многие выводы древних философов вызывали гнев мусульман. 

Например, Ибн аль-Кифтн (1172–1248 гг.), известный биограф выда-

ющихся представителей мусульманского мира, писал о Фалесе Ми-

летском и его коллегах: «Это секта древних философов, которые от-

вергали Творца, властителя Вселенной, утверждали, что мир вечно 

будет таким, каков он есть, что не существует Творца, который бы его 

создал по собственной воле, что круговращение Вселенной было веч-

но, что растение произрастает из семени, а семя из растения, что че-

ловек произошел из спермы, а сперма из человека». 

Идеи Аристотеля, несмотря на преклонение перед его авторите-

том, принимались с большими поправками. В частности, отвергалось 

его утверждение, что мир вечен и не имеет во времени ни начала, ни 

конца, а стало быть, Бог не является причиной мира. 

Основные проблемы, которые поднимали мусульманские фило-

софы: 

1) сущность Бога и его отношение к миру; 

2) отношения сущности и явления, общего к единичному; 

3) загробная жизнь; 

4) смысл пророческой деятельности. 

В работах мусульманских ученых рассматриваются такие поня-

тия, как душа, разум, материя, проблемы этические (добро и зло, «со-



87 
 

вершенный человек»), социальные (устройство идеального государ-

ства), разрабатывается методика познания, формулируются законы 

логики. Некоторое представление о широте интересов арабо-

мусульманских философов дают сами названия их сочинений: «Трак-

тат о душе», «Книга о справедливости», «О первичном разуме», 

«О движении» (Ибн Сина), «Трактат о значении разума», «Послание о 

воззрениях жителей идеального государства» (аль-Фараби), «О чисто-

те души», «О счастье», «О разуме и душе» (Ибн Мискавайх), 

«О строении небесных тел», «О счастье души», «О единении разума, 

существующего вне человека, с человеческим разумом» (Ибн Рушд). 

Мусульманская средневековая философия может быть сведена 

к двум направлениям. Первое и основное представлено трудами тех 

философов и теологов, которые в своих теориях и представлениях ис-

ходили из греческой философской мысли (Платона, Аристотеля, 

неоплатоников и перипатетиков-аристотельянцев). Ко второму отно-

сятся теологи-мутакаллимы, основывавшие свои концепции на поло-

жениях Корана, хотя и в их представлениях можно проследить влия-

ние греческих философских школ. 

Промежуточное положение занимают, во-первых, мусульман-

ский мистицизм (суфизм), а во-вторых, исмаилизм, выросший из ши-

изма и впитавший многие элементы эллинистических философских 

учений. 

Особо стоит отметить взгляды выдающегося философа, истори-

ка, социолога Ибн Халдуна. Он более чем за двести лет до европей-

ских ученых сделал вывод о зависимости человеческого общества и 

его развития от экономических условий. 

Большой интерес представляют идеи аль-Фараби. Он считал, что 

возможности человеческого разума безграничны. В работе «Послание 

о воззрениях жителей идеального города» он делает вывод, что иде-

альное государство держится на законах разума, в нем главенствуют 

порядок и справедливость. 

Систематическая переводческая деятельность и изучение науч-

ных трактатов, не относящихся к мусульманской традиции, начались 



88 
 

в IX в. В этом большая заслуга принадлежит Харуну ар-Рашиду и его 

сыну аль-Мамуну. Первыми переводчиками были ассирийцы-

христиане, они переводили греческие источники: работы Галена, 

Птолемея, Евклида и др. В конце IX в. аббасидские математики полу-

чили переводы трудов Архимеда, Птолемея, трактат по астрономии 

Синдха в переводе с санскрита и персидские сочинения по математи-

ке. Руководству империи были нужны специалисты в области геомет-

рии, геодезии, алгебры, алхимии. Это позволило бы проводить иссле-

дование почв, делать записи о налогах, разбирать дела о наследстве в 

соответствии с Кораном, строить каналы, кяризы, мосты и дороги. 

Правители также несли ответственность за состояние общественной 

гигиены в быстро растущих городах империи и за использование точ-

ных весов и оборот денег на рынках. Таким образом, и ученые, и бю-

рократия стремились получить любое знание, которое можно было бы 

применить на практике, для чего обращались к греческому, персид-

скому, индийскому наследию. 

 

Дом мудрости – центр науки, культуры и образования в Баг-

даде. Книги и библиотеки 

Халиф аль-Мамун основал в 827 г. академию, названную Домом 

мудрости. Целью работы этого заведения была пропаганда мутази-

лизма. На протяжении VIII–IX вв. в халифате большое распростране-

ние получали восточные учения пророческого и мессианского харак-

тера, питаемые зороастрийскими и манихейскими идеями. Это стано-

вилось опасным для ислама, ибо могло засорить его элементами про-

никающих из Ирана учений. Желая противостоять такому влиянию, 

аль-Мамун стал содействовать переводу греческих научных сочине-

ний, дабы снизить влияние иранского культурного наследия за счет 

греческого.  

Во главе Дома мудрости стояли Сахл ибн Харун и Сальм Харра-

нец. Многие знаменитые ученые с удовольствием принимали пред-

ложение поработать в этой академии. В академии был большой штат 



89 
 

переводчиков. Они переводили на арабский язык греческие труды по 

математике, астрономии и медицине, астрологии и алхимии. Особое 

внимание уделялось философии и логике, которые воспринимались 

мутазилитами как эффективное средство в религиозной борьбе. 

В Доме мудрости была собрана прекрасная библиотека – вторая 

после Александрийской. Значительная часть манускриптов была куп-

лена в Византии.  

Деятельность Дома мудрости сыграла значительную роль в раз-

витии науки и религии в халифате. При поддержке халифа перевод-

чики сделали доступными для ученых халифата произведения антич-

ной, иранской, индийской культур. Затем с этим наследием смогли 

ознакомиться ученые Европы. 

 

Взаимодействие исламской и европейской цивилизаций 

Тесное взаимодействие арабов с покоренными народами изме-

нило общество. При этом отношения между местным населением и 

арабизированными мусульманами в различных частях халифата име-

ли свои особенности. Так, единая для аббасидского халифата арабо-

мусульманская культура существовала во множестве локальных вари-

антов, формировавшихся по мере взаимопроникновения исламской 

идеологии и местных культур. Свое политическое выражение это 

культурное многообразие находило в появлении местных династий, 

тяготившихся зависимостью от Багдада. 

После прихода Аббасидов к власти внук халифа Хишама I Абд 

ар-Рахман бежал из Ирака на Пиренейский полуостров. Там он овла-

дел Кордовой – резиденцией мусульманских наместников Испании. 

В 756 г. Абд ар-Рахман I (756–778 гг.) основал новую династию – ис-

панских Омейядов. Но провозгласил себя не халифом, а эмиром («ко-

мандующим»), его преемники также носили этот титул. Это означало 

взятие курса на отделение от империи Аббасидов, но еще не полный 

«уход» из империи.  



90 
 

Мусульманская Испания была очень многообразной в религиоз-

ном и этническом отношениях территорией. Командные высоты за-

нимали арабы, но их было мало, оседлые мусульмане-берберы были 

главной военной силой. Часть местного населения приняла ислам, 

этих людей называли – муваллады (букв. «урожденные мусульмане»). 

Другие остались христианами, но были арабизированы (мусарабы), 

имелось значительное количество иудеев. По мере роста наемной ар-

мии появлялись и новые группы населения – негры, сакалиба (сла-

вяне, франки и другие невольники из северных областей Европы). 

Опираясь на созданную ими наемную армию, эмиры-Омейяды – 

Абд ар-Рахман I, Хишам I (778–796 гг.), аль-Хакам I (796–822 гг.) – 

добились высокой управляемости государством и эффективно подав-

ляли бунты. При эмире Абд ар-Рахмане II (822–852 гг.) государство 

достигло пика расцвета. Во второй половине IX в. сепаратизм руково-

дителей Сарагосы, Севильи и других земель нанес сильный удар по 

центральной власти и вынудил кордовского эмира договариваться с 

руководителями этих территорий, что сыграло роковую роль в судьбе 

эмирата. 

Как только Испания перешла под управление мусульман, они 

сразу же наладили торговлю с остальными мусульманскими террито-

риями. К 800 г. флот мусульман доминировал в большей части Среди-

земноморья. У арабских пиратов имелись базы на Сардинии и Корси-

ке вплоть до XI в., откуда они совершали сухопутные и морские рей-

ды. К 1000 г. объем торговли на различных торговых маршрутах из-

менился. Некоторые из этих изменений связаны с ростом могущества 

Фатимидов – шиитской династии, отказавшейся подчиниться аб-

басидским халифам в Багдаде. Они утвердились в Тунисе в 909 г., за-

тем, в 969 г., завоевали Египет и основали новую столицу – Каир. 

Для осуществления своих экспансионистских замыслов Фатимиды 

нуждались либо в корабельном лесе, либо в готовых судах, им также 

необходимо было железо из Италии или из других частей Европы. 

Арабы принесли в Средиземноморье опыт, приобретенный 

в Индийском океане, – использование треугольного паруса. С ним су-



91 
 

да могли двигаться против ветра. Треугольный парус был заимствован 

европейцами, благодаря чему они пересекли Атлантику и окрыли 

Америку.  

В других вопросах мусульмане также, хотя и в меньшей степени, 

внесли свой вклад в развитие европейского мореходства. Свидетель-

ством тому являются заимствования из арабского языка: «адмирал», 

«канат», «шлюп», «муссон» и т. д. 

Мусульмане подняли уровень сельского хозяйства в Испании. 

Систему орошения арабы усовершенствовали на основе приобретен-

ного опыта Ближнего Востока. Свидетельством тому служат заим-

ствования слов из арабского языка: «ирригационная канава», «искус-

ственный водоем», «резервуар», «ирригационное колесо», «водяной 

трубопровод», «бадья», «канал», «сток». Есть и сходство между фор-

мами водяных колес, используемых в Испании и на Ближнем Востоке. 

Развитие ирригации привело к появлению в Испании культур, 

возделывание которых требует достаточного количества воды: сахар-

ного тростника, риса, цитрусовых, баклажанов, хлопка. Также произ-

водили виноград, оливки, инжир, гранат, миндаль, бананы, пальмы, 

шафран, тмин, хну. Мусульмане стали активно добывать минералы, 

железо, медь, ртуть, драгоценные камни. 

Было налажено производство тонкого сукна, льна, шелка. Секрет 

изготовления хрусталя был открыт в Кордове во второй половине IX в. 

Ремесленники-чеканщики делали сосуды из меди и бронзы и инкру-

стировали их золотом и серебром. К X в. Кордова стала соперницей 

Византии в искусстве обработки золота, серебра и драгоценных кам-

ней. Резьба по слоновой кости и по дереву была широко распростра-

нена, деревянные изделия инкрустировались слоновой костью и пер-

ламутром. Существовало много видов декоративных работ по коже, 

среди которых немалую долю занимало изготовление книжных пере-

плетов. Были построены великолепные здания, которые называют 

мавританскими. Благодаря арабам в испанский язык вошло много 

строительных терминов: «архитектор», «каменщик», «черепица», 

«изразец», «плоская крыша», «мостовая плитка» и т. д. 



92 
 

Огромную известность в мусульманской Испании имел музы-

кант и певец Зирйаб, который жил в Кордове с 822 г. до смерти в 

857 г. Зирйаб познакомил европейцев с арабским музыкальным ис-

кусством, достигшим высокого мастерства. Особенной популярно-

стью пользовались песни под аккомпанемент лютни, бубна, флейты. 

Для подчеркивания ритма использовали ударные инструменты – раз-

нообразные барабаны. Сам Зирйаб прославился не только как бле-

стящий исполнитель, но и как поэт, композитор, музыкальный теоре-

тик и педагог. Он основал в Кордове консерваторию, усовершенство-

вал музыкальные инструменты. Четырехструнную лютню он заменил 

на пятиструнную. Специальное приспособление для защипывания 

струн при игре на щипковых инструментах (плектр) он стал делать не 

из дерева, а из когтя орла. 

Зирйаб поведал кордовцам наиболее сложные рецепты багдад-

ской кухни и научил их составлять изысканное меню. Старый му-

сульманский обычай требовал все кушанья подавать сразу, чтобы 

каждый мог есть то, что ему угодно. Со временем стало неприличным 

подавать кушанья как попало. Следовало начинать с подачи супов, за-

тем предлагать первые мясные блюда, а после них птицу, приправ-

ленную пряностями, и заканчивать сладкими блюдами, пирожными из 

ореха, миндаля и меда или фруктовыми тортами с ванилью, начинен-

ными фисташками. Приготовление сладких блюд было настоящим 

искусством: из сахара строились целые дворцы, украшавшие столы. 

Зирйаб внес изменения и в сервировку стола, грубые льняные скатер-

ти были заменены на покрывала из тонкой кожи. Он показал, что бо-

калы из ценного стекла выглядят куда лучше, чем золотые и серебря-

ные кубки. 

Зирйаб открыл в Кордове специальное заведение, где обучали 

искусству краситься, удалять волосы, употреблять зубные пасты, де-

лать красивые прически. Он ввел календарь мод, предписал одеваться 

в белое с начала июня до конца сентября, установил, что весна – се-



93 
 

зон платьев из легкого шелка и туник ярких цветов, зима – сезон шуб 

и меховых одежд.  

Севилья при арабах стала центром производства музыкальных 

инструментов, лютня была заимствована европейцами у мусульман. 

Огромное влияние на Европу оказала повседневная музыкальная 

культура арабов, их манера пения и игры была подхвачена мене-

стрелями.  

Одной из сторон «красивой жизни» было знакомство с книгами, 

владеть которыми мусульманам стало проще с началом использова-

ния в книжном деле бумаги. Арабы, переняв у китайцев секрет изго-

товления бумаги, познакомили с ней испанцев и других европейцев.  

Мусульмане Испании занимались обустройством городов. По-

этому в испанском языке ряд слов, относящихся к городскому управ-

лению или торговле, имеет арабское происхождение: «мэр», «комен-

дант», «магистрат», «таможня», – многие названия меры и веса заим-

ствованы из арабского, равно как и названия должностей чиновников, 

контролирующих правильность их применения. 

Часто молодые христиане так сильно влюблялись в арабскую 

поэзию, что ради изучения арабского пренебрегали латынью. Иудеи, 

чье положение после арабского завоевания улучшилось, также усвои-

ли господствующую культуру во всем, кроме религии. Удивительно, 

но, несмотря на военное противоборство мусульманской Испании и 

христианской Европы, многие христиане приезжали на Пиринейский 

полуостров с целью получить образование в учебных заведениях му-

сульман. Именно в них глубоко изучалось переведенное на арабский 

язык наследие Греции, Рима, Индии и других древних цивилизаций. 

Распространению испано-арабской культуры способствовала и 

Реконкиста. Во-первых, некоторые христианские лидеры заставляли 

мусарабов покидать юг и селиться в приграничных территориях. Во-

вторых, при покорении мусульманских городов значительное число 

мусульман оставалось там жить под властью христианских правите-

лей. Эти города продолжали оставаться мусульманскими по своей 



94 
 

культуре, которую активно перенимали покорители-христиане. Ярким 

примером этому является Толедо, отвоеванный в 1085 г. и продол-

жавший играть важную роль в истории европейской культуры, пере-

давая ей достижения мусульман. 

Благодаря торговым контактам и политическому присутствию 

мусульман в Испании и Сицилии мусульманская культура постепенно 

проникла в Западную Европу. В сфере медицины мавританская Испа-

ния не отставала, хотя больниц таких размеров, как на Востоке, там 

не появлялось вплоть до XIV в. Некоторые испанские философы бы-

ли также и весьма компетентными врачами. Помимо Аверроэса мож-

но назвать Ибн Зухру из Севильи (ум. в 1161 г.) и еврейского ученого 

Маймонида (ум. в 1204 г.). Последний обучался в Испании и стал 

придворным врачом Саладина в Египте. В XIV в. в Испании жили 

врачи-мусульмане, писавшие о чуме в Гранаде и Альмерии и пони-

мавшие ее инфекционный характер. Стабильность военного положе-

ния в той или иной степени обеспечивала система марок. Оборона 

мусульманского государства базировалась на трех крепостях: Сараго-

се, Толедо и Мериде, – за каждой из них была закреплена определен-

ная марка – прилегающая территория. Большая часть страны к югу и 

востоку от этих крепостей была покорена и управлялась в соответ-

ствии с обычными нормами исламского правления. Однако в марках, 

расположенных к северу и западу от этих крепостей, степень мусуль-

манского контроля значительным образом варьировалась в разных 

районах и в разные периоды. Арабы часто снаряжали на север походы 

летом, но постоянный контроль над северными областями был до-

вольно слабым, что сделало возможным появление мелких независи-

мых центров. Однако время от времени они были вынуждены выпла-

чивать дань мусульманским правителям марок или правительству в 

Кордове. Тем не менее они не были объектом пристального внимания 

и сохраняли некое подобие целостности. Первым из таких центров 

было королевство Астурия, вторым – королевство Леон, расположен-

ное непосредственно к югу от Астурии, а в 924 г. состоялось их объ-



95 
 

единение. В течение длительного времени эта независимость была 

непостоянной и нестабильной. Так, Абд ар-Рахман III за десять лет до 

своей смерти (ум. в 961 г.) был признан королем Леона и Астурии, ко-

ролевой Наваррской и графами Кастилии и Барселоны сюзереном. 

Этот сюзеренитет противоречил практике восточно-мусульманских 

земель, где покоренные христиане становились покровительствуемым 

меньшинством и лишались права носить оружие. Испанские христи-

анские вожди, присягнув Абд ар-Рахману и обещав платить ему дань, 

сохранили свое оружие; возможно, даже предполагалось, что они бу-

дут сражаться от его имени. Дробление мусульманской Испании в XI в. 

предоставило независимым государствам севера возможность расши-

рить границы. В 1085 г. их усилия увенчались захватом Толедо. Вме-

шательство Альморавидов и Альмохадов из Северной Африки, наря-

ду с раздорами среди самих христиан, на целый век приостановило 

Реконкисту. Однако после падения Альмохадов и объединения Леона 

и Кастилии в 1230 г. Фердинанд III, возглавивший это объединенное 

королевство, смог захватить самое сердце мавританской Испании, за-

няв в 1236 г. Кордову, а в 1248 г. – Севилью.  

После этого более двух веков – до объединения Кастилии и Ара-

гона в 1479 г. – положение практически не менялось. Затем один за 

другим были взяты укрепленные города Гранады. В 1492 г. было уни-

чтожено последнее мусульманское государство в Испании – Гранад-

ский эмират. Падение этого эмирата открывало новую страницу в му-

сульманской и европейской истории. 

Таким образом, можно сделать следующие выводы: 

1) вклад мусульман в западноевропейскую цивилизацию позво-

лил повысить уровень жизни и развить материальную базу; 

2) большинство европейцев едва ли осознавали арабский или 

мусульманский характер воспринимаемых ими новшеств;  

3) многие достижения других цивилизаций европейцы воспри-

няли благодаря трудам, переведенным на арабский язык, и обучению 

в университетах мусульманской Испании. 



96 
 

Вопросы для проверки: 

1. Какие новые достижения дали мусульмане Испании? 

2. В чем причины краха мусульманской Испании? 

3. Какие главные научные центры мусульман можно назвать?  

4. Кто из мусульманских ученых проявил себя в литературе 

и искусстве? 

5. Как культура мусульман повлияла на европейскую? 

6. Почему в различных мусульманских государствах был такой 

высокий уровень культуры? Обоснуйте свой ответ с опорой на Коран 

и другие источники. 

 

Тест по теме 4 

1. Абд ар-Рахман I правил в период: 

а) 755–777 гг., 

б) 756–778 гг., 

в) 757–779 гг. 

 

2. Арабы познакомились с треугольным парусом: 

а) в Индийском океане, 

б) Тихом океане, 

в) Атлантическом океане. 

 

3. Флот мусульман доминировал в большей части Средиземно-

морья: 

а) к 800 г., 

б) 850 г., 

в) 900 г. 

 

4. Арабы переняли секрет изготовления бумаги: 

а) у китайцев, 

б) индусов, 

в) европейцев. 



97 
 

5. Кордова стала соперницей Византии в искусстве обработки 

золота: 

а) к IX в., 

б) X в., 

в) XI в. 

 

6. Муваллады – это: 

а) коренные жители Испании, принявшие ислам, 

б) испанские пираты, 

в) наемники из христиан в арабских войсках. 

 

7. Мусарабы – это: 

а) арабизированные христиане, 

б) арабизированные иудеи, 

в) арабизированные язычники. 

 

8. Сакалиба – это: 

а) невольники из Центральной Азии, привезенные в эмираты 

Испании, 

б) невольники из Юго-Восточной Азии, привезенные в эмираты 

Испании, 

в) невольники из Европы. 

 

9. Фердинанд III захватил Кордову: 

а) в 1219 г., 

б) 1227 г., 

в) 1236 г. 

 



98 
 

Тема 5. Распад арабо-мусульманской империи. Бувайхиды. 

Фатимиды. Халифат в Испании 

 

Распад арабо-мусульманской империи 

Многие исследователи истории халифата говорят о том, что рас-

пад халифата начался с рубежа IX–X вв. Но анализ событий позволяет 

говорить о несколько других сроках. В конце VIII в. перестают под-

чиняться багдадским властям провинции Северной Африки. Восста-

ние берберов против арабов началось в Танжере и быстро охватило 

всю Северную Африку. Посылаемые Омейядами для их усмирения 

отряды терпели поражения. Всего за десять лет халифат почти полно-

стью утратил влияние в этом регионе. Власть халифа осталась только 

в гарнизонах, из которых самым значительным был Кайраван, но он 

был во враждебном окружении. 

Постепенно в провинциях Северной Африки начал распростра-

няться ислам, в этом регионе большой популярностью пользовался 

хариджизм. Он сыграл здесь особую роль, так как совпадал с тради-

ционным берберским самоограничением и целеустремленностью.  

В конце VIII в. в Северной Африке появились три полунезави-

симых от Аббасидов княжества
39

: Идрисидов
40

, Рустамидов
41

 и Агла-

бидов
42

. Вокруг этих княжеств образовалось кольцо из берберских 

племен. Особенностью их жизни в это время было: 

1) поверхностное знакомство с исламом; 

2) настороженность по отношению друг к другу при отсутствии 

открытых военных столкновений; 

3) смесь хариджизма, идей всеобщего равенства и почитания 

семьи пророка. 

                                                 
39

 Историки по-разному оценивают эти государства. Часть специалистов 

называет их полунезависимыми, другие считают их независимыми. 
40

 Династия шиитских имамов Марокко, правившая в 789–974 гг. 
41

 Династия имамов Тахарта (Алжир), правившая в 777–909 гг. 
42

 Династия эмиров Туниса, правившая в 800–909 гг. 



99 
 

В 777 г. на западе Алжира появился эмират Рустамидов, который 

основал Абд ар-Рахман ибн Рустам. Это государство избрало своей 

платформой хариджитскую идеологию, и в 777 г. Ибн Рустам был 

признан имамом всех ибадитов Северной Африки. Соседями Руста-

мидов были Идрисиды на Западе и Аглабиды на Востоке. Рустамиды 

активно развивали культурные и экономические связи с мусульмана-

ми Испании. Рустамиды были покорены Фатимидами в 909 г. 

Ненависть к власти Аббасидов со стороны Идрисидов прояви-

лась в склонности к хариджизму. Многие Алиды
43

, конфликтуя с цен-

тральной властью (Омейядами и Аббасидами), спасались в Магрибе, 

где смогли стать религиозными лидерами некоторых берберских пле-

мен. Один из них – Идрис I ибн Абдаллах – смог основать в 789 г. 

шиитский эмират на севере Марокко. В 905 г. это княжество было по-

корено исмаилитской династией Фатимидов. Огромное расстояние до 

аббасидских центров долгое время служило надежной гарантией спо-

койного государственного строительства, без давления со стороны 

багдадских властей. Уже к концу первой трети Х в. эмиры возвели 

столицу – Фес. Этот город вскоре стал почитаться шиитами как «свя-

щенный город». В середине IX в. эмир признал себя вассалом Фати-

мидов, а спустя несколько лет фатимидская армия оккупировала Фес. 

С 800 г. появилась новая династия. Толчком для ее появления по-

служило решение Харун ар-Рашида о назначении сына аббасидского 

военачальника в Хорасане аль-Аглаба – Ибрахима ибн аль-Аглаба – 

наместником в Ифрикию
44

.  

Ибрахим дал обещания, которые власти халифата сочли очень 

выгодными: 

1) отказ от средств на оплату воинов гарнизона в провинции; 

2) сбор налогов и выплата из них в казну 40 тыс. динаров в год.  

                                                 
43

 Алиды – потомки халифа Али и Фатимы. Ими основано несколько дина-

стий в мусульманских странах: Идрисиды в Магрибе, Сулейманиды в Мекке, Йе-

мене, Магрибе, Фатимиды в Северной Африке, Зейдиты в Табаристане и Йемене. 
44

 Ифрикия – современный Тунис. 



100 
 

Так Ибрахим ибн аль-Аглаб смог создать в Ифрикии маленький 

полунезависимый эмират, столицей которого стал Кайраван. 

Анализ литературы по теме позволил выделить интересные мо-

менты, которые сопровождали государственное строительство при 

Аглабидах: 

1. Ибрахим ибн аль-Аглаб правил с 800 г. по 812 г. Уже в самом 

начале карьеры он усмирил бунт берберов, руководимых хариджитами. 

2. Лидерский талант Ибрахима и верность обещаниям усилили 

симпатии к нему Багдада и дали возможность получить высокую 

степень свободы, право передавать власть по наследству в рамках 

династии. 

3. В эмирате наблюдались неритмичная выплата жалования ар-

мии, постоянные волнения гарнизона, конфликты воинов с местным 

населением. 

4. Жители Кайравана возмущались неспособностью власти за-

щитить их от солдат, нарушением исламских порядков при дворе 

эмиров, нерациональным порядком налогообложения. 

5. В гвардии возникли разногласия из-за того, что чернокожие 

воины содержались на более выгодных условиях.  

6. Ибрагим смог привлечь на свою сторону часть берберов с по-

мощью подарков и льгот. 

7. Использование исламской риторики, в первую очередь призыв 

к джихаду, привело к строительству пиратского флота и организации 

набегов на европейские владения. Эта мера давала следующие выго-

ды: большие доходы, приращение территории (захват Мальты и Си-

цилии), энергия неуемных воинов была перенаправлена на грабеж 

чужих территорий и т. д. 

8. Кайраван стал известным центром культуры в Северной Аф-

рике. При Аглабидах процветали исламская теология, поэзия, право. 

К началу X в. мусульманская школа в столице была одной из лучших 

на Востоке. В ней работал Абд ас-Салам Сахнун (776–856 гг.) – осно-



101 
 

ватель магрибинской системы права
45

, которая предлагала самую 

жесткую интерпретацию шариата, что наиболее полно соответствова-

ло менталитету берберов. 

9. Здесь сложился особый тип магрибинской архитектуры, как 

в самой конструкции архитектурных сооружений, так и в их внутрен-

нем убранстве. Известные сооружения того времени: знаменитая кай-

раванская мечеть, городские укрепления, водохранилище, водопровод 

в пригородных садах. 

Власть Аглабидов была свергнута Фатимидами при опоре на 

шиитско-исмаилитскую пропаганду и мятежников из числа берберов. 

Последний из Аглабидов – эмир Зийадат-Аллах II (903–909 гг.) – без-

успешно пытался заручиться поддержкой аббасидского халифа – ма-

лолетнего аль-Муктадира (908–932 гг.), но в 909 г. он был вынужден 

бежать в Египет. 

Еще более острые формы сепаратизм принял в восточных райо-

нах халифата. В регионах с преобладанием иранцев и тюрок местное 

население хотело получить полную независимость от Багдада. 

В первую очередь это удалось Хорасану и Мавараннахру, где у власти 

оказались Тахириды, которых сменили в Хорасане – Саффариды, 

а в Мавараннахре – Саманиды, Саффариды захватили Сиджистан. 

Тахириды, Саффариды, Саманиды заявляли, что являются по-

томками иранских сасанидских царей.  

В 821 г. в Хорасане был создан эмират Тахиридов. Иранский 

вольноотпущенник Тахир в 810 г. оказал помощь аль-Мамуну, под-

держав его в борьбе с аль-Амином. За это он был назначен правите-

лем Багдада и позже наместником восточных провинций халифата. 

Тахир получил огромные права над Хорасаном и Мавараннахром. 

Один из его сыновей – Тальхи Абдаллах (828–845 гг.) – возглавил ди-

настию в столице Тахиридов – Нишапуре, другие представители се-

мьи получили высокие должности в провинциях халифата и в Багда-

                                                 
45

 В ее основе маликитский мазхаб. 



102 
 

де. Сложилась традиция, в соответствии с которой они руководили 

полицией в должности «сахиб аш-шурта». 

Тахириды правили Нишапуром и Хорасаном, не деля власть ни с 

кем, но систематически отправляли налоги в столицу халифата. Огром-

ное количество рабов, отправляемых ими в Багдад, позволило халифу 

создать основу армии. Тахириды жестко пресекали деятельность шиит-

ских проповедников. Тахириды пользовались большим уважением со 

стороны всех слоев населения, оказывали серьезную поддержку деяте-

лям культуры. В 860 г. в соседней с Хорасаном провинции Сиджистан 

был образован эмират Саффаридов (867–1495 гг.). Саффаридскую дина-

стию основал медник
46

 Йакуб ас-Саффар (867–879 гг.). Первоначально 

Сиджистан был частью владений Тахиридов, но стараниями новой ди-

настии он превратился в обширное государство, в которое вошел по-

чти весь Иран, кроме северо-западной части. В IX в. сюда бежало 

много недовольных, в том числе остатки хариджитов. В 867 г. он стал 

полновластным хозяином Сиджистана и соседней провинции Герат. 

Его армия захватила провинции Кирман и Фарс на западе, часть Аф-

ганистана, земли Тахиридов в Хорасане. Затем был покорен Балх. 

В 873 г. Йакуб изгнал из Нишапура Мухаммада (862–873 гг.) – по-

следнего Тахирида.  

Успехи Саффаридов заставили халифа аль-Мутамида и его брата 

аль-Муваффака в 875 г. признать Йакуба ас-Саффара эмиром Сиджи-

стана, Хорасана, Табаристана, Кирмана и Фарса, то есть почти всех 

восточных провинций халифата. В 876 г. Саффариды захватили Баг-

дад, но были разбиты аль-Муваффаком. В 879 году династию возгла-

вил Амр ибн Лайс ас-Саффар (879–901 гг.). Он также был хозяином 

восточной части халифата. Ни у одного из них не было сил для уни-

чтожения противника. Именно поэтому они заключили мир. Но Амр 

решил покорить Мавараннахр, находившийся у Тахиридов, которые 

стали марионетками иранской династии Саманидов (819–1005 гг.). 

Основатель этой династии – Саман-худа – землевладелец из северного 

                                                 
46

 Медник – «ас-Саффар», так название профессии дало имя династии. 



103 
 

Афганистана. Четверо его внуков проявили себя в армии халифа аль-

Мамуна. Их доблесть была щедро вознаграждена: в 819 г. они стали 

правителями Самарканда, Ферганы, Шаши и Герата. В 875 г. владения 

Саманидов в Хорасане и Мавараннахре были объединены. Так по-

явился эмират Саманидов, и халиф аль-Мутамид назначил здесь 

наместником Саманида Насра I ибн Ахмада (864–892 гг.). 

Саманидский эмир Исмаил ибн Ахмад (892–907 гг.) сумел раз-

громить армию Саффаридов и пленил Амра. Этим был нанесен смер-

тельный удар государству Саффаридов. Халиф аль-Мутадид щедро 

одарил Исмаила, который стал наместником в Хорасане. Так Самани-

ды оказались во главе Сиджистана, Хорезма, части Афганистана. 

Потеря халифами власти в восточных областях халифата и обра-

зование там самостоятельных государств создали эффективные усло-

вия для развития иранских земель. На пространстве Средняя Азия – 

Иран – Поволжье – Восточная Европа – Византия начался бурный 

рост экономики и культуры. Саманиды смогли создать безопасные 

условия на торговых путях, проходивших через Среднюю Азию, и ве-

ли эффективную борьбу с набегами тюркских кочевников. Саманиды 

наладили беспрерывный поток тюркских рабов для армии эмиров и 

халифа. 

Саманиды, как Тахириды и Саффариды, утверждали, что явля-

ются потомками древнеиранских сасанидских царей. Их двор в Буха-

ре стал центром арабской учености и возрождавшейся литературы на 

новоперсидском языке. При них Фирдоуси (934–1020 гг.) создал зна-

менитое «Шах-наме», творили Дакики (ум. ок. 980 г.) и Рудаки 

(ум. ок. 941 г.). Но в середине X в. начался упадок саманидского госу-

дарства. Причина этого явления – появление группировок сепаратист-

кой направленности. Ослаблению Саманидов способствовала и внут-

ридинастийная борьба, сопровождавшаяся чередой дворцовых пере-

воротов в Бухаре. Все это сделало их легкой добычей для Карахани-

дов и Газневидов. Для удержания власти Саманиды создали гвардию 

из тюркских рабов – гулямов. Но в конце X в. командиры тюркской 



104 
 

гвардии стали крупными землевладельцами и перестали подчиняться 

Саманидам, что и погубило государство. 

Караханидская династия тюрков-степняков принадлежала 

к тюркской кочевой народности карлуков. В середине X в. они приня-

ли ислам и создали кочевое государство. В 992 г. Караханиды напали 

на Мавараннахр, захватили Бухару. В 999 г. земли Саманидов были 

поделены. Караханиды получили Мавараннахр, а Газневиды – Хо-

расан. Махмуд Газневи отбил у Бувайхидов Рей и Хамадан. Караха-

нидское государство просуществовало с 992 г. по 1211 г. В 1211 г. Ма-

вараннахр был покорен хорезмшахом. 

Государство Газневидов зародилось в конце Х в. на землях  

Саманидов, которым принадлежала Газна
47

. Этим городом от их име-

ни правили тюркские военачальники. В итоге власть получил Махмуд 

(998–1030 гг.), который объявил себя независимым правителем и во-

шел в историю как активный распространитель ислама. Он вторгся 

в Индию, установил по Аму-Дарье границу с Караханидами.  

Империя Махмуда Газневи к моменту его смерти была одним са-

мых больших государств на Востоке, обладающим лучшей армией. Ма-

хмуд Газневи опирался на ислам и на иранскую традицию государ-

ственного управления и культуру. При его сыне Масуде (1031–1041 гг.) 

империя начала дробиться. Первыми откололись Хорасан и Хорезм, они 

стали достоянием тюркской династии Сельджуков (1038–1194 гг.), ос-

нователь которой, Тогрыл I (1038–1063 гг.), провозгласил себя султаном 

в 1038 г. в Нишапуре. Середина XI в. прошла в войне Газневидов с 

Сельджуками за Сиджистан и Западный Афганистан. В 1186 г. столица 

династии Газна была захвачена Гуридами – династией из Центрального 

Афганистана. 

Особого освещения требуют события, происходившие на терри-

тории современного Египта. Первым независимым руководителем 

здесь стал Ахмад ибн Тулун. Его отчим в начале IX в. был рабом, 

но ярко проявил себя на военной службе и был назначен наместником 

                                                 
47

 Газна, или Газни – город на северо-востоке Афганистана. 



105 
 

в Египте, а Ахмад – отправлен к нему помощником. Вскоре Ахмад стал 

наместником. Он превратил Египет в эмират Тулунидов (868–905 гг.). 

Это была его первая попытка получить автономию в рамках халифата. 

В 877 г. аль-Муваффак потребовал увеличения поступления по-

датей в Багдад. Но Ахмад ибн Тулун ответил отказом. Брат халифа 

был обеспокоен посягательством Ахмада на интересы Багдада.  

Отношения были осложнены еще и тем, что Ахмад демонстративно 

поддерживал слабого халифа. 

В 878 г. аль-Муваффак снарядил в Египет армию для устранения 

эмира-сепаратиста, но Ахмад смог ее разбить. Более того, он присо-

единил Палестину и Сирию к своему эмирату. Свои действия он 

оправдал необходимостью противостоять Византии. 

Отметим деяния этого руководителя:  

1. Создал профессиональную армию из берберов, тюрок, суданцев. 

2. Смог наладить эффективное распределение доходов. За счет 

этого содержал армию, развивал земледелие и торговлю. Много 

средств вкладывал в ирригацию.  

3. Построил мечеть, не уступающую главной мечети в Самарре. 

4. Чеканил монету, на которой рядом с именем халифа ставил и 

свое имя.  

5. Вмешивался в придворные интриги халифата: в 883 г. пытался 

лишить аль-Муваффака власти и предложил халифу план побега, 

группа улемов в Дамаске с его подсказки объявила халифа аль-

Мутамид пленником брата. 

Время правления Ахмада ибн Тулуна многие историки называют 

«золотым веком египетской истории». 

В 884 г. Ахмад ибн Тулун умер и эмиром стал его сын Хумара-

вайх (884–896 гг.). Он во многом повторял отца. аль-Муваффак узнал 

о смерти ненавистного эмира и снарядил армию в Египет, но она была 

разбита. В результате Аббасиды узаконили власть Тулунидов и при-

знали Хумаравайха и его потомков правителями Египта и Сирии на 

условии уплаты ими дани. Имя аль-Муваффака должно было упоми-



106 
 

наться в пятничной молитве, «дабы – как говорилось в соглашении – 

страна не попала в руки неверных и шиитов». Следующий халиф, сын 

аль-Муваффака, вступил в брак с дочерью Хумаравайха. 

Анализ представленного материала позволяет сделать следую-

щие выводы.  

Полинациональные империи, состоящие из территорий, неоди-

наковых в плане развития экономики, с далекими друг от друга тра-

дициями культуры, обречены на распад. Такая судьба постигла 

Омейядский и Аббасидский халифаты. 

Единство этого разнородного во многих отношениях государства 

поддерживалось двумя составляющими – исламом и армией. Пробле-

мы в них способствовали ослаблению центральной власти и, как 

следствие, запуску процессов распада. 

Походы арабов-мусульман способствовали рождению общему-

сульманской империи. Но со второй половины IX в. ослабление вла-

сти халифов проявилось особенно отчетливо. Это стало следствием 

следующих событий: 

1) династийных междоусобных войн, их начало было положено 

при халифе аль-Мамуне (814–834 гг.); 

2) борьбы гражданских чиновников с военачальниками. 

В таких условиях начался лавинообразный развал халифата на 

уделы, управляемые местными династиями. 

Ради сохранения себя и государства халифы шли на раздел стра-

ны. Формально подчиняясь общему центру, провинциальные лидеры 

де-факто не признавали светскую власть халифа и своей фискальной 

политикой подталкивали империю к катастрофе. В случаях, когда ха-

ризматичные наместники имели сильное войско и могли опереться на 

местные культурные и религиозные традиции, они не признавали ха-

лифа и в качестве религиозного лидера. Это вело к дроблению терри-

торий и возврату к ситуации, которая была до прихода на их земли 

арабов.  

Смуты в столице империи позволили большому количеству вы-

ходцев из всех слоев общества реализовать свои властные амбиции, 



107 
 

объединить вокруг себя огромное количество людей, желавших пре-

кратить  беспорядки, которые происходили как от государственной 

власти, так и от обычных бандитов, использующих ситуацию. Имен-

но так значительные земли отделились от Аббасидского халифата и 

обрели самостоятельность. Прерванная арабами, история этих стран 

отныне начала развиваться как история самостоятельных националь-

ных государств. 

 

Бувайхиды 

Новый мощный удар по халифату Аббасидов был нанесен в се-

редине X в. Восточные провинции халифата, включая Ирак, подверг-

лись оккупации со стороны Бувайхидов – клана уроженцев из горной 

области Дайлам, расположенной к юго-западу от Каспийского моря, 

в Иране. Наиболее яркими представителями этой династии были три 

брата – Али, Хасан, Ахмад. Свою карьеру они начали в армии прика-

спийского эмира. Полученный опыт позволил им создать свое войско, 

основу которого составили дайламиты. За короткий период боевых 

действий они смогли покорить Западный Иран. Чуть позже они овла-

дели провинциями Фарс, Джибаль, Кирман, Хузистан. Так весь запад 

и юг Ирана стали принадлежать государству Бувайхидов. 

В 945 г. Ахмад, получивший к этому времени титул Муизз ад-

Даула, захватил Багдад. Надо отдать должное фактам: оккупация была 

почти бескровной. С этого времени халифы полностью попали под 

влияние новой династии, восточные земли халифата стали частью 

государства Бувайхидов. Под давлением дайламитов халиф присвоил 

Ахмаду высший военный титул «эмир эмиров» («амир аль-умара»). 

Бувайхиды сосредоточили в своих руках всю светскую власть, хали-

фом было сохранено лидерство среди суннитов. За годы их господ-

ства (945–1055 гг.) в Багдаде сменилось пять халифов. Все они стали 

марионетками Бувайхидов. Формально эмиры руководили от имени 

халифов, это находило свое отражение в упоминании имени халифа 

во время пятничной проповеди в главной мечети Багдада, а также в 

том, что на монетах имя халифа было на первом месте. 



108 
 

Бувайхиды сделали значительные шаги по усилению влияния 

шиитов в государстве, даже в Багдаде их влияние достигло значитель-

ного уровня. Стали широко отмечаться шиитские праздники, произо-

шла систематизация и шиитской теологии. Идеологическое обеспече-

ние власти Бувайхидов не ограничилось только шиизмом, они опира-

лись на иранский национализм и историю. Этот вывод находит свое 

подтверждение в нескольких фактах: была придумана история о при-

надлежности к Сасанидам, был реанимирован древнеиранский титул 

«шаханшах» («царь царей»). 

О пренебрежении некоторых Буйвахидов к культуре арабов го-

ворят весьма показательные факты: Муизз ад-Даула не захотел 

научиться говорить на арабском языке; Адуд ад-Даула впервые в ис-

тории ислама стал носить титул «шаханшах», воспринимаемый ара-

бами в качестве ирано-зороастрийского. В это время творил талант-

ливый поэт Абу Дулаф аль-Хазраджи (середина X в.), в «Сасанидской 

поэме», описывающей ситуацию того времени, он сравнивает с ни-

щим бродягой, лишенным всего и вся, именно халифа аль-Мутиу. 

Как это уже не раз бывало в истории человечества, уже во вто-

ром поколении Бувайхидов возникла междоусобица. В ходе этой 

борьбы выдвинулся сын Хасана – Адуд ад-Даула (949–983 гг.). Надо 

отдать ему должное, он был единственным среди Бувайхидов, кто 

смог достигнуть уровня руководителя государственного масштаба. 

При нем империя этой династии достигла наибольшего могущества, 

ее территория лежала на пространстве от Каспийского моря до Омана 

и Кирмана
48

 и имела высокий авторитет.  

Адуд ад-Даула предпринял ряд мер для получения такого ре-

зультата: 

1. Проводил активную внешнюю политику. На западе была ок-

купировать часть земель Хамданидов в Джазире, на востоке шли эф-

                                                 
48

 Юго-восточная провинция Персии, примыкающая на востоке к Белуд-

жистану и Сейстану, на юге – к проливу Ормуз Персидского залива, на западе – 

к Фарсистану, на севере – к Хорасану. 



109 
 

фективные боевые действия против армий Зийаридов и Саманидов. 

При опоре на идеологию шиизма он соблюдал нейтралитет в Север-

ной Африке в отношениях с Фатимидами, смог отправить посольство 

в Константинополь. 

2. Активно развивал сельское хозяйство, строились плотины, ка-

налы, водохранилища. Крестьяне платили фиксированный налог, что 

положительно сказалось на балансе казны. 

3. Наладил эффективную работу службы связи. 

4. Организовал действенную систему шпионажа и доносительства. 

5. Наладил работу чиновников, для этого широко использовал 

жестокие наказания провинившихся. 

6. Навел порядок на дорогах: уничтожил бандитов, которые на 

них промышляли; паломники перестали платить дань рэкетирам-

бедуинам за проход караванов по пустыням. 

7. Для защиты Медины от набегов приказал построить стены во-

круг города. 

8. В своей столице, городе Шираз, возвел много красивых зда-

ний, в том числе дворец с богатейшей библиотекой. Он не любил Баг-

дад, но смог построить там каналы, мосты, мечети, крытые рынки, 

больницу и при ней медицинскую школу. При этом состоятельные 

люди оплачивали многие из этих работ. 

9. Щедро платил богословам, ученым, писателям. 

После Адуд ад-Даула титул «шаханшах» сохранился за преемни-

ками, но империя распалась на ряд уделов, которые стали жертвой 

для новых завоевателей в середине XI в. 

 

Фатимиды 

В X–XI вв. на Ближнем и Среднем Востоке, а также в Централь-

ной Азии, очень ярко проявили себя три грозные силы: Фатимиды, 

сельджуки, крестоносцы. Ранее других на историческую арену вы-

ступили Фатимиды, и свой рассказ о событиях того времени мы 

начнем именно с них. 



110 
 

В начале X в. в Северной Африке родилась антиаббасидская си-

ла, которая смогла создать собственное государство с правящей ши-

итской династией Фатимидов. 

Но этому предшествовал ряд событий. На рубеже IX–X вв. исмаи-

литские пропагандисты (их центром был город Саламия
49

) распростра-

нили слух, что появился махди в лице Убайдаллаха. Эта идея быстро 

нашла сторонников во многих регионах исламского мира. Огромное ко-

личество поклонников данной идеи было в Северной Африке. Причи-

ной этого стало то, что в этом регионе династии Аглабидов (Тунис) и 

Рустамидов (Алжир) полностью дискредитировали институты власти. 

В это время в Ираке исмаилизм получил в свои ряды большое 

число сторонников. Среди них оказался талантливый оратор Абу Аб-

даллах. В 893 г. он отправился миссионером в Северную Африку. Его 

пропаганда нашла глубокий отклик у берберов, недовольных полити-

кой Аглабидов. К этому времени исмаилитский имам Убайдаллах 

объявил себя главой всех Алидов. Он попытался использовать исмаи-

литское восстание в Сирии 899 г. Но в 902 г. оно было подавлено, 

Убайдаллах бежал в Северную Африку. Но там его пленили берберы-

хариджиты и заключили в тюрьму в городе Сиджильмассе. 

К этому времени Абу Абдаллах смог организовать армию из 

берберов в западной части Туниса. Ослабленная раздорами, династия 

Аглабидов была не в состоянии оказать Абу Абдаллаху достойный 

отпор. Армию последнего поддержали жители Кайравана и воины-

арабы столичного гарнизона. Абу Абдаллах быстро покорил столицу, 

и в 909 г. последний аглабидский эмир бежал в Египет под защиту аб-

басидской армии. После этого Абу Абдаллах принял меры для осво-

бождения из тюрьмы Убайдаллаха, который в конце 909 г. был про-

возглашен имамом-халифом (повелителем правоверных) в Кайраване. 

Убайдаллах открыто провозгласил себя махди, вышедшим из «сокры-

тия» с целью осчастливить мусульман и повести их по правильному 

пути. Он присвоил себе имя аль-Махди (909–934 гг.). Эти события 

                                                 
49

 Город на северо-западе Сирии. 



111 
 

положили начало новой династии и рождению нового государства – 

исмаилитского халифата Фатимидов (909–1171 гг.). Сторонников этой 

страны стали называть фатимидскими исмаилитами. 

Вскоре Фатимиды свергли династию Рустамидов, а Идрисидов 

обложили данью. Фатимиды построили в Ифрикии город-крепость 

аль-Махдию – свой главный опорный пункт, но столицей оставался 

Кайраван. Постепенно Фатимиды овладели большей частью Север-

ной Африки. Они считали себя единственной законной властью в ум-

ме, обосновывая это происхождением
50

 и выбором Аллаха. Одной из 

главных задач они объявили свержение Аббасидов. 

Рождение этого шиитского исмаилитского государства в Север-

ной Африке означало окончательный раскол уммы. На карте мира од-

новременно существовали три враждебных халифата: Аббасидский, 

Фатимидский и Омейядский в Испании, где, следуя примеру Фатими-

дов, омейядский эмир Абд ар-Рахман III (912–961 гг.) объявил себя 

халифом в 929 г. 

Воцарение Убайдаллаха стало возможным во многом благодаря 

Абу Абдаллаху и умелой исмаилитской пропаганде. Берберы, оказав-

шие аль-Махди большую помощь в получении власти, ждали выпол-

нения обещаний, данных Абу Абдаллахом, по улучшению жизни. Но 

аль-Махди вместо этого постарался уничтожить недовольных новым 

режимом и некоторых вчерашних соратников. В 911 г. он приказал 

казнить Абу Абдаллаха и его сторонников, а также устранить тех бер-

беров, которые выразили неудовольствие новой властью. 

Для закрепления власти новой династии аль-Махди объявил 

наследника – своего сына Абу-ль-Касима. Основатель новой династии 

дал сыну титул «имам воскресения». Это позволило легализовать ди-

настийный принцип имамата. 

                                                 
50

 Они заявили, что являются потомками Али и Фатимы, в то время как 

Аббасиды не могли представить сколько-нибудь убедительного доказательства 

их родственной связи с домом пророка. Поэтому можно встретить два названия 

этой династии – Алиды и Фатимиды. 



112 
 

Бунты берберов и шаткость положения Фатимидов заставляли 

аль-Махди искать новые земли для завоеваний. Особенно Фатимидов 

привлекал богатый Египет. В 904 г. войска халифа аль-Муктафи 

вторглись в Египет, последний тулунидский эмир Харун (896–905 гг.) 

был убит, а уцелевшие Тулуниды высланы в Багдад. Египет был вновь 

возвращен под власть багдадских халифов. Несколько десятилетий 

Египет был под надзором наместников Багдада. Их неумелое руко-

водство привело государство к кризису, сопровождалось многократ-

ными вторжениями Фатимидов. В 914 г. их армия оккупировала 

Александрию, но аббасидская армия ее разбила. Войско Фатимидов 

отступило в новую столицу Ифрикии – аль-Махдию. После этого по-

пытки проникновения в Египет не прекратились, но были неудачны. 

К тому же государство потрясали восстания. В 946 г. халифом стал 

аль-Мансур (946–953 гг.). Он сумел уничтожить значительное количе-

ство бунтующих и навести порядок. 

К этому времени аббасидский халиф ар-Ради (934–940 гг.) 

назначил наместником Египта тюрка Мухаммада ибн Тугджа аль-

Ихшида
51

 (935–946 гг.). Ибн Тугдж был эффективным управленцем. 

Он основал новую династию – Ихшидидов, они правили страной до 

969 г. Им удалось создать мощную армию, которая эффективно отра-

жала вторжения Фатимидов. 

Утверждение Ихшидидов означало рождение новой системы ре-

гионального управления в исламском государстве, что свидетельство-

вало об усилении политической раздробленности империи и росте 

местных автономий в западной ее части. Ихшидиды не стремились 

отторгнуть Египет от Аббасидского халифата. Они, в отличие от 

Омейядов в Испании или Идрисидов в Марокко, желали только уста-

новить прочную личную власть в порученных для управления терри-

ториях. Ибн Тулун был верен принципу исламского единства, и целью 

его была не полная независимость, а автономия в рамках империи. 

Похожую позицию занимал Мухаммад ибн Тугдж. С Аббасидами 

                                                 
51

 «Ихшид» – иранский титул со значением «князь», «правитель». 



113 
 

у него были дружественные отношения, которые подкреплялись 

и наличием общих врагов – Фатимидов и мелких правителей Сирии, 

которые пытались сохранять суверенитет. 

Армия Ибн Тугджа оккупировала центральную и южную части 

Сирии, в это время Аббасиды заняли ее северную часть, позднее их 

оттуда выбила местная династия Хамданидов. 

В 946 г. Ибн Тугдж умер. Нубийский евнух Кафур стал регентом 

при малолетних сыновьях Ибн Тугджа. Но в 966 г. аббасидский халиф 

утвердил его на посту правителя, или эмира. Кафур умело руководил 

Египтом, и Фатимиды на время отказались от походов в эти земли, но 

не от планов их захвата. Фатимидские агенты вели в Египте активную 

исмаилитскую пропаганду. Изменилась и ситуация в халифате: в 945 г. 

Аббасиды попали в зависимость от Бувайхидов, которые симпатизиро-

вали Фатимидам (обе династии – шиитские). Халифы не имели власти и 

сил для помощи Египту. Египет при последних Ихшидидах находился в 

состоянии политической анархии, которая усилилась из-за природных 

катаклизмов: низкий уровень Нила привел к голоду, а затем случилось 

страшное землетрясение. В 968 г. Кафур скончался и в Египте началась 

смута. Фатимиды решили воспользоваться ситуацией. 

Весной 969 г. более чем 100 тыс. воинов вошли в Египет и под 

Гизой разбили египетское войско. Фатимидский военачальник 

Джаухар
52

 объявил жителям Египта, что они освобождены от гнета 

Ихшидидов, им гарантируется сохранение имущества, безопасность и 

свобода вероисповедания. Вскоре Джаухар приказал основать новую 

столицу – аль-Кахира («Побеждающая») – Каир. 9 июля 969 г. в мече-

ти Фустата (старая столица) в хутбе впервые был упомянут глава Фа-

тимидов – аль-Муизз. Так Египет стал частью империи Фатимидов. 

В 971 г. Джаухар заложил кафедральную мечеть аль-Азхар. 

В Египте исмаилитский имам-халиф был абсолютным монархом 

и религиозным вождем. Власть передавалась по наследству.  

                                                 
52

 Бывший раб, христианин из Сицилии, сделавший у Фатимидов пре-

красную военную карьеру. 



114 
 

За первый век своего господства Фатимиды установили власть 

над Сирией, большей частью Магриба, Аравией и частично Ираком. 

Еще в 960 г. они добились признания своей власти со стороны Алидов 

Мекки и Медины, благодаря чему установили опеку над святыми ме-

стами в Хиджазе. Вскоре Фатимиды стали хозяевами на Красном мо-

ре и создали большие торговые поселения в Йемене. Торговля внутри 

страны и за ее пределами, с Византией, Западной Европой, Юго-

Восточной Азией и Индией, стала мощным источником доходов.  

Фатимиды развернули мощную пропаганду исмаилитских идей 

вплоть до Афганистана и Индии. Таким образом Фатимиды посте-

пенно создавали новое великое государство. 

Почти весь XI в. Фатимидское государство пребывало в глубо-

ком кризисе. Серьезный удар по их могуществу был нанесен в Сирии. 

С появлением сельджуков восток Сирии ушел из-под власти Фатими-

дов. К тому же крестоносцы вторглись на север Сирии. 

Фатальным событием для Фатимидов стало предательство в 

конце X в. берберской династией Зиридов (972–1148 гг.), которое спо-

собствовало краху влияния Фатимидов в части Северной Африки. 

Основатель династии Иусуф ибн Зири в свое время был назначен Фа-

тимидами, в 909 г. стал наместником Туниса со столицей в Кайраване. 

Но в период кризиса Зириды перешли на сторону Аббасидов. В итоге 

эти земли «уплыли» из-под Фатимидов. 

Хиджаз, имевший огромное значение для религиозного автори-

тета Фатимидов, в конце XI в. стал независимым от них. 

В XI в. в Египете начался глубокий кризис. Несколько лет  

(1023 г., 1025 г., 1065 г., 1072 г.) в стране были неурожаи. Наблюда-

лись случаи людоедства. 

В XI в. Фатимиды стали заложниками собственной армии. 

К этому времени ее основу составляли уже не берберы, а рабы-

мамлюки, нубийцы и суданцы. 

Произвол тюркских военачальников в Египте был столь невыно-

сим, что в 1073 г. халиф аль-Мустансир попросил помощи у армян-



115 
 

ского военачальника Бадра аль-Джамали, правителя Акры, находив-

шейся в то время в руках Фатимидов. В 1074 г. Бадр прибыл в Каир, 

уничтожил всех непокорных, но не ушел. Он занял три должности: 

визиря, командующего войском, главы корпуса исмаилитских мисси-

онеров. Фактически он стал диктатором, но в 1094 г. умер и его при-

емником стал аль-Афдал Шаханшах. 

При Бадре и его наследниках фатимидские халифы стали мари-

онетками, как багдадские халифы – под властью Бувайхидов. На не-

которое время в Египте наступил порядок, гибель Фатимидского  

государства была отодвинута почти на век. Бадр смог организовать 

отпор сельджукам. 

Бадра сменил его сын – аль-Афдал. Именно он совершил ошиб-

ку, которая для государства Фатимидов стала фатальной. аль-Афдал, 

унаследовав должности отца, имел огромное влияние на положение 

дел в государстве. После смерти халифа аль-Мустансира халифом 

должен был стать старший сын Низар, но аль-Афдал добился этой 

должности для младшего брата – Ахмада, который стал халифом под 

именем аль-Мустали (его сторонники – мусталиты). Это грубо попи-

рало традицию и интересы элиты и стало причиной раскола в исма-

илизме. В стране началось восстание под руководством Низара  

(его сторонников называли низаритами). аль-Афдал сумел убить Ни-

зара. Началась череда смен халифов и визирей, которая продолжалась 

более семидесяти лет. Междоусобицы ослабили фатимидский Египет 

настолько, что он платил дань крестоносцам. Эта слабость Фатими-

дов позволила сыну атабека Имад ад-Дина Занги Hyp ад-Дину орга-

низовать поход курда Ширкуха и его племянника Юсуфа ибн Айюба
53

 

в Египет. Ширкух захватил власть в этой стране, но вскоре умер. Ав-

торитет Юсуфа ибн Айюба был очень высок в армии, которая и при-

знала его преемником Ширкуха. 

                                                 
53

 Юусуф ан-Насир, или Юсуф ибн Айюб, вошел в историю как Салах ад-

Дин («Честь Веры»). Он родился в 1138 г. в семье наместника города Баальбека 

(в 80 км от Бейрута). 



116 
 

Перед самым закатом государства Фатимидов суннит Салах ад-

Дин в 1169 г. стал визирем Египта. Он смог привести шиитско-

исмаилитские законы в соответствие с ортодоксальными суннитски-

ми нормами. Все ненадежные военачальники и чиновники были от-

странены от должности, и последний халиф из династии Фатимидов 

аль-Адид (1169–1171 гг.) окончательно лишился поддержки. Для 

утверждения во власти энергичный визирь изолировал халифа. В сен-

тябре 1171 г. аль-Адид умер и визирь пригласил к себе самых автори-

тетных людей государства на совет, который принял решение читать 

проповеди с именем аббасидского халифа аль-Мустади Биллаха. 

Это означало отстранение прежней линии правителей от власти. 

С этого времени Салах ад-Дин правил Египтом, хотя официально он 

представлял на этой территории эмира Нур ад-Дина, который призна-

вался багдадским халифом. Салах ад-Дин поднял экономику Египта, 

реформировал армию. Важным аспектом его политики стало ведение 

войн под лозунгом джихада, это позволило сплотить арабов, тюрков, 

курдов. В 1174 г., после смерти сельджукида Нур ад-Дина, Салах ад-

Дин осмелился объявить себя султаном Египта и покорить города 

Хаму и Дамаск в 1174 г., а в 1175 г. – Халеб. Салах ад-Дин стал осно-

вателем новой династии – Айюбидов. 

 

Халифат в Испании 

Халифат в Испании просуществовал чуть более века, с 929 г. 

по 1031 г. В ходе ожесточенного соперничества власть переходила 

то к халифам из династии Омейядов, то к представителям династии 

Хаммудидов. Динамика такой смены представлена ниже. 

Абд ар-Рахман III (929–961 гг.), аль-Хакам II (961–976 гг.), 

Хишам II (976–1009 гг.), Мухаммад II (1009 г.), Сулайман ибн Хакам 

(1009–1010 гг.), Мухаммад II (1010 г.), Хишам II (1010–1013 г.), Сулай-

ман ибн Хакам (1013–1016 гг.), Хаммудид Али ан-Насир (1016–1018 гг.), 

Абд ар-Рахман IV (1018–1019 гг.), Хаммудид аль-Касим (1019–1021 гг.), 

Хаммудид Йахйа (1021–1022 гг.), Хаммудид аль-Касим (1022–1023 гг.), 



117 
 

Абд ар-Рахман V (1023–1024 гг.), Мухаммад III (1024–1025 гг.), Хам-

мудид Йахйа (1025–1026 гг.), Хишам III (1026–1031 гг.). 

В 912 г. Кордовский эмират возглавил Абд ар-Рахман III ибн 

Мухаммад ибн Абдулла, он правил в Кордове почти пятьдесят лет. 

За первые двадцать лет Абд ар-Рахман III смог установить контроль 

почти над всей Испанией и Португалией. Когда ему стало известно, 

что аббасидский халиф аль-Муктадир убит, он принял решение при-

своить себе титул халифа. Так с 929 г. государство Омейядов в Испа-

нии стало называться Кордовским халифатом. 

Абд ар-Рахман III смог подчинить себе большинство христиан-

ских правителей на севере Испании, но с юга ему угрожали Фатими-

ды. Основу его армии составляли исламизированные славяне, бывшие 

рабы. Заслугой Абд ар-Рахмана III стало создание мощного военного 

флота, который насчитывал двести кораблей. Город Альмерия стал 

главной военно-морской базой его флота.  

Абд ар-Рахман III умер в 961 г., его преемником стал сын аль-

Хакам II, правивший до 976 г. Он вошел в историю как покровитель 

ученых. Ему пришлось отражать удары не только монархов Европы, 

но и варягов, вторгшихся на Атлантическое побережье Испании  

и в города, расположенные на средиземноморском побережье Испа-

нии. Наибольший ущерб понесли земли вокруг Лиссабона.  

После смерти аль-Хакама II в 976 г. место на престоле занял его 

10-летний сын Хишам II. Но с этого времени халифы стали игрушкой 

в руках «хаджибов», то есть визирей. Фактически страной стал руко-

водить хаджиб по имени аль-Мансур Мухаммад ибн Абдалла ибн Абу 

Амир (Альманзор). аль-Мансур провел более пятидесяти успешных 

походов против христианских королевств Испании. Он умер в 1002 г., 

его сменил сын Абд аль-Малик, продолживший политику отца. 

Смерть Абд аль-Малика в 1008 г. ввергла халифат в пучину граждан-

ской войны. Власть в Кордове стала переходить от Омейядов к Хам-

мудидам, и опять к хаджибу.  

После смерти аль-Мансура формальное правление халифа 

Хишама продолжилось, однако реальная власть была сосредоточена в 



118 
 

руках сыновей аль-Мансура (Амиридов). Новым хаджибом халифа 

стал сын аль-Мансура Музаффар, после его внезапной смерти хаджи-

бом стал его брат Абд ар-Paxман. Он был амбициозным человеком и 

вынудил халифа Хишама отречься от трона в свою пользу, отстранив 

династию Омейядов от власти. Жители Кордовы в ответ подняли вос-

стание под руководством представителя Омейядов Мухаммада аль-

Махди. В итоге Мухаммад заставил Хишама передать власть ему, 

а Амирид Абд ар-Рахман был убит. 

Однако Мухаммад аль-Махди допустил множество ошибок: 

1) уволил много солдат и этим вызвал их ненависть; 

2) репрессировал многих сторонников Амиридов, чем спровоци-

ровал и их ненависть; 

3) не нашел общего языка с берберской гвардией, которая под-

держивала Амиридов; 

4) вел разгульный образ жизни и быстро потерял авторитет.  

Все это привело к его свержению в результате бунта. 

Халифом стал родственник Мухаммада Сулайман. Его кандида-

тура многих не устроила. Началась война. Однако появилась еще одна 

сила – бывшие славянские рабы (мамлюки), ставшие значительной 

частью армии. Они захотели вернуть к власти низложенного халифа 

Хишама. Мамлюки убили Мухаммада аль-Махди. В ответ берберы, 

считавшие халифом Сулаймана, отвергли это предложение и двину-

лись на Кордову. Берберы не смогли войти в Кордову, но разграбили 

ее окрестности и двинулись походом по Испании, нанеся мусульман-

ским землям большой ущерб. Кордовский халифат пострадал так 

сильно, что чиновники пошли на распродажу уникальной библиотеки 

халифов. В итоге ослабленное государство пало жертвой берберов. 

Судьба опять низложенного халифа Хишама неизвестна. 

Де-факто эти события означали распад Кордовского халифата. 

Наместники многих провинций объявили о своей независимости, 

но некоторые основные города продолжали формально подчиняться 

Кордове. 



119 
 

Сулайман, ставший халифом по воле берберов, реальной власти 

не имел и был ненавидим народом. 

После взятия Кордовы берберами мамлюки под командованием 

Хайрана ушли в Альмерию и заняли ее. Их союзниками стали один из 

командиров Сулаймана Али ибн Хаммуд и его брат Касим ибн Хам-

муд. Они утверждали, что принадлежат к Алидам. Али ибн Хаммуд, 

ссылаясь на свою принадлежность к семье пророка Мухаммада, стал 

соперником Омейядов и претендентом на титул халифа. Его поддер-

жали мамлюки. В 1016 г. они захватили Кордову и убили Сулаймана. 

Али ибн Хаммуду удалось навести порядок и законность. 

Но главенство Али ибн Хаммуда не устроило Хайрана, который 

хотел сделать Хаммудитов марионетками. Хайран решил сместить его 

и сделать халифом Омейяда Абд ар-Рахмана, жившего в Валенсии. 

Этот замысел устроил многих Омейядов, которые для реализации 

этой идеи привлекли силы графа Барселоны Раймонда. 

В ответ Али ибн Хаммуд попросил помощи у недавних врагов – 

берберов, но был убит несколькими мамлюками, вставшими на сто-

рону Омейядов. Тем не менее сторонники Хаммудитов провозгласили 

очередным халифом Касима ибн Хаммуда. В ответ Омейяды и их со-

юзники провозгласили халифом Абд ар-Рахмана IV аль-Муртаду, 

но он вскоре был убит людьми Хайрана. 

Касиму удалось на короткий срок навести порядок в Кордове, 

но затем его соперником стал родной племянник Йахйа. Несколько 

раз они одерживали друг над другом победы. В результате Касим стал 

халифом в Кордове, а Йахйа скрылся в Малаге. Но уже в 1023 г.  

Касим был убит. 

Халифом стал представитель Омейядов Абд ар-Рахман V аль-

Мустазхир. Он правил менее двух лет и был убит своим родственни-

ком Мухаммадом аль-Мустакфи, который был провозглашен новым 

халифом. Но ему не удалось навести порядок. Недовольные беспо-

рядком кордовские лидеры поехали в Малагу и попросили Хаммудита 

Йахйю прибыть в Кордову и навести там порядок. Халиф Мухаммад, 



120 
 

узнав это, попытался скрыться, но был убит одним из своих воена-

чальников. Несколько месяцев Кордова оставалась без халифа 

и управлялась народным собранием. Затем халифом стал представи-

тель Омейядов Хишам III Мутазза. Судьба уготовила ему роль по-

следнего кордовского халифа. Он не сумел раскрыть заговор род-

ственников и был смещен. Так в 1031 г. Кордовский халифат полно-

стью прекратил свое существование и распался на несколько десятков 

мелких княжеств. Период правления этих князьков был коротким 

(1031–1091 гг.) и вошел в историю как «эпоха царей общин». Они не 

смогли отстоять свои земли от натиска христианских монархов, 

в 1492 г. было уничтожено последнее государство мусульман в Испа-

нии – Гранадский эмират. 

 

Вопросы для проверки: 

1. Когда наметились первые серьезные признаки распада арабо-

мусульманской империи? 

2. Последствием каких событий второй половины IX в. стало 

ослабление власти халифов? 

3. Почему кордовский эмир Абд ар-Рахман III ибн Мухаммад 

ибн Абдулла принял решение стать халифом? 

 

Тест по теме 5 

1. Эмират Рустамидов образовался: 

а) в 777 г., 

б) 779 г., 

в) 787 г. 

 

2. Идрис I ибн Абдаллах смог основать шиитский эмират на се-

вере Марокко: 

а) в 905 г.,  

б) 926 г., 

в) 947 г. 



121 
 

3. Бувайхиды покорили Багдад: 

а) в 935 г., 

б) 945 г., 

в) 955 г. 

 

4. Каир был основан: 

а) в 949 г., 

б) 959 г., 

в) 969 г. 

 

5. Халиф аль-Мустансир попросил помощи у армянского воена-

чальника Бадра аль-Джамали: 

а) в 1073 г., 

б) 1085 г., 

в) 1098 г. 

 

6. Халифат в Испании просуществовал: 

а) с 912 г. по 1029 г., 

б) с 924 г. по 1030 г., 

в) с 929 г. по 1031 г. 

 

7. Салах ад-Дин стал визирем Египта: 

а) в 1164 г.,  

б) 1169 г., 

в) 1172 г. 



122 
 

Тема 6. Проникновение ислама на территорию России. Кав-

каз, Поволжье и Приуралье. Дальнейшее распространение ис-

ламской религии 

 Проникновение ислама на территорию России. Кавказ,  

Поволжье и Приуралье 

Процесс распространения и утверждения ислама среди народов 

современной России растянулся более чем на тысячелетие. Исламская 

цивилизация в процессе расширения своих границ вышла за пределы 

арабского мира и начала освоение новых просторов, в которые вошла 

и часть территории современной России. 

Ислам изначально позиционировался как вненациональная, об-

щемировая религия. Внешняя политика халифата подразумевала 

включение в общемусульманскую умму самых различных народов и 

стран, поэтому для экспансии мусульманской религии не существова-

ло каких-либо этнических или территориальных ограничений. 

Существуют две основные датировки начала распространения 

ислама на территории нашей страны. Первая относит начало распро-

странения ислама на Северном Кавказе к периоду правления правед-

ных халифов Умара (634–644 гг.) и Усмана (644–656 гг.), вторая – 

к периоду омейядских халифов (661–750 гг.). Оба подхода базируются 

на анализе работ арабских историков ІХ–Х вв. 

Многие специалисты по истории ислама считают, что проникно-

вение мусульманской религии на территорию, ныне входящую в со-

став современной России, началось с Дербента в 642 г. Арабы назы-

вали этот город Баб аль-Абваб («Главные врата»). В этот год послан-

ники халифа Умара прибыли на территорию современного Дагестана 

для приобщения местного населения к исламу. Этот город был завое-

ван арабами в 651 г., но окончательно закрепиться здесь они смогли 

лишь в 733–734 гг. 

Ислам не насаждался силой, а те, кто оставался в своей искон-

ной вере, попадали под защиту государства, но имели определенные 

ограничения. На них распространялись правила, принятые на всей 



123 
 

территории халифата. Иноверцы были ограничены в правах, с них 

взимался специальный налог, который не касался мусульман. 

В результате к началу VIII в. все Закавказье было подчинено 

арабам, а Дербентский проход был открыт для дальнейшего продви-

жения. Выходцы из халифата начали селиться на этих землях, а мест-

ное население в большинстве своем приняло новую религию – ислам. 

После завоевания Дербент превратился в важнейший опорный 

пункт халифата на Кавказе, благодаря своему порту стал центром 

международной транзитной торговли, городом с развитым ремеслен-

ным производством. 

Дальнейшее продвижение арабов за Кавказский хребет было 

остановлено хазарами. На тот момент Хазарский каганат являлся 

мощным государством, официальной религией которого с VIII в. был 

иудаизм. Между арабами и хазарами происходили постоянные стычки – 

Дербент несколько раз переходил из рук в руки. Последняя попытка 

хазар осадить город относится к 901 г. 

Одним из важных этапов распространения ислама на территори-

ях, входящих в состав современной России, стало его проникновение 

в среду тюркских народов. Именно поэтому необходимо рассмотреть 

вопрос его прихода к хазарам. Кто же такие хазары? Они появились 

на исторической арене после распада империи гуннов в V в. и впер-

вые упомянуты арабским историком аль-Балазури как жители страны 

«аль-Баршалия», которая располагалась к северу от Дербента, в пред-

кавказских степях между Каспийским и Черным морями. В формиро-

вании хазарского этноса участвовали три этнические группы: соб-

ственно хазары-тюрки, пришедшие из глубин Азии; угры-савиры, до 

этого превалировавшие на восточном Кавказе, и группы иранцев за-

падного Прикаспия (массагеты и др.). Они говорили на языке болга-

ро-печенежской группы и имели принятую у древних тюрок руниче-

скую письменность. Для ранних хазар характерно преобладание мон-

голоидного расового типа, но в VІІІ–Х вв. они имели облик с явным 

преобладанием европеоидного расового типа. Хазары громко заявили 

о себе в связи с Ирано-византийской войной (601–629 гг.). В то время 



124 
 

они были союзниками Византии. После разгрома Западнотюркского 

каганата в 30-х гг. VII в. хазары образовали (предположительно, так 

как некоторые историки это оспаривают) свое государство во главе с 

хаканами (каганами)
54

 из тюркской династии Ашин (650–810 гг.). 

В VII в. на территории Хазарии
55

 мирно уживались язычники, иудеи, 

христиане и мусульмане, но более были распространены различные 

верования, преимущественно шаманизм, практиковавшийся еще 

древними тюрками. В Хазарском государстве жили, помимо хазар, 

также другие народы тюркского корня, было много жителей иранско-

го, угрского (мадьярского), финского, славянского происхождения, ко-

торые имели серьезные отличия в социальном статусе. 

На протяжении 30–70-х гг. VII в. шла упорная борьба между ха-

зарами и булгарами за гегемонию на Северном Кавказе и в южных 

степях. 

В 60-х гг. VII в. умер булгарский владыка Кубрат, его сыновья 

разделились и часть булгар ушла на запад, главным образом на Бал-

каны, частично в Центральную Европу. Часть булгар осталась в При-

кубанье и вдоль побережья Азовского моря до Крыма. В итоге на Се-

верном Кавказе стали главенствовать хазары. Во второй половине 

VII в. они настолько усилились, что в период смут в Арабском хали-

фате (80-е гг. VII в.) смогли подчинить восточное Закавказье. Но через 

некоторое время положение в арабском государстве стабилизирова-

лось и арабы начали длительный период арабо-хазарских войн, кото-

рые, как правило, шли одновременно с византийско-арабскими. 

На Северном Кавказе привычной ареной для военных столкнове-

ний между арабами и хазарами был Дагестан. Центром Хазарской дер-

жавы сначала был приморский Дагестан, где находились первые две сто-

                                                 
54

 Хакан, или каган – высший титул у кочевников того времени. 
55

 Под ее контролем были Предкавказье, Приазовье, Нижнее и Среднее 

Поволжье, земли современного Северо-Западного Казахстана, восточная часть 

Крыма, а также степи и лесостепи Восточной Европы до Днепра. Центр госу-

дарства первоначально находился в приморской части современного Дагестана, 

позже переместился в низовья Волги. 



125 
 

лицы – Баланджар и Самандар. Точное их местоположение неизвестно, 

но предполагается, что именно успехи арабов заставили хазар перенести 

столицу из более южного Баланджара в северный Самандар, который, 

скорее всего, находился в районе современной Махачкалы. 

В 737 г. Марван ибн Мухаммад (в 744–750 гг. ставший послед-

ним халифом в Дамаске из династии Омейядов) смог нанести мощное 

поражение хазарам. Он заставил хакана принять ислам
56

. Затем ислам 

стали принимать и другие жители каганата. Это означало распростра-

нение ислама на значительной территории. Надо отметить, что 

и до этих событий в Хазарии жило много мусульман, особенно из Хо-

резма и Закавказья. При этом хазары были весьма толерантны, в их 

государстве спокойно проживали представители многих религий. 

Но ислам не стал религией большинства хазар, вероятно, потому что 

арабы по разным причинам не остались на территории Хазарии и не-

кому было контролировать религиозную политику хакана и его бли-

жайшего окружения. Речь идет прежде всего о таких должностных 

лицах каганата, как «хакан-бек» (каган-князь), арабы называли его 

«малик» (король, царь), заместитель хакан-бека («кундур-хакан»), 

а также главнокомандующий. Хакан-бек на правах великого везиря 

вел все государственные дела. Заместитель хакан-бека («кундур-

хакан») и главнокомандующий армии из 10–12 тыс. воинов (обычно 

происходивший из булгарских ханов) также пользовались большой 

властью и влиянием, особенно после неудач хазар в войнах с арабами. 

Булгарские ханы, как и знать живших на Дону аланов, довольно орга-

нично влились в хазарскую аристократию. 

Хакан почти не контролировал ситуацию в государстве. Этому 

есть несколько объяснений: 

1) огромные просторы; 

2) большое количество неродственных народов: тюрки, аланы, 

славяне и т. д; 

                                                 
56

 См.: Ланда Р.Г. Ислам в истории России. М., 1996. С. 28. 



126 
 

3) острые противоречия внутри знати по конфессиональному 

признаку – между иудеями, язычниками, христианами, хотя, напри-

мер, С.Ф. Платонов считает, что мусульман было больше среди не-

именитых людей; мусульмане составляли большинство населения го-

родов юга и востока страны: пограничное соседство, видимо, также 

сыграло свою роль; 

4) язычники, христиане, иудеи не желали принимать веру тех 

воинов, которые унизили их поражением в ходе войны; нестабиль-

ность в халифате подрывала авторитет ислама; на некоторое время 

в Хазарии пришла к власти провизантийская группировка; в 732 г. 

император Византии женил своего сына на хазарской царевне Чичак, 

после крещения принявшей имя Ирина; ее сын Лев Хазар был  

в 775–780 гг. императором Византии; Византия постоянно пыталась 

сталкивать хазар и арабов, что ослабляло ее противников и отвлекало 

врагов от войны против Византийской империи. 

В 799–809 гг. хакан Обадия, желая уйти от зависимости со сто-

роны Византии и халифата, окончательно сделал иудаизм официаль-

ной религией. 

Хазарский иудаизм имел свою специфику: сохранился древне-

тюркский культ священных дубов; признавалась Тора, но отвергался 

Талмуд; почитали Христа и Мухаммада великими пророками. 

В то же время верхушка государства продолжала балансировать 

между Византией и халифатом, между мусульманским Хорезмом и язы-

ческой Русью. Надо учитывать, что Аббасидский халифат в IX–Х вв. 

стал ведущей державой мира. Хазары вели с халифатом активную 

торговлю. Через территорию каганата арабские, персидские, хо-

резмийские купцы проникали на Волгу, Дон. 

В столице Хазарии были мечети и медресе. Среди купцов  

и ремесленников было много мусульман. В языке хазар постепенно 

появилось много арабских заимствований: правителя области называ-

ли «вали»; крепость – «кал»; судью – «кази» (араб. «кади»). О степени 

интегрированности ислама в хазарское общество писал в X в.  



127 
 

аль-Масуди: «Семь казыев, из них двое мусульман. Они судят по ша-

риату и Корану. Двое иудеи. Они вершат суд по Торе. Двое христиан. 

Они судят по христианскому законодательству. Один славянин.  

Он представляет русских и иных язычников...»
57

. Если они не прихо-

дили к согласию, тогда окончательный приговор объявлял мусульман-

ский кази. 

Позиции ислама в Хазарии в X в. стали крепнуть после того, как 

ислам объявили государственной религией в 922 г. булгары на Волге и 

Каме. Интересно, что небольшое племя баланджаров, живших рядом 

с булгарами, исповедовало ислам до этой даты. 

Территорию Хазарии частично захватили мусульмане-

хорезмийцы, а наибольшую степную часть – тюркские кочевники пече-

неги и кыпчаки, тогда (в X в.) бывшие в основном язычниками.  

Хорезмийцы исламизировали в 977–985 гг. остатки хазарского населе-

ния, уцелевшего на Волге и берегах Каспийского моря. Хазары-иудеи 

жили в русском княжестве Тмутаракань, но в 1083 г. все были уничто-

жены за участие в мятеже против князя. Какая-то их часть сохранилась 

в Крыму, который вплоть до XVI в. в Европе называли «Газария».  

Однако они уже не играли самостоятельной роли. В XIII в. большин-

ство их приняло ислам и вошло в состав крымско-татарского народа. 

В IX в. в южные степи Восточной Европы, тесня хазар, пришли 

печенеги, огузы, или гузы (на Руси – торки). В 965 г. киевский князь 

Святослав разгромил Хазарию. С XI в. на ее земли пришли половцы 

(«кыпчаки» – в восточных источниках, «куманы» – в западных). 

В итоге Хазария и хазары исчезли с карты мира, и до сих пор их судьба 

не вполне ясна, но одна из областей улуса Джучи называлась Хазар. 

Другая территория, где начал распространяться ислам, – Волжская 

Булгария. В VII–VIIІ вв. в Поволжье из Приазовья, из Великой Булгарии 

пришли племена, которые покорили имевшиеся здесь финно-

угроязычные и тюркоязычные племена и в X в. создали государство – 

Волжскую Булгарию. Волжско-камские булгары пришли на берега Вол-

                                                 
57

 Марджани Ш. Известия о Казани и Булгарии. Казань, 1989. С. 85. 



128 
 

ги и Камы, отделившись от своих собратьев, частично оставшихся 

в Приазовье (где булгары оказались после распада в V в. державы гун-

нов), а частично ушедших на Балканы, где они ославянились и стали 

предками современных болгар. В Поволжье и Приуралье булгары под-

чинили угро-финнов, но сами попали в зависимость от хазар. 

Булгария длительное время оставалась единственным развитым 

государственным образованием на северо-востоке Европы. Она играла 

большую роль в жизни народов края. Страна первой в Европе стала вы-

плавлять чугун. Кроме металлургии были развиты ювелирное искус-

ство, кожевенная промышленность, культура, наука и образование. 

Ислам проникает в Поволжье намного раньше X столетия по ка-

налу оживленной торговли со Средней Азией (не случайно булгары 

избрали ислам ханафитского толка, широко распространенный в этом 

регионе), однако официально его принимают, как отмечалось выше, 

лишь в 922 г. во время визита послов багдадского халифа ал-

Муктадира в Волжскую Булгарию. 

Уже в VII в. в Среднее Поволжье приезжали путешественники и 

купцы из халифата, которые позже оставили на бумаге свои впечатле-

ния о жизни и нравах местного населения. 

Араб Ибн Русте писал, что уже в конце IX в. часть населения 

Булгарии исповедовала ислам, в деревнях были мечети и начальные 

школы с муэдзинами и имамами. 

В городе Итиль, по свидетельству Ибн-Хаукаля, арабского гео-

графа X в., было тридцать мечетей, в X в. Булгар был по преимуще-

ству мусульманским городом. Можно говорить о том, что исламиза-

ция Поволжья является результатом воздействия выходцев из разных 

исламских регионов – Средней Азии и Ближнего Востока, – которые 

в большом количестве жили и работали в Поволжье, а не только офи-

циального посольства халифа Джафара аль-Муктадира к царю Болгар 

в 921–922 гг.
58

  

                                                 
58

 См.: Путешествие Ибн-Фадлана на Волгу / под ред. акад. И.Ю. Крач-

ковского. М., Л. 1939. С. 54. 



129 
 

Авторитетный татарский ученый и богослов Риза Фахретдин
59

 

считал, что ислам пришел в Поволжье мирным путем в конце VII в. 

или в начале VIII в. благодаря хазарам-тюркам во времена правления 

Абд-аль-Малика бин Мардана (685–705 гг.). Он полагал, что ислами-

зация Поволжья произошла не по каким-то политическим или эконо-

мическим причинам, а благодаря духовному росту самих булгар, ко-

торые, ознакомившись с новой религией во время своих торговых по-

ездок, решили познакомить с исламом своих соплеменников в Волж-

ской Булгарии, благодаря чему исламская религия проникла и распро-

странилась по всему Волжско-Уральскому региону. 

Другой татарский историк и богослов Шигабутдин Марджани
60

 

говорил о распространении ислама в Поволжье в начале IX в. и связы-

вал этот процесс с периодом правления халифа Мамуна (813–833 гг.). 

Некоторые новейшие археологические открытия в Подонье, где 

жили булгары до их переселения на Среднюю Волгу, также свиде-

тельствуют о довольно ранней исламизации населения. Вероятно, они 

были обращены в ислам еще до событий 737 г., когда арабский полко-

водец Марван в результате успешных военных походов на хазарские 

земли вынудил кагана и его подданных принять новую религию. 

Не исключено, таким образом, что часть булгар, пришедших на Сред-

нюю Волгу в конце IX – начале X в. в результате второй мощной волны 

переселений, была уже в значительной степени мусульманизирована
61

. 

В настоящее время единственным наиболее полным и достовер-

ным арабским источником по истории народов Поволжья и При-

уралья X в. являются «Записки» секретаря багдадского посольства 

Ахмеда ибн-Фадлана. В 921–923 гг. он в составе посольства аббасид-

                                                 
59

 Фахретдинов Риза (Ризаитдин) Фахретдинович, родился в 1859 г. в Бу-

гульминском уезде Самарской губернии, умер в 1936 г. в Уфе. 
60

 Шигабутдин ибн Багаутдин ибн Субхан ибн Абд-ал-Карим ал-Казани 

ал-Марджани – родился в 1818 г. в селе Ябынчи нынешнего Арского района 

Татарской АССР, умер в 1889 г. 
61

 Давлетшин Г.М., Хузин Ф.Ш.  Когда и как булгары приняли ислам? // 

Древние народы и города Поволжья. Пенза, 1995. С. 128–129. 



130 
 

ского халифа аль-Муктадира (908–932 гг.) совершил путешествие че-

рез Хорезм, плато Устюрт и Приуральские степи в Волжскую Булга-

рию. Поездка была предпринята по инициативе правителя Волжской 

Булгарии, который, желая избавиться от власти хазар, просил покро-

вительства халифа и обещал принять ислам. В этом смысле ислам 

стал связующим звеном между Волжской Булгарией и халифатом. 

Посольство вышло из Багдада в 921 г. и прибыло в Волжскую 

Булгарию в мае 922 г. О результатах поездки ничего не известно, 

но Ибн-Фадлан (возможно, второе лицо в посольстве) оставил по-

дробный отчет о путешествии, и в этом отчете приводится множество 

уникальных сведений этнографического характера о гузах, башкирах, 

булгарах и хазарах. 

Многие специалисты полагают, что в Среднее Поволжье ислам 

пришел из Средней Азии, в первую очередь благодаря купцам, и было 

это до приезда в 922 г. делегации из Багдада, секретарем которой был 

Ахмед ибн-Фадлан
62

. Одним из доказательств этого вывода может 

служить тот факт, что Ибн-Фадлан наблюдал, как муэдзин, призывая к 

молитве, произнес дважды часть азана. Это противоречило порядкам 

при дворе халифа, но вполне соответствовало среднеазиатским. Более 

того, после анализа источников, некоторые авторы говорят о том, что 

булгары придерживались ханафитского мазхаба ввиду уже устано-

вившихся тесных связей со Средней Азией
63

. 

В Поволжье ислам имел свои особенности. Даже географическое 

расположение этого региона уже предполагает нюансы в совершении 

некоторых мусульманских обрядов. Так, Ибн-Фадлан, приехав летом 

                                                 
62

 Гордлевский В.А. Баха-уд-дин Накшбенд Бухарский (к вопросу о насло-

ениях в исламе) // Памяти академика Ольденбурга. М., 1934. С. 164; Путеше-

ствие Ахмеда ибн-Фадлана на реку Итиль и принятие в Булгарии ислама // 

На стыке континентов и цивилизаций... М., 1996. С. 65; Измайлов И. Проповед-

ник на краю Ойкумены. Ахмед ибн-Фадлан и его путешествие на Волгу // Му-

сульмане. 1999. № 1 (2). С. 29. 
63

 Путешествие Ахмеда ибн-Фадлана на реку Итиль и принятие в Булга-

рии ислама // На стыке континентов и цивилизаций... М., 1996. С. 68. 



131 
 

922 г. в Волжскую Булгарию, с удивлением обнаружил проблемы при 

совершении пятикратного намаза по классическим канонам, посколь-

ку в короткие летние ночи последний намаз (Ясту) булгары-

мусульмане вынуждены были совмещать с предпоследним (Ахшам)
64

. 

Таким образом, можно выделить два главных фактора распро-

странения ислама в Поволжском регионе: 

1) деятельность арабских миссионеров; 

2) многолетние торгово-экономические и культурные взаимоот-

ношения с восточными странами, в первую очередь с Ираном и Сред-

ней Азией, которые в VII–VIII вв. стали составной частью формиру-

ющейся мусульманской цивилизации
65

. 

Можно говорить о том, что в 922 г. произошло лишь официальное 

провозглашение ислама государственной религией Волжской Булгарии. 

Этот шаг стал возможнен в результате долгих лет исламизации созна-

ния многих жителей страны, в том числе руководства государства, к то-

му же увидевшего действительные выгоды от акта публичного призна-

ния ислама государствообразующей религией. При этом была получена 

открытая поддержка со стороны Аббасидского халифата. 

 

Дальнейшее распространение исламской религии 

Отношение официальной власти Российского государства к ис-

ламу можно разделить на пять этапов: 

1) до 1552 г. – религия иноземцев; 

2) 1552–1788 гг. – чуждая и враждебная религия инородцев; 

3) 1788–1917 гг. – терпимая религия части подданных; 

4) 1918–1990 гг. – «пережиток прошлого», чуждая идеология; 

5) 1991 – настоящее время – свободно исповедуемая религия, 

имеющая равные права с другими религиями в РФ. 

                                                 
64

 Более подробно см.: Мухаметшин Р.М. Татары и ислам в XX веке (Ислам 

в общественной и политической жизни татар и Татарстана). Казань, 2003. С. 18. 
65

 Мухаметшин Р.М. Там же. С. 22. 



132 
 

Данная хронология вполне объективно отражает события, про-

изошедшие в жизни мусульман России в эпоху Нового времени. К тому 

моменту Волжская Булгария уже вошла в состав империи Чингисха-

на, а затем стала частью Золотой Орды, государственной религией ко-

торой с 1312 г. стал ислам. В результате распада Золотой Орды на 

территории Поволжья возникло новое феодальное государство –  

Казанское ханство (1438 г). После взятия Казани в 1552 г. войсками 

Ивана Грозного Казанское ханство прекратило свое существование и 

было присоединено к Русскому государству. 

1552 г. становится точкой отсчета для эпохи суровых гонений на 

религию ислам, в которой завоеватели видели основного врага своей 

ассимиляторской политики. Нередки были рейды по насильственной 

христианизации под страхом смерти, разрушение мечетей (по указу 

сената 1742 г. из 532 мечетей было разрушено 418), преследования 

духовенства. 

Просвещенный абсолютизм Екатерины II в отношении решения 

межконфессиональных вопросов проявился в том, что в 1767 г. была 

ликвидирована Новокрещенская контора, которая занималась насиль-

ственной христианизацией. В ходе работы Уложенной комиссии 

(1767–1768 гг.), в которой принимали участие представители мусуль-

манского вероисповедания, ислам был признан как религия, имеющая 

свой правовой статус. В 1773 г. Указ Синода о терпимости всех веро-

исповеданий положил начало новой эпохе в области межконфессио-

нальных отношений в Российской империи и открыл следующую 

страницу в развитии ислама среди татар. 

В 1789 г. было учреждено Оренбургское магометанское духовное 

собрание (ОМДС), позже переведенное в Уфу. ОМДС представляло 

собой структуру, основной функцией которой был контроль над му-

сульманским населением и проведение через этот орган государ-

ственной политики Российского государства в отношении мусульман. 

Вместе с тем данный институт регулировал назначение священно-

служителей различных рангов при помощи выдачи специального раз-

решения после сдачи соответствующего экзамена, занимался вопро-



133 
 

сами строительства и ремонта мечетей, являлся арбитражной инстан-

цией при решении сложных вопросов по применению шариата 

в гражданско-правовой сфере. 

В XIX в. происходит постепенное возрождение исламских ин-

ститутов среди мусульман империи, увеличивается количество мече-

тей, медресе, издаются книги по богословию, работают переписчики, 

молодые люди отправляются за знаниями на Восток и, возвратив-

шись, обучают новое поколение религиозной премудрости. В конце 

XIX – начале XX в. в среде российских мусульман зародилось и по-

лучило большую поддержку общественно-политическое и интеллек-

туальное движение джадидизм («обновленчество», от араб. «джадид» – 

«новый»), лидеры которого выступали за распространение просвеще-

ния, изучение светских дисциплин, использование достижений науки, 

равноправие женщин. 

События 1917 г., ураганом пронесшиеся по просторам Россий-

ской империи, вырвали с корнем те ростки нового, что были посеяны. 

Начинается новая страница во взаимоотношениях религии и власти. 

Ислам истолковывается большевиками как враждебная сила, сеющая 

мракобесие и проповедующая возврат в Средневековье, хотя в первые 

годы советской власти большевики заигрывали с исламом. В опубли-

кованном в декабре 1917 г. обращении Совета народных комиссаров 

«Ко всем трудящимся мусульманам России и Востока», подписанном 

В.И. Лениным, говорилось: «Отныне ваши верования, обычаи, ваши 

национальные и культурные учреждения объявляются свободными и 

неприкосвенными». 

Гарантировалась не только их религиозная и образовательная авто-

номия, но и соблюдение норм шариата. В 1917 г. прошли первые всерос-

сийские мусульманские съезды, на которых было избрано независимое 

Духовное управление во главе с муфтием Галимджаном Баруди. 

По личному распоряжению Ленина мусульманам была передана 

редкая реликвия – Коран Османа (VII в.) – рукопись Корана, принад-

лежавшая праведному халифу Осману. 



134 
 

Демократия длилась недолго. Уже в 1918–1919 гг. крупнейшие 

российские медресе: уфимские «Усмания» и «Галия», оренбургская 

«Хусаиния» и др. – были закрыты и вскоре преобразованы в совет-

ские учреждения. Стали закрываться и мечети. В 1930 г. из 12 тыс. 

действующих храмов остались только 2 тыс. 

В ходе массовых репрессий конца 1930-х гг. мусульманское ду-

ховенство было ликвидировано практически полностью как класс. 

В годы сталинского террора погибло более 30 тыс. мусульманских 

священнослужителей. 

Незначительные послабления в политическом курсе И.В. Стали-

на, который искал поддержку у верующих, в годы Великой Отече-

ственной войны несущественно повлияли на отношение в обществе к 

религии, и в частности к исламу. Вплоть до начала перестройки 1985 г. 

государство продолжало бороться с религией, называя ее «пережитком» 

и считая уделом безграмотного, необразованного меньшинства и пен-

сионеров. 

В советский период на современной территории Российской Фе-

дерации действовали два духовных управления мусульман (ДУМ): 

ДУМ Европейской части СССР и Сибири (ДУМЕС) с центром в Уфе 

и ДУМ Северного Кавказа (ДУМ СК) с центром в Махачкале. ДУ-

МЕС, который контролировал территорию от Бреста до Владивосто-

ка, возглавлял муфтий Талгат Таджутдин (избранный на этот пост 

19 июня 1980 г.). 

В советский период перед лицом жестко контролирующего ре-

лигиозную сферу государства немногочисленное мусульманское ду-

ховенство невольно солидаризировалось. Муллы группировались во-

круг муфтия, так как определение на доходное место и, самое важное, 

сохранение его во многом зависели от поддержки муфтия. Фигура 

муфтия, ореол его надрегионального статуса давали возможность 

опоры на его авторитет при общении с местными органами советской 

власти. 

Смена политического курса Михаилом Горбачевым в направле-

нии либерализации всех сторон жизни общества с началом пере-



135 
 

стройки в 1985 г. непосредственно коснулась и религиозной сферы. 

Первым ощутимым результатом новой религиозной политики стало 

празднование двух значимых для представителей основных религий 

республики – православных и мусульман – юбилеев: 1000-летия кре-

щения Руси (988 г.) и 1100-летия (по хиджре) принятия ислама Волж-

ской Булгарией (922 г.). 

Демократические перемены, произошедшие в советском обществе 

в середине 1980-х гг., привели в том числе и к послаблениям в области 

религиозной жизни, началось оживление мусульманской уммы. 

Количество мечетей в Татарстане с 18 в 1986 г. возрастает  

до 937 в 1999 г. и до 1500 в 2014 г. Количество мечетей в Башкорто-

стане изменилось с 16 до 1060 в 2013 г. На 1 января 1996 г. в Даге-

стане действовало 1670 мечетей, сейчас их около 3 тыс. В целом ес-

ли к середине 1980-х гг. на территории РСФСР действовало менее 

100 мечетей, то теперь их численность превысила 7 тыс. Строи-

тельство новых мечетей и образование мусульманских организаций 

продолжается. 

По данным Совета муфтиев России, численность мусульман 

в России составляет примерно 20 млн человек. 

В настоящее время в Российской Федерации насчитывается  

более 40 самостоятельных духовных управлений мусульман (муфтия-

тов). Большинство этих духовных управлений объединено в три 

крупные централизованные организации: Совет муфтиев России 

(СМР) в Москве, Центральное духовное управление мусульман Рос-

сии и европейских стран СНГ (ЦДУМ) в Уфе и Координационный 

центр мусульман Северного Кавказа (КЦМ СК). 

В 1990-е гг. мусульманские общины переживают настоящий бум, 

когда в мечети начинают ходить не только пожилые, но и молодежь, 

люди среднего возраста, дети с родителями, творческая интеллиген-

ция, студенты, рабочие. 



136 
 

Этот период отмечен мощной реисламизационной волной, охва-

тившей всю территорию постсоветского пространства. Характерные 

черты этого этапа: 

1) заинтересованность власти в улучшении государственно-

конфессиональных отношений; 

2) выпуск большими тиражами религиозных книг, прежде всего 

Корана; 

3) рост интереса к изучению арабского языка; 

4) открытие многочисленных исламских учебных заведений всех 

уровней; 

5) появление исламских СМИ и рост их популярности; 

6) строительство новых и реставрация старых мечетей; 

7) организация работы фирм, ориентированных на удовлетворе-

ние потребностей мусульман в халяльных продуктах и соответству-

ющих промтоварах. 

Слом старой системы наиболее отчетливо проявился на террито-

рии действия Духовного управления европейской части СССР и Си-

бири (ДУМЕС). В мае 1990 г. на пленуме ДУМЕС молодые имамы 

Габдулла Галиуллин, Мукаддас Бибарсов и Умар Идрисов поставили 

вопрос об образовании в регионах, автономных от Уфы, мухтасиба-

тов. Муфтий Талгат Таджутдин не поддержал эти предложения. Тем 

не менее, не сумев побороть внутреннюю оппозицию, Таджутдин 

пошел ей на уступки: 15 января 1991 г. на заседании президиума 

ДУМЕС в Уфе «для повышения эффективности управления община-

ми» все-таки принимается решение об образовании 25 мухтасибатов, 

в том числе 5 мухтасибатов на территории Татарстана. 

Все это не смогло остановить центробежных сил, и в 1992 г. 

в Поволжье создаются два отдельных от ДУМЕС независимых ду-

ховных управления Татарстана и Башкортостана. Спустя короткое 

время аналогичные независимые управления появляются почти во 

всех административных единицах Российской Федерации, а в некото-

рых областях и республиках – по 3–4 одновременно. 



137 
 

Талгат Таджутдин появление ДУМ РТ комментировал следую-

щим образом: «Это, конечно, отражение тех процессов, которые про-

исходят в обществе, но в большинстве своем навязано извне... В этом 

деле, мне кажется, было отрицательное влияние наших зарубежных 

братьев-мусульман. Некоторые так называемые исламские благотво-

рительные общества, стоящие далеко от благотворительной деятель-

ности, в свое время нас, живущих за “железным занавесом”, пожале-

ли. Но, когда дело дошло до строительства мечетей и медресе, оказа-

лось, что их деятельность направлена в совершенно другую сторону... 

Деятельность этих организаций и в Средней Азии, и на Северном 

Кавказе внесла раскол в среду мусульман». 

На самом деле в начале 1990-х гг. довольно заметно усилились 

связи российских мусульман с единоверцами из-за границы. Первый 

тесный контакт состоялся в 1989 г., в дни празднования 1100-летия 

принятия ислама булгарами, когда в Татарстан приехали многочис-

ленные гости из исламских стран, даже в рангах министров, которые 

участвовали в торжественном собрании, посетили город Булгар, 

а также участвовали в установке полумесяца на строящейся мечети 

«Тауба» в городе Набережные Челны. 

Что происходило в Российской Федерации, в частности во 

внешней политике? Страна крайне нуждалась в кредитах и инвести-

циях. В этих условиях созрели предпосылки для восстановления 

разорванных в 1938 г. дипломатических отношений с Королевством 

Саудовская Аравия. В декабре 1991 г. в Москве было открыто посоль-

ство КСА, а в мае 1992 г. в гостинице «Метрополь» состоялся боль-

шой дипломатический прием, собравший представителей российской 

политической элиты. 

Различные исламские фонды, прежде всего саудовские, оказыва-

ли финансовую поддержку. Саудовская Аравия стимулировала ислам 

суннитского толка, руководствуясь интересами распространения сво-

его влияния на мусульманскую часть Российской Федерации. 

Этот процесс был невозможен без финансовой поддержки раз-

личных исламских фондов, прежде всего саудовских. После распада 



138 
 

СССР Российская Федерация пребывала в глубоком экономическом 

и политическом кризисе. В первую очередь речь шла о поддержке ис-

ламского образования за рубежом, то есть требовались большие сред-

ства для подготовки религиозных кадров для регионов России в му-

сульманских странах, поскольку свои исламские учебные заведения 

еще не были созданы. 

Кроме того, Саудовская Аравия выделяла в течение нескольких 

лет и бесплатные путевки на хадж, которые распределяли только ее 

представители или близкое им по духу духовенство. Естественно, что 

это был очень гибкий и эффективный способ влияния и распростра-

нения собственной идеологии. 

Образовавшийся раскол не привел к единению мусульман, уси-

лились распри, борьба за власть и за финансовые ресурсы. 

К концу 1990-х гг. в Татарстане действовали две официальные 

религиозные структуры, претендовавшие на лидерство в духовной 

сфере. На тот момент оба управления контролировали приблизитель-

но по 350 мусульманских приходов в республике. Продолжавшееся 

противостояние между конкурирующими муфтиятами приводило 

к скандалам на федеральном уровне. Вполне понятное желание госу-

дарственных органов работать с лояльным органом привело к тому, 

что на повестку дня был поставлен вопрос о новом лидере мусульман 

Татарстана, а также о едином республиканском муфтияте. 

Единственной формой легитимизации данной идеи мог стать 

объединительный съезд мусульман, и подготовка к нему началась под 

контролем президента Татарстана М. Шаймиева. При поддержке 

официальных властей этот объединительный съезд мусульман Татар-

стана был проведен в феврале 1998 г. В результате принятых на нем 

решений в республике остался лишь один муфтият – Духовное управ-

ление мусульман Республики Татарстан (ДУМ РТ). Тандем государ-

ства и религии привел к стабилизации ситуации, появилась возмож-

ность вести спокойную и плодотворную работу в религиозной сфере. 

Была выстроена система управления мусульманскими приходами, 



139 
 

сформировались структуры самого ДУМ РТ, была создана широкая 

образовательная сеть различного уровня обучения. 

Успешное проведение объединительного съезда ДУМ РТ поро-

дило у части духовенства надежду на повторение такого сценария в 

масштабе России. Многие ожидали возможности созыва президентом 

России мусульманского съезда России и избрания единого руковод-

ства. Но эта идея не реализована до сих пор. 

Тем временем начали возвращаться студенты, получившие рели-

гиозное образование за рубежом. Вернувшись в конце 1990-х – начале 

2000-х гг. на родину, они сыграли важную роль в становлении рели-

гиозных институтов, заняли руководящие посты в конфессиональной 

иерархической системе. Если на первом этапе выпускники арабских 

религиозных вузов получали повсеместную поддержку, в том числе и 

со стороны государственных структур, как обладатели полноценного 

(«настоящего») религиозного образования, то со сменой приоритетов 

во внутренней политике страны они подверглись обструкции и пре-

следованиям. 

Точная статистика не велась, не существовало единого органа, 

аккумулировавшего такого рода информацию. Некоторые из студен-

тов, недоучившись, вернулись обратно, другая часть после перерыва 

продолжила учебу в том же или другом вузе или в другой стране, еще 

одна небольшая часть навсегда покинула родину. Основные страны, 

куда выезжала мусульманская молодежь, – это Саудовская Аравия, 

Египет, Турция, Малайзия, в меньшей степени – Ливан, Иордания, 

Сирия, Ирак, Индонезия, страны Магриба. Несмотря на самые фанта-

стические цифры, которые назывались в СМИ, на наш взгляд, рели-

гиозное образование в мусульманских странах получило не более 

500 человек. В 2000 г. председатель Совета муфтиев России Равиль 

Гайнутдин обозначил это количество «в несколько сот человек». 

Статистика не велась по причине отсутствия необходимости 

в контроле этой группы молодежи как неопасной. Непререкаемый 

среди мусульман авторитет арабов как носителей истинного религи-



140 
 

озного знания, «старших братьев» по вере не позволял усомниться 

в чистоте их помыслов. Общественное мнение еще не созрело для 

дискуссий о «традиционном исламе», «ваххабитах» и «салафитах», 

а сам ислам воспринимался как общее достояние всех мусульман ми-

ра, без деления на правовые школы и направления. 

В 1990-е гг. на Северном Кавказе набирает силу исламское воз-

рождение, органической частью которого становится политизация ис-

лама. Ситуация резко изменилась после начала в декабре 1994 г. воен-

ного конфликта в Чечне, произошедших на территории Российской  

Федерации громких терактов, взбудораживших российское общество. 

В Чечне после завершения военных столкновений радикальный лидер 

республики Зелимхан Яндарбиев пошел путем ускоренной исламиза-

ции. В сентябре 1996 г. он своим указом упразднил светские суды, ввел 

законы шариата, ислам был провозглашен государственной религией. 

Похожие процессы происходили в соседнем Дагестане. В мае 

1998 г. лидеры «джамаатов» сел Карамахи, Чабанмахи и Кадар объ-

явили эту зону «исламской территорией, управляемой нормами шари-

ата». В августе 1999 г. на территорию двух горных районов Дагестана 

со стороны Чечни вошли отряды боевиков во главе с Хаттабом  

и Шамилем Басаевым, которые провозгласили здесь создание нового 

«исламского государства». Столкновения отрядов боевиков с феде-

ральными силами привели в сентябре этого же года к началу второй 

чеченской войны. 

Спонсором чеченских боевиков и исполнителей устрашающих ак-

ций, по мнению правоохранительных органов, выступили различные 

арабские фонды, чаще всего назывался «аль-Харамейн» (террористиче-

ская организация, запрещенная в Российской Федерации). В свете этих 

событий в поле зрения силовых структур попали исламские религиоз-

ные заведения, обучение в которых вели арабские наставники, а также 

выпускники зарубежных мусульманских учебных заведений. Участие 

некоторых из шакирдов в противоправных действиях на Кавказе вывело 

на повестку дня вопрос о законности функционирования подобных 

высших и средних учебных заведений. Все это привело к удалению 



141 
 

всех арабских граждан, работающих по религиозной линии, из России 

и к ликвидации всех иностранных мусульманских благотворительных 

фондов на территории Российской Федерации. 

Начавшиеся в конце 90-х гг. военные действия в Дагестане и Чечне 

и произошедшие теракты вновь обострили ситуацию. Из-за терактов 

усилилась исламофобия в российском обществе. По данным известного 

исламоведа А. Малашенко, например, в Петербурге в 1999 г. 70 % мо-

лодежи в ходе опроса выразили неприязнь к мусульманам как к рели-

гиозному меньшинству. Ислам в сознании обывателей все более ассо-

циируется с понятием «угроза». 

Покушение в Татарстане на муфтия Ильдуса Файзова и трагиче-

ская гибель начальника образовательного отдела Валиуллы Якупова 

19 июля 2012 г. вновь привлекли внимание госорганов к выпускникам 

арабских вузов, которые назывались чуть ли не основными виновни-

ками «ваххабизации Татарстана». Кульминацией всего этого стало 

принятие в августе 2012 г. Госсоветом Татарстана поправок в Феде-

ральный закон «О свободе совести и религиозных объединениях»,  

согласно которым имамом в системе ДУМ РТ мог работать человек, 

получивший религиозное образование «на территории Российской 

Федерации или других государств, дипломы которых признаны 

в установленном порядке». Было рекомендовано внести эти поправки 

и в соответствующий федеральной закон, но в результате спустя год 

были отменены и местные поправки. 

После трагических событий 19 июля 2012 г. татарстанский муф-

тият был в некотором смысле в состоянии шокового паралича. Это 

и понятно, покушение на муфтия и убийство известнейшего религи-

озного деятеля Валиуллы хазрата Якупова – дело небывалое для Та-

тарстана и вообще для татарского духовенства. Поэтому тот факт, что 

новый муфтий Камиль хазрат Самигуллин за короткое время смог 

вернуть в ДУМ РТ жизнь, запустить множество просветительских 

проектов, наладить спокойную, планомерную работу является боль-

шой его личной заслугой. 



142 
 

Относительно спокойной остается религиозная ситуация 

и в республиках Кавказа. По крайней мере, там прекратились круп-

ные военные столкновения, отмечаются лишь отдельные вспышки 

конфликтов на религиозной почве. 

В целом ситуацию с исламом в России на современном этапе 

можно охарактеризовать как стабильную. Религиозные лидеры, не-

смотря на внутренние конфликты, остаются лояльными к действую-

щей власти, принимают действенное участие во всех мероприятиях 

общероссийского и международного плана, являются активными сто-

ронниками межконфессионального диалога. 
 

Вопросы для проверки: 

1. Когда и какими путями ислам проник на территорию совре-

менной России? 

2. Как ислам распространялся среди тюркских племен на терри-

тории современной России? 

3. Какие вы можете назвать версии принятия ислама Волжской 

Булгарией? 

4. Когда начинаются процессы реисламизации мусульман Рос-

сии? Назовите основные черты, характерные для этого периода. 

5. Какие проблемы наиболее характерны для мусульман постсо-

ветской России? 
 

Тест по теме 6 

1. Марван ибн Мухаммад смог нанести мощное поражение  

хазарам: 

а) в 734 г., 

б) 737 г., 

в) 739 г. 
 

2. Киевский князь Святослав разгромил Хазарию: 

а) в 934 г.,  

б) 947 г.,  

в) 965 г.  



143 
 

3. Ахмед ибн-Фадлан приехал в Среднее Поволжье: 

а) в 922 г., 

б) 923 г., 

в) 924 г. 

  

4. В городе Итиль в X в. было: 

а) 30 мечетей, 

б) 40 мечетей, 

в) 50 мечетей. 

 

5. Установлено, что булгарские послы посетили Багдад: 

а) в 845 г., 

б) 880 г., 

в) 920 г. 



144 
 

Раздел III. Исламский мир в X–XIII вв. 

 

Тема 7. Мусульмане в Испании и Северной Африке  

в XI–XIII вв. Турки-сельджуки. Айюбиды. Правление мамлюков 

 

Мусульмане в Испании и Северной Африке в XI–XIII вв. 

Незадолго до гибели халифата в Испании (1031 г.) и сразу после 

этого события возникло множество самостоятельных образований, 

большинству из которых была уготована недолгая жизнь. Многие из 

них пали под ударами друг друга, европейским монархам осталось 

лишь добить осколки большой страны. Тем не менее жизнь таких не-

больших государств заслуживает рассмотрения и анализа. 

Зириды. Отбили Гранаду у Омейядов и правили с 1015 г. 

по 1090 г. Они вели происхождение от Зири ибн Мунада, наместника 

Фатимидов в Северной Африке. Конец правлению Зиридов в Гранаде 

положили Альморавиды. 

Хаммудиды. С 1016 г. по 1057 г. они правили в Малаге в каче-

стве эмиров. Конец правлению Хаммудидов в Малаге положили Аль-

моравиды. Представители побочной ветви Хаммудидов правили так-

же в Альхесирасе с 1039 г. по 1058 г., затем Альхесирас перешел под 

контроль Аббадидов. 

Туджибиды. Эта династия правила Сарагосой в качестве 

наместников Омейядов с 898 г. по 1019 г. Но в 1019 г. Мунзир объявил 

себя независимым правителем. Эта династия руководила Сарагосой 

до 1039 г., затем была свергнута династией Худидов. 

Амириды. Были регентами омейядских правителей. Их называли 

хаджибами. Первым хаджибом был знаменитый аль-Мансур (Аль-

манзор). В 1021 г. они захватили власть в Валенсии и стали суверен-

ными правителями. Они правили до 1085 г., затем Валенсия была за-

хвачена Зуннунидами и в том же году – христианами. Но Альморави-

ды смогли восстановить свое господство. 



145 
 

Афтасиды. Это княжество было основано в Бадахосе
66

 в 1022 г. 

Под их властью была значительная часть современной Португалии. 

В 80-х гг. XI в. они захватили Толедо. В 1094 г. их земли были присо-

единено к владениям Альморавидов. 

Джахвариды. Основатель династии Абу аль-Хазм Джахвар был 

визирем Омейядов. Он пришел к власти в Кордове в 1031 г., то есть 

после падения Омейядов. Эта династия правила по 1070 г., затем 

власть в Кордове перешла к Аббадидам.  

Зуннуниды. Основатель княжества – Йаиш ибн Мухаммад, 

омейядский наместник Толедо с 1009 г. После распада Кордовского 

халифата он стал независимым правителем. Династия правила 

по 1085 г. Примерно с середины XI в. они получили контроль над Ва-

ленсией. В 1085 г. княжество пало под ударами христиан. 

Худиды. Основатель династии – Абу Аййуб. Он был наместни-

ком Омейядов в Лериде. В качестве самостоятельной династии они 

правили в 1039–1141 гг. Им принадлежали города Лерида, Тудела, Ка-

латаюда. Они отбили у Туджибидов Сарагосу и захватили Тортосу и 

Дению. С начала XII в. Худиды стали вассалами Альморавидов. 

К 1141 г. земли Худидов были завоеваны европейцами. 

Сумадихиты. Считаются побочной ветвью Туджибидов. Основа-

тель династии – наместник Омейядов в Альмерии
67

. Эта династия 

правила с 1044 г. по 1091 г., затем Альмерией овладели Альморавиды.  

Постепенно среди множества этих династий в XI в. наиболее 

сильными стали Аббадиды. Они правили с 1023 г. по 1091 г., на этот 

период приходится расцвет мусульманской Испании. Эта династия 

захватила Альхесирас и Мурсию – земли на юго-восточном побере-

жье Испании, что дало удобный доступ к портам Средиземного моря. 

Аббадиды сместили в Кордове династию Джахваридов. Эта династия 

потерпела поражение в результате ударов со стороны европейцев 

и единоверцев.  

                                                 
66

 Город на юго-западе Испании, на реке Гвадиана. 
67

 Город на юго-востоке Испании. 



146 
 

В 1085 г. войска под руководством короля Леона и Кастилии 

Альфонса VI захватили город Толедо и вынудили эмира Севильи Ибн 

Аббада заплатить дань. В таких условиях Ибн Аббад принял решение 

просить военную помощь у представителя династии Альморавидов 

эмира Юсуфа ибн Тафшину. Для спасения мусульман Испании из  

Северной Африки Юсуф привел почти 7 тыс. воинов, но вскоре к ним 

присоединились примерно 13 тыс. добровольцев из других мусуль-

манских княжеств Испании. 

В октябре 1086 г. мусульмане под руководством Юсуфа ибн 

Тафшина и Ибн Аббада сразились с армией христиан недалеко от го-

рода Бадахоса. Армия Альфонса VI была разбита, но король смог бе-

жать. Вскоре он смог не только собрать армию, но и рассорить му-

сульманские княжества. Эмир Гранады Абдулла ибн Бадис поддержал 

христиан в войне. Чуть позже Юсуф ибн Тафшин напал на его владе-

ния, передал управление Гранадой и Малагой своему наместнику  

Сири ибн Абу Бакру и приказал привести под власть Альморавидов 

все мелкие эмираты Испании. Этот приказ подтолкнул эмира Ибн  

Аббада просить помощи теперь уже у вчерашнего врага – Альфонса VI.  

Армия Сири ибн Абу Бакра смогла нанести поражение войскам коро-

ля. Эта победа позволила Альморавидам присоединить земли Ибн 

Аббада к своим владениям. Затем армия Альморавидов захватила 

Альмерию, Валенсию и другие города Испании. Вскоре преемником 

Юсуфа ибн Тафшина стал его сын Али ибн Юсуф ибн Тафшин. 

Он вместе с братом вел войну против короля Альфонса VI. Обоим 

полководцам удалось покорить более тридцати крепостей возле Мад-

рида и Лиссабона. Но уже в 1118 г. христиане отбили Сарагосу, что 

нанесло непоправимый удар по могуществу Альморавидов. Медлен-

но, но неуклонно христиане продолжали наращивать успех. В 1147 г. 

они смогли отбить португальские города Лиссабон и Сантарем.  

К несчастью для Альморавидов, к этому времени в Северной 

Африке усилилась династия Альмохадов. Представитель этой дина-

стии Абд аль-Мумин захватил почти все владения Альморавидов, что 



147 
 

фактически уничтожило их государство. Кроме того, он в короткие 

сроки покорил соседние династии Северной Африки. В 1161 г. Абд 

аль-Мумин вступил в войну с европейцами на земле Испании и сумел 

одержать несколько значимых побед. 

В 1163 г. власть получил Юсуф ибн Абд аль-Мумин, войска дина-

стии Альмохадов провели ряд успешных походов. Его трон наследовал 

сын Йакуб ибн Юсуф (1184–1199 гг.). Он смог нанести королю Касти-

лии Альфонсу VIII несколько поражений, захватить большую часть Ка-

стилии и заключить перемирие. После смерти Йакуба государство воз-

главил его сын Мухаммад ан-Наср Лидиниллах (1199–1214 гг.). Король 

Альфонс возобновил войну, но Мухаммад ан-Наср смог принудить не-

скольких христианских правителей пойти на подписание перемирия. 

Однако это не спасло мусульман от поражения в окрестностях крепо-

сти аль-Укаб (Лас Навас де Толоса) в 1212 г. После этой победы хри-

стиане наносили Альмохадам одно поражение за другим, при этом в 

династии началась междоусобица. С 1232 г. по 1242 г. государством 

руководил ар-Рашид. При нем мусульмане потеряли Кордову. В 1248 г. 

Фердинанд III захватил Севилью. Потеря этих стратегических горо-

дов означала конец господству Альмохадов в Африке и на Пиренеях. 

В руках династии осталась небольшая территория в Северной Африке. 

В 1275 г. члены династии были уничтожены Маринидами – берберской 

династией, пришедшей в XII в. из Ифрикии в юго-восточное Марокко 

и начиная с середины XIII в. постепенно завоевывавшей территории 

Альмохадов. 

 

Турки-сельджуки 

В IX–X вв. кочевники-огузы жили в районе Сырдарьи и в Приа-

ралье. На данной территории было организовано их раннее государ-

ство. Именно в это время начался процесс их исламизации. Из этих 

племен наиболее сильным были сельджуки. В конце X в. они скон-

центрировались в низовьях Сырдарьи. 



148 
 

Уже в начале XI в. сельджуки смогли оккупировать значитель-

ные территории на границах современных Туркменистана и Ирана. 

Теснимые Караханидами и Газневидами, десятки тысяч сельджуков 

мигрировали в Хорасан
68

 и далее на запад – на Кавказ и в Малую 

Азию. На Кавказе они разгромили войско армян. Кавказ и Малая Азия 

в течение многих веков были местом кровопролитных сражений меж-

ду Византией и Сасанидами, позже – Византией и халифатом. 

К моменту рождения империи сельджуков эти территории пришли в 

упадок. Успех на Кавказе позволил вождям сельджуков принять ре-

шение о походе в западном направлении. Переселенцев стали назы-

вать туркменами или турками. Они сыграли большую роль в этноге-

незе турецкого и азербайджанского народов. В течение многих лет 

значительная часть сельджуков пыталась отвоевать большую часть 

Хорасана у Газневидов. В этих условиях лидер сельджуков Тогрул-

бек в 1038 г. был объявлен султаном в Нишапуре
69

. В 1040 г. он раз-

бил армию Газневидов и стал хозяином Хорасана. После этой победы 

элита сельджуков съехалась на курултай и провозгласила Тогрул-бека 

эмиром Хорасана. Так был сделан первый шаг к созданию великой 

империи. В городе Мерв прошел второй курултай, на котором было 

объявлено, что сельджуки являются вассалами аббасидского халифа. 

Вскоре территория государства была поделена между лидерами сель-

джуков, но формально эти регионы остались частями единой страны. 

Государство Сельджукидов стало третьей крупнейшей державой в ис-

тории мусульманской государственности, но с преобладанием тюрк-

ского компонента. Это означало вступление истории исламской циви-

лизации в новый период. Его главной чертой было падение влияния 

арабо-персидских династий в различных государствах на востоке ис-

ламского мира. С этого времени и до рубежа ХIХ–ХХ вв. лидерами 

уммы в большинстве случаев становились тюркские династии. 

                                                 
68

 Северо-западная часть современного Ирана с прилегающими террито-

риями Туркмении и Афганистана. 
69

 Город на северо-востоке Ирана. 



149 
 

Тогрул-бек получил западные земли: Нишапур и часть Ирака. 

Примерно за последующие пятнадцать лет его армия покорила значи-

тельную часть Ирана, Хорезм, Азербайджан, Курдистан. Брат Тогрул-

бека Чагрил-бек получил титул малика и стал правителем Централь-

ного Хорасана. Рост авторитета сельджуков привел к тому, что в Мо-

суле и Анбаре пятничные проповеди стали читаться с именем Тогрул-

бека. В 1055 г. суннит Тогрул-бек освободил Багдад от власти шиитов 

Бувайхидов. Халиф ал-Каим (1031–1075 гг.) объявил его «султаном и 

царем Востока и Запада». Уничтожив владычество Бувайхидов,  

Тогрул-бек полностью повторил их отношение к халифу, оставив за 

ним только религиозные полномочия. Сельджукиды смогли в корот-

кие сроки усилить суннизм и авторитет багдадских халифов. Спустя 

некоторое время Тогрул-бек стал зятем халифа. 

Завоевания Тогрул-бека продолжил его сын Алп Арслан  

(1063–1072 гг.). Он покорил Азербайджан, Восточную Грузию, Арме-

нию. В 1071 г. к северу от озера Ван возле Манцакерта его армия 

одержала победу над Византийской империей. По условиям заклю-

ченного договора Византия освободила всех пленных мусульман и 

обязалась предоставлять военную помощь сельджукам. Поражение 

христиан открыло сельджукам дорогу в Малую Азию. Они создали 

там несколько государств-бейликов. Самым крупным и сильным 

сельджукским государством в Малой Азии был Конийский султанат 

(Иконийский, или Румский султанат), его столицей стал город Иконий 

(совр. Конья). Действуя в качестве союзников Фатимидов, сельджуки 

в 70–80-е гг. XI в. оккупировали Палестину и Сирию. В конце XI в. 

сельджуки разбили в Мавараннахре караханидские княжества. 

Пика могущества государство Сельджукидов достигло при вну-

ке Тогрул-бека султане Малик-шахе I (1072–1092 гг.). Он завершил 

формирование государственных структур, начатое дедом, в том числе 

за счет привлечения образованных персов. Основные принципы орга-

низации государства были переняты у Аббасидов и Саманидов.  

Малик-шах I избрал столицей государства город Исфахан. 



150 
 

При Малик-шахе I преподавание религиозных наук перестало 

быть частным делом, а было поставлено на государственный уровень: 

в медресе преподаватели и студенты содержались за казенный счет, 

чиновники контролировали учебу и воспитание. Эти заведения стали 

кузницей по подготовке антишиитских пропагандистов. Медресе бы-

ли организованы в большинстве крупных городов страны, все они 

имели богатые библиотеки. 

Султан считался главным руководителем государства, верхов-

ным главнокомандующим и собственником земли, власть была 

наследственной. Вторым человеком был визирь – он руководил си-

стемой центральных учреждений (диванов). На местах власть также 

делилась на военную и гражданскую. Но сельджуки сохранили и не-

которые черты политического устройства кочевых народов: государ-

ство рассматривали как собственность всей семьи, а не отдельных ее 

членов. Это провоцировало междоусобицы. Первая из них разгоре-

лась сразу после смерти Тогрул-бека.  

Сельджуки смогли быстро заменить племенное ополчение на 

постоянную армию. Ее основой стали рабы-мамлюки. Приняв ислам 

и добившись успехов, они становились свободными. Многие из них 

делали прекрасную карьеру. 

Уже при Малик-шахе образовались султанаты, в которых правили 

ветви династии Сельджукидов, лишь формально подчинявшиеся Вели-

кому Сельджуку. В государстве сельджуков сохранялся и институт 

«атабеков» (букв. «отец-опекун»), фактически регентов при малолетних 

принцах-наследниках, которым давались в управление отдельные обла-

сти Сельджукской державы. Атабеки нередко отстраняли подопечных 

от власти и создавали собственные государства: династия Буридов в 

Дамаске (1104–1146 гг.), Зангидов в Мосуле (1127–1222 гг.), в Иранском 

Азербайджане – Идельгизидов (1137–1225 гг.), в Фарсе – Салгуридов 

(1148–1270 гг.) и т. д. 

Малик-шах скончался в 1092 г., что ускорило распад империи. 

Его дети вступили в междоусобную войну. Период 1092–1094 гг. стал 

временем двоевластия: в Рее правил Беркйарук, а в Исфахане – дру-

гой сын Малик-шаха, малолетний Махмуд I (1092–1094 гг.). 



151 
 

В итоге Беркйарук (1094–1105 гг.) стал верховным правителем 

государства, вскоре братья разделили страну: Беркйарук как верхов-

ный султан получил Центральный и Западный Иран и Ирак, а Му-

хаммад как его наследник – Северо-Западный Иран, Мосул и Сирию. 

Из-за борьбы за власть между родственниками в начале ХII в. 

Сельджукский султанат раскололся на независимые и полунезависи-

мых султанаты: Хорасанский (Восточносельджукский), Иракский 

(Западносельджукский) и Румский. 

Хорасанский султанат включал почти всю Среднюю Азию, Иран и 

Афганистан; столицей был город Мерв. Но в 1157 г. его основатель сул-

тан Санджар умер и султанат распался на мелкие владения, во главе ко-

торых встали бывшие военачальники Санджара и огузские вожди. 

Иракский султанат просуществовал с 1118 г. по 1194 г. Он пред-

ставлял собой сообщество независимых друг от друга владений сель-

джукских военачальников в Сирии, Палестине, Ираке и Иране. Такой 

разобщенностью воспользовались его вассалы. Так, грузинский царь 

Давид IV Строитель (1089–1125 гг.) нанес ему военное поражение в 

1121 г. Но главными противниками этого султаната были государства 

крестоносцев: графство Эдесское
70

, Антиохийское княжество
71

, Иеру-

салимское королевство
72

, графство Триполи
73

, – а также египетские 

                                                 
70

 Первое христианское государство, созданное крестоносцами в ходе 

Первого похода крестоносцев, просуществовало с 1098 по 1146 гг.  
71

 Второе христианское государство, созданное крестоносцами в ходе Перво-

го похода крестоносцев в 1098 г. после захвата Антиохии Боэмундом I Тарентским. 

Находилось на территории современных Сирии и Турции. Антиохия в 1268 г. была 

завоевана султаном Бейбарсом и прекратила свое сущетвовние. 
72

 Христианское государство, возникшее в Леванте в 1099 г. как итог 

Первого похода крестоносцев. Оно было уничтожено в 1291 г. после падения 

Акры. Левант в широком смысле слова – все восточное Средиземноморье, в бо-

лее узком смысле – Сирия, Палестина и Ливан. 
73

 Последнее из четырех христианских государств крестоносцев, создан-

ных после первого крестового похода на территории Леванта. Просущество-

вало с 1105 г. по 1289 г. Основатель – граф Тулузский Раймунд. 



152 
 

Айюбиды и аббасидские халифы, которые вернули себе светскую 

власть. С ослаблением Иракского султаната уменьшалась зависимость 

халифов от сельджуков. В 1126 г. халиф ал-Мустаршид перестал пла-

тить дань султану и смог отстоять Багдад. Халиф аль-Мустади  

(1170–1180 гг.) получил помощь Айюбидов и избавился от «опеки» 

сельджуков. 

Общим врагом Сельджукидов и Аббасидов были исмаилиты, 

контролировавшие часть Сирии и Ирана. 

Румский султанат смог получить значительную часть земель Ви-

зантии. Столицей был город Никея. Но под ударами крестоносцев 

в ходе их первого похода сельджуки отдали Никею византийцам. Сул-

танат был выдавлен на Анатолийское нагорье. 

В XI–XII вв. в Малую Азию мигрировало до 300 тыс. сельджу-

ков, которые стали активно осваивать эти земли, ведя борьбу с мест-

ным населением. В XIII в. султан разделил страну между родственни-

ками на 11 уделов, что спровоцировало затяжную междоусобицу.  

Изменились и внешне условия существования султана. Захват Кон-

стантинополя в 1204 г. крестоносцами осложнил ситуацию для сель-

джуков, так как родились новые христианские государства: Латинская 

империя на Балканах, Никейская империи на западе Малой Азии, 

Трапезундская империя на южном побережье Черного моря. 

В 1214 г. сельджуки захватили черноморский порт Синоп, что 

сделало византийские владения в Малой Азии двумя изолированными 

территориями, которые непрерывно уменьшались под ударами за-

хватчиков. Чуть позже сельджуки вышли к Средиземному морю  

и поставили в зависимость Трапезундское княжество, Эрзерум  

и Эрзинджан. 

В 1243 г. монголы нанесли сельджукам поражение, которое по-

влекло распад их государства на отдельные бейлики. Одним из по-

следствий роста империи монголов стала миграция в Малую Азию 

тюрок из Восточного Туркестана, Средней Азии и Ирана еще до раз-

грома Румского султаната. На византийско-сельджукской границе они 



153 
 

стали создавать свои бейлики, часть из них была независимой от мон-

голов и Сельджукидов. Во второй половине XIII – первой половине 

XIV в. на территории Западной и Центральной Малой Азии насчиты-

вались около 20 бейликов. Примерно в 1300 г. один из бейликов под 

руководством бея Османа стал полностью самостоятельным.  

Впоследствии руководители этого бейлика стали самыми влиятель-

ными в регионе. А их потомки создали могущественную Османскую 

державу. 

 

Айюбиды 

После прихода к власти Салах ад-Дин начал регулярные воен-

ные экспедиции. Это позволило ему достаточно быстро присоединить 

к своим владениям часть Нубии
74

, где удалось захватить стратегиче-

ски важную крепость Ибрим, а также завоевать крепость Керак 

в Иордании. Затем армия Салах ад-Дина покорила большую часть 

Йемена. В 1174 г. он взял Дамаск, Хамс, Хаму, в 1175 г. – Баальбек и 

города рядом с Халебом (Алеппо).  

Салах ад-Дин смог отразить угрозу со стороны крестоносцев и 

заключить выгодные соглашения. 

Салах ад-Дин Айюби умер в Дамаске в 1193 г., к власти пришел 

его сын аль-Малик аль-Азиз Имад ад-Дин. Но государство в скором 

времени было разделено между его сыновьями, которые вели между со-

бой борьбу за власть. Это позволило Европе организовать очередной 

поход на Восток, в ходе которого был разграблен Константинополь. 

Раздоры между потомками Салах ад-Дина превратили его насле-

дие в федерацию княжеств, признающих лидерство султана Каира. 

Различные ветви этой династии правили в Йемене – до 1228 г., в Ме-

сопотамии – до 1245 г., в Египте – до 1252 г., в Дамаске и Халебе – 

до 1260 г., в Химсе – по 1262 г., в Хаме – до 1341 г.  

                                                 
74

 Историческая область в долине Нила севернее города Хартума и южнее 

города Асуана. 



154 
 

При последних айюбидских султанах ас-Салихе (1240–1249 гг.) 

и Муаззаме Туран-шахе (1249–1250 гг.) действительная власть все 

больше переходила в руки командиров мамлюков. После убийства 

ими Туран-шаха династия Айюбидов прекратила свое существование 

и в мире возникло государство мамлюкских султанов. Они правили 

государством вплоть до установления контроля над Египтом Осман-

ской империей. 

 

Правление мамлюков 

Государство мамлюков, возникнув на части территориального 

наследия Аюбидов, стало самым мощным государством Ближнего 

Востока до начала XVI в. 

Мамлюкские султаны Египта создали две династии – Бахри 

(1250–1382 гг.) и Бурджи (1382–1517 гг.). Султаны первой династии бы-

ли тюрками. Султаны Бурджи были выходцами с Кавказа и не имели 

родственных связей друг с другом, в Египте их называли «черкесами». 

Ставку на воинов-мамлюков сделал во многом Салах ад-Дин. 

Уже в середине ХIII в. эти воины стали не просто костяком, а основой 

армии. Новый султан Туран-шах (1249–1250 гг.), придя к власти,  

совершил ошибку, которая изменила историю государства.  Получив 

власть, он постепенно стал делать ставку не на командиров мамлю-

ков, а на своих приближенных. Такое поведение стоило султану жиз-

ни. Мамлюки, убив султана, не смогли быстро принять решение 

о кандидатуре нового султана, который бы устраивал всех. По мере 

обсуждения нарастали расхождения внутри мамлюков, так как было 

предложено несколько кандидатур. 

Часть мамлюков, тюрков по происхождению, не дожидаясь кон-

солидированного решения, избрала султаном Айбега (1250–1257 гг.). 

Другие избрали мальчика десяти лет из династии Айюбидов ал-

Ашрафа Мусу (1250–1254 гг.). Но они согласились с тем, Айбег будет 

регентом, то есть атабегом. Роль атабега Айбегу быстро надоела 

и в 1254 г. он оправил ал-Ашрафа Мусу в ссылку. 



155 
 

Несмотря на внутренние раздоры, мамлюки смогли разбить 

в Палестине в 1260 г. армию сокрушителя Багдада хана Хулагу. 

Эта победа имела как минимум два последствия: монголы отказались 

от покорения Египта, мамлюки получили в состав своего государства 

сирийские земли Айюбидов. 

Одним из самых ярких лидеров мамлюков был султан аз-Захир 

Бейбарс I аль-Бундукдари (1260–1277 гг.). Этот человек проделал 

путь от раба до самой верхней ступени в государстве, пройдя на этом 

пути многие ступени, в том числе командующего армией. Кроме во-

енных талантов, природа щедро наградила его и даром политика. 

Он был одним из организаторов свержения Туран-шаха. После побе-

ды над ханом Хулагу он не побоялся убить мамлюкского султана  

Кутуза (1259–1260 гг.), после чего сам стал султаном. 

В этот период произошли следующие события: 

1) в Каир был приглашен для постоянного проживания член ди-

настии Аббасидов аль-Мустансир; 

2) в 1261 г. состоялось провозглашение аль-Мустансира хали-

фом, халифы жили в Каире до 1517 г., то есть до прихода османов; 

3) Бейбарс получил от Айюбидов статус покровителя Мекки 

и Медины и титул «Слуга двух священных городов». 

Во внешней политике этот султан очень верно определил глав-

ные задачи и мероприятия, необходимые для их решения: 

1. После захвата Багдада на Востоке появились два главных госу-

дарства: Египет и государство Хулагуидов. Для снижения опасности 

со стороны последних Бейбарс усилил присутствие мамлюков  

в Сирии и наладил отношения с противником ильханов – ханом 

Берке. Бейбарс умело использовал несколько обстоятельств: конфликт 

с Хулагу из-за обладания Закавказьем; Берке в то время был един-

ственным мусульманином среди монгольских ханов.  

2. Бейбарс смог отбить у крестоносцев Хайфу, Яффу, Рамлу, Тир, 

Антиохию и т. д. Но при этом он наладил отношения с Византией,  

городами Италии, Сицилией, Арагоном. 

3. Активно расширялась территория в Африке. 



156 
 

Государство мамлюков было рождено во многом как итог борь-

бы нескольких группировок мамлюков. Как показала история, тради-

ция такого внутреннего противоборства была болезнью государства 

мамлюков на протяжении всего его существования. Наиболее ярким 

ее проявлением стала частая смена руководителей государства:  

за 267 лет сменилось более 50 султанов. 

Основу экономики мамлюкского государства составляло сель-

ское хозяйство, ремесло, торговля. Через Каир торговало большое ко-

личество государств Азии, Африки и Европы. Мамлюки поставляли 

на экспорт шелк, сахар, зерно. Ввозили фарфор, мускус, пряности, 

металлы, сукно, слоновую кость, дерево, шерсть, рабов. Серьезную 

часть доходов давала транзитная торговля. 

В конце XIII в. мамлюки смогли нанести серьезный удар по могу-

ществу крестоносцев. Их изгнали из городов сирийско-палестинского 

побережья: в 1289 г. – из Триполи, в 1291 г. – из Акры, а спустя короткое 

время – из Бейрута, Тира, Сидона, Хайфы. В 1303 г. мамлюки смогли 

нанести поражение ильханам при Мардж ас-Суффар (близ Дамаска). 

Эта победа заставила монголов отказаться от мечты покорить Сирию. 

Несомненно, столь блестящие победы работали на авторитет мам-

люкских султанов в умме. 

В истории мамлюкского государства XV в. стал началом заката. 

Здесь сработал комплекс причин. Первая из них – упадок нравствен-

ности и, как следствие, коррупция, которая стала разъедать общество 

с катастрофической быстротой: стала привычной практика торговли 

должностями. Для уклонения от военной службы широко использова-

лась система денежного откупа. Это снижало боевой дух воинов, под-

талкивало их к поиску таких путей в жизни, которые делали личную 

жизнь легче, но государство постепенно становилось более уязви-

мым. Попытка султана ан-Насира Мухаммада II (1496–1498 гг.) пере-

вооружить войско, дав ему огнестрельное оружие, провалилась. Этот 

консерватизм дорого обошелся мамлюкам в начале XVI в., когда про-

тив них выступили османы, вооруженные пушками и ружьями. 



157 
 

Вторая причина – многократные эпидемии чумы. После них 

население сократилось примерно на 50 %, что привело экономику 

к кризису. 

Третья причина – опустошительный поход по сирийским землям 

армии знаменитого полководца Тимура в начале XV в. 

Четвертая причина – приморские города Египта и Сирии стали 

регулярно подвергаться нападениям пиратов. Решение этой проблемы 

потребовало от султанов выделения значительных ресурсов для орга-

низации адекватного ответа. Но кроме пиратов активизировались и 

бедуины. Во второй половине XV в. от их набега пострадали даже 

предместья Каира. 

В этих условиях мамлюкские султаны постарались наладить 

строгий государственный контроль за внутренней и внешней торгов-

лей. Но время уже было упущено.  

В начале XVI в. португальские моряки открыли морской путь из 

Европы в Индию через южную оконечность Африки, что ударило по 

экономике мамлюков. К тому же португальцы захватили два порта – 

Аден и Ормуз. 

К этому времени османам стало необходимо раздвинуть свои 

границы. Столкновение двух государств становилось лишь вопросом 

времени. В январе 1517 г. между мамлюками и османами произошла 

битва под Каиром, в которой османы одержали победу. Владения 

мамлюкских султанов стали частью Османской империи. При этом 

мамлюки органично вписались в структуру нового государства в ка-

честве военно-феодальной элиты. 

 

Вопросы для проверки: 

1. В каких странах и в какие эпохи происходили процессы, сход-

ные с имеющими место в государстве Аюбидов после смерти Салах 

ад-Дина? 

2. Какие меры предпринял султан аз-Захир Бейбарс I ал-

Бундукдари (1260–1277 гг.) для повышения авторитета власти? 



158 
 

3. Какие последствия имела победа мамлюков над ханом Хулагу? 

4. Почему в истории мамлюкского государства XV в. стал нача-

лом заката? 

Тест по теме 7 

1. Войска под руководством короля Леона и Кастилии Альфонса VI 

захватили город Толедо: 

а) в 1085 г.,  

б) 1087 г., 

в) 1089 г. 

 

2. Христиане отбили Сарагосу: 

а) в 1116 г.,  

б) 1118 г., 

в) 1120 г. 

 

3. Христиане смогли отбить города Лиссабон и Сантарем: 

а) в 1141 г.,  

б) 1145 г.,  

в) 1147 г.  

 

4. Сельджуки захватили черноморский порт Синоп: 

а) в 1214 г., 

б) 1224 г., 

в) 1234 г. 

 

5. Фердинанд III захватил Севилью: 

а) в 1241 г., 

б) 1244 г., 

в) 1248 г. 

 

6. Тогрул-бек освободил Багдад от власти Бувайхидов: 

а) в 1043 г.,  



159 
 

б) 1055 г., 

в) 1067 г. 

 

7. Мамлюки смогли разбить в Палестине армию хана Хулагу: 

а) в 1250 г., 

б) 1260 г., 

в) 1270 г. 

 

8. Османы разгромили мамлюков под Каиром: 

а) в 1509 г., 

б) 1511 г., 

в) 1517 г. 



160 
 

Тема 8. Крестовые походы. Захват и отвоевание Иерусалима. 

Исламское сопротивление крестоносцам. Нур ад-Дин аз-Занги 

и Салах ад-Дин 

 

Крестовые походы 

В конце XI в. на Ближнем Востоке ярко проявили себя три силы: 

династии Сельджукидов и Фатимидов, а также крестоносцы. Послед-

ние в результате войн против мусульман смогли создать в регионе 

христианские государства. Для понимания проходивших процессов 

необходимо дать определение термина «Крестовые походы». В лите-

ратуре есть понимание, что это комплекс мероприятий военного ха-

рактера с целью колонизации значительных территорий на Востоке 

силами европейских государей, феодальных сеньоров, рыцарей, го-

рожан и крестьян, вдохновляемых католической церковью. Традиция 

ограничивает период Крестовых походов временем с 1096 по 1270 гг. 

Декларированной целью этих походов было освобождение святынь 

христианского мира, в первую очередь гроба Господня в Иерусалиме, 

из-под власти сельджуков, которые захватили город в 1071 г.
75

 Толч-

ком к началу Крестовых походов стало завоевание турками-

сельджуками Сирии и Палестины и значительной части Малой Азии. 

Эти события заставили византийского императора Алексея I просить 

у Европы помощи. 

Так ли бескорыстны были участники этих грандиозных экспеди-

ций? Только ли глубокие религиозные чувства двигали ими? Анализ 

ситуации в средневековой Европе позволяет сделать вывод, что зна-

чительное количество этих людей преследовало и сугубо меркан-

тильные задачи. Многие мелкие дворяне рассчитывали получить зем-

ли на Востоке, который представлялся многим почти раем. Эти похо-

                                                 
75

 Надо отметить, что сельджуки были далеко не первыми мусульманами, 

которые смогли захватить этот город. Еще в 638 г. он перешел под власть пра-

ведного халифа Умара, в 969 г. Иерусалим был захвачен Фатимидами. 



161 
 

ды были выгодны для рыцарей-однощитников
76

. Участие в боевых 

действиях давало им возможность поправить свое материальное по-

ложение и продвинуться на новую ступень в войске. Рассказы о со-

кровищах мусульман будоражили и воображение простых людей. 

Свою роль сыграла и санитарно-эпидемиологическая ситуация: в то 

время Европа была напугана эпидемиями. Походы давали возмож-

ность спастись от них.  

Всего Крестовых походов было совершено около двадцати 

и продолжались они до XVII в., ударам крестоносцев подверглись му-

сульмане Испании, народы, живущие на берегах Балтийского моря, 

население Удельной Руси. 

Идейным вдохновителем походов была церковь, прежде всего 

папа римский Урбан II. Осенью 1095 г. католическая церковь прово-

дила собор в городе Клермоне
77

. В ходе этого форума Урбан II обра-

тился с призывом изгнать мусульман из Святой Земли и освободить 

христианские реликвии.  

Походы стали рассматривать как вид паломничества, поэтому их 

участники нашивали на одежду крест красного или белого цвета. 

Особенностью Первого похода, начавшегося в 1096 г., стало отсут-

ствие в нем монархов Европы. В ходе Первого похода рыцари смогли 

отбить у сельджуков Эдессу, Антиохию, Иерусалим. В результате 

на Востоке возникли христианские государства крестоносцев: граф-

ство Эдесское, Антиохийское княжество, Иерусалимское королевство, 

графство Триполи. В них установились феодальные порядки. Все че-

тыре государства вели активную торговлю через порты Средиземно-

морья. 

                                                 
76

 Рыцарь-однощитник – рыцарь, обладающий минимальным имуще-

ством, например конем и оружием. Это было следствием майората – системы 

наследования, при которой все имущество переходило к старшему из сыновей 

умершего. Майорат позволял избегать дробления наследства на мелкие доли, 

неэффективные с точки зрения хозяйствования. 
77

 Современный город Клермон-Ферран (Франция). 



162 
 

Для организации эффективного противодействия враждебному 

окружению эти христианские государства создали особые духовно-

рыцарские ордена. В них вошли рыцари, принявшие монашеские обе-

ты целомудрия и послушания. Своей целью они считали борьбу за ве-

ру. Во главе каждого ордена стоял магистр, он подчинялся напрямую 

римскому папе. Первым был организован орден иоаннитов, или гос-

питальеров
78

. Чуть позже был организован орден тамплиеров
79

. 

 

Захват и отвоевание Иерусалима. Исламское сопротивление 

крестоносцам. Нур ад-Дин аз-Занги и Салах ад-Дин  

Крестоносцы осаждали Иерусалим почти сорок дней. 15 июля 

1099 г. они ворвались в город и убили примерно 70 тыс. мусульман и 

иудеев. Через некоторое время один из военачальников крестоносцев, 

Готфрид Бульонский, был провозглашен главой Иерусалимского ко-

ролевства с титулом «Защитник Гроба Господня». Были проведены и 

выборы католического иерусалимского патриарха. Часть европейских 

воинов после этих событий приняли решение возвратиться домой. 

В Иерусалиме осталось примерно 2 тыс. солдат и 300 рыцарей. 

С первых дней католики принялись за перепрофилирование главных 

исламских сооружений: мечеть «Куббат ас-Сахра» стала церковью, 

мечеть «аль-Масджид аль-Акса» сделали резиденцией короля Иеру-

салима. Часть этой мечети была подарена под штаб ордену тамплие-

ров. В первой половине XII в. крестоносцы построили в Иерусалиме 

большое здание, которое и сегодня составляет основу храма Св. Гроба 

Господня. К концу первой четверти XII в. крестоносцы захватили все 

побережье Сирии и Палестины от Аскалона на юге до Малой Азии на 

                                                 
78

 Орден назван в честь госпиталя Св. Иоанна, организованного в Иеруса-

лиме в 1070 г. Это учреждение лечило паломников, прибывавших в Святую 

Землю. После переезда на остров Мальта стал называться Мальтийский орден. 
79

 Тамплиеры (от фр. “temple” – храм) – «храмовники», или «Бедные ры-

цари Христа и Храма Соломона». Орден был создан в 1119 г. 



163 
 

севере. Среди христианских государств региона Иерусалимское коро-

левство было главным, три остальных были его вассалами. 

Приход иноземцев не мог оставить мусульман равнодушными. 

Постепенно из их среды выдвинулись полководцы, которые смогли 

нанести значительный ущерб могуществу новых государств. Одним 

из первых это смог сделать представитель атабегской династии Зан-

гидов – Нур ад-Дин аз-Занги (1127–1147 гг.). Громкий успех пришел к 

нему в 1144 г. после завоевания Эдессы. Эта победа открыла дорогу 

на Антиохию. В честь такой важной победы халиф принял решение 

присвоить Занги два почетных титула – «Зайн аль-ислам» («Украше-

ние ислама») и «Насир амир аль-муминин» («Помощник эмира пра-

воверных»). 

Потеря Эдессы вынудила короля Иерусалимского королевства 

просить у папы римского помощи. Был организован Второй кресто-

вый поход (1147–1149 гг.).  

В нем, в отличии от Первого похода, приняли участие монархи 

Европы: Конрад III и Людовик VII. Но результаты этого похода были 

отрицательными для организаторов.  

Мусульмане смогли уничтожить подавляющую часть сил втор-

жения, что дало им надежду на окончательный разгром христианских 

государств. Не последнюю роль в этом сыграли столкновения внутри 

войска из Европы, посеявшие недоверие союзников к друг другу. 

В ходе похода обнаружились и обострились противоречия между 

представителями Первого и Второго походов. Провал Второго похода 

сильно ударил по авторитету папы римского и других лиц, приняв-

ших деятельное участие в организации похода. 

Не удалось избежать обвинений в неудаче похода и византий-

цам. В Европе многие влиятельные руководители решили, что для 

успеха на Востоке необходимо уничтожить Византию. Именно это и 

было сделано в ходе Четвертого крестового похода в 1204 г. 

Участники Второго крестового похода осадили Дамаск, благо-

даря умело организованной атаке под руководством Нур ад-Дина аз-

Занги крестоносцы вынуждены были отступить. В последующем этот 



164 
 

полководец выигрывал все сражения у сил вторжения, за исключени-

ем битвы у Тивериадского озера в 1158 г. Эта неудачная для арабов 

битва вынудила мусульманского полководца подписать мирный до-

говор с крестоносцами и иерусалимским королем Балдуином III. 

Став султаном Египта в 1174 г., Салах ад-Дин оставался васса-

лом династии Зангидов. Это дало ему возможность заявить, что он 

начинает войну против христиан с целью их изгнания с мусульман-

ской земли и объединения Египта с землями своих сюзеренов (в ре-

альности подчиненность Салах ад-Дина Зангидам становилась все 

более формальной). Султан Египта выбрал очень удачный момент для 

начала боевых действий: в 1174 г. король Иерусалимского королевства 

умер, что дестабилизировало государство, а его союзник Византия 

подвергалась ударам сельджуков. 

В 1187 г. после победы на берегу знаменитого Тивериадского 

озера султан Египта Салах ад-Дин отбил у крестоносцев прибрежные 

земли Палестины от Аскалона до Джабалы. У европейцев остался 

только Тир. Осенью этого же года Салах ад-Дин отвоевал у них Иеруса-

лим, предоставив возможность христианам за выкуп покинуть город, 

заплатив за мужчин по 20 динаров, за женщин – по 5 динаров, за ребен-

ка – по 2 динара. Выселены были только европейские захватчики, мест-

ных христиан это не касалось. Бескровное вхождение войск Салах ад-

Дина в Иерусалим отличалось от взятия этого города крестоносцами, 

которые вырезали в нем огромное количество мусульман и иудеев. Сул-

тан Египта восстановил мечеть аль-Масджид аль-Акса. Мечети Куббат 

ас-Сахра был возвращен первоначальный вид. Эти победы вызвали 

страх Европы потерять все завоеванное на Востоке. Именно поэтому и 

был организован Третий крестовый поход (1189–1192 гг.), одной из его 

задач стала победа над Салах ад-Дином. Этот поход был самым значи-

тельным по составу участников, но далеко не триумфальным. 

В начале 90-х гг. Ричард I
80

 смог нанести несколько поражений 

армии Салах ад-Дина, но понес огромные потери. Такая ситуация за-

ставила стороны пойти на переговоры. По их результатам в 1192 г. 

                                                 
80

 Позже был прозван Львиное Сердце. 



165 
 

был подписан договор: от Иерусалимского королевства остались 

только береговая линия между Тиром и Яффой и свободный путь, да-

ющий возможность паломникам приезжать в Иерусалим, Вифлеем и 

Назарет. Этот документ фиксировал победу Салах ад-Дина над кре-

стоносцами. Владычество крестоносцев на Ближнем Востоке начало 

клониться к закату. Третий крестовый поход не привел к желанной 

цели – освобождению Иерусалима, – но обострил отношения евро-

пейских держав между собой. 

Основной причиной гибели Иерусалимского королевства стало 

единство исламского мира, объединенного волей этого великого пол-

ководца и политика. Весной 1193 г. Салах ад-Дин умер, он был похо-

ронен в Дамаске.  

Смерть лидера повлекла за собой борьбу между его сыновьями 

за раздел государства и возрождение надежды на возвращение Иеру-

салима в сферу влияния Европы. Эти обстоятельства привели к орга-

низации очередного Крестового похода. 

Главное событие Четвертого крестового похода, начатого  

в 1202 г., – разграбление крестоносцами Константинополя в 1204 г. 

Но до этого крестоносцы, благодаря хитроумной комбинации венеци-

анского дожа, атаковали христианский город Задар
81

 – торгового со-

перника Венеции, – что втянуло рыцарей в династическую борьбу ви-

зантийцев. Взятие Константинополя позволило крестоносцем создать 

Латинскую империю и сделать этот город ее столицей. Князья Удель-

ной Руси не признали это государство, они продолжали считать за-

конным правителем Константинополя императора Никейской импе-

рии
82

. События этого похода ускорили наступление кризиса кресто-

носной идеи. 

                                                 
81

 Находится в центральной части побережья Адриатики. 
82

 Никейская империя – государство на северо-западе Малой Азии, воз-

никло в 1204 г. после захвата Константинополя крестоносцами. Столица Визан-

тии и резиденция константинопольского патриарха были перенесены в Никею.  



166 
 

Пятый крестовый поход начался с захвата Дамиетты в 1219 г. 

Предпринятому наступлению на Каир помешал разлив Нила, в итоге 

рыцари оставили свои планы и заключили перемирие с Айюбидами. 

В результате Шестого крестового похода (1228–1229 гг.) рыцари 

захватили Иерусалим. В 1228–1229 и 1234–1244 гг. Иерусалим по до-

говору находился в руках крестоносцев. Дальнейшая судьба Иеруса-

лима решилась 17 октября 1244 г. в сражении под Газой (в Пале-

стине), где египетские войска наголову разбили объединенную армию 

крестоносцев.  

Седьмой и Восьмой крестовые походы возглавил французский 

король Людовик IX Святой (1248–1254 гг.). Действия крестоносцев 

вновь начались с захвата Дамиетты, после чего они двинулись на Ка-

ир. Решающее сражение состоялось в 1250 г. под аль-Мансурой. Кре-

стоносцы были разгромлены и стали отступать. Некоторое время они 

еще удерживали Акру и Кайсарию. 

В 1268 г. султан Египта отвоевал Антиохию, в 1289 г. кресто-

носцы потеряли Триполи, в 1291 г. рыцари лишились последней кре-

пости на Востоке – Акры. 

Тесные контакты с культурой Византии и мира ислама отразились 

на сознании европейцев. Более высокий уровень развития Ближнего 

Востока оказал благотворное воздействие на Европу. После походов 

была налажена торговля, которая способствовала технологическому и 

культурному взаимообогащению. Восток подарил Западу обществен-

ные бани (о которых в Европе забыли после Древнего Рима), обогатил-

ся рацион европейцев за счет цитрусовых, гречихи, бахчевых, абрико-

сов и т. д. Европа переняла голубиную почту. Но главное, с чем позна-

комились европейцы, – это достижения мусульманских народов в мате-

матике, астрономии, философии, медицине и других науках, а также 

переводы на арабский язык научных открытий греков, индийцев и дру-

гих народов. Крестовые походы способствовали окончательному 

оформлению рыцарства как сословия и усилению королевской власти 

из-за того, что наиболее смелые, агрессивные рыцари уехали за море – 

их энергия была потрачена на разрушение чужих земель. 



167 
 

Вопросы для проверки: 

1. Почему крестоносцы так стремились на Ближний Восток? 

Укажите несколько причин. Какая из них самая главная? Докажите. 

2.  Вспомните, куда, кроме Ближнего Востока, устраивались 

Крестовые походы? Каковы их последствия? 

3. Какой из походов стал для рыцарей самым удачным и почему? 

4. Какие произведения искусства, литературы, кино посвящены 

походам рыцарей на Ближний Восток и в другие регионы мира? 

Назовите не менее пяти произведений. 

 

Тест по теме 8 

1. Традиция ограничивает период Крестовых походов временем: 

а) 1096–1270 гг., 

б) 1106–1292 гг., 

в) 1109–1304 гг. 

 

2. Призыв к Первому крестовому походу прозвучал на соборе: 

а) в Риме, 

б) Клермоне, 

в) Париже. 

 

3. Мечеть «Куббат ас-Сахра» стала церковью в результате:  

а) Первого крестового похода, 

б) Второго крестового похода, 

в) Четвертого крестового похода. 

 

4. Салах ад-Дин стал султаном Египта: 

а) в 1169 г., 

б) 1174 г., 

в) 1181 г. 

 



168 
 

5. Взятие Константинополя в 1204 г. послужило созданию  

рыцарями: 

а) Латинской империи, 

б) графства Эдесского, 

в) Антиохийского княжества. 

 

6. Разлив Нила помешал рыцарям захватить Каир в ходе: 

а) Второго крестового похода, 

б) Третьего крестового похода, 

в) Пятого крестового похода. 

 

7. Подписание договора между Ричардом I и Салах ад-Дином 

состоялось:  

а) в 1191 г., 

б) 1192 г., 

в) 1193 г. 

 

8. Рыцари лишились последней крепости на Востоке – Акры:  

а) в 1290 г., 

б) 1291 г., 

в) 1292 г. 



169 
 

Тема 9. Монгольские походы. Вторжение монголов в земли  

мусульман. Падение Аббасидского халифата. Зарождение Золотой 

Орды. Исламизация Золотой Орды 

 

Монгольские походы 

Один из величайших полководцев Чингисхан родился в семье 

нойона Есугея. При рождении он получил имя Темучжин. Точная дата 

его рождения не установлена, но за основу берутся 1155, 1162 или 

1167 гг. Когда Темучжину было примерно 10 лет, его отец погиб. 

Юность Темучжина прошла в боях, в годы сражений он получил 

репутацию талантливого военачальника и бесстрашного воина.  

В 1206 г. на реке Онон состоялся курултай, который провозгла-

сил Темучжина повелителем всех монголов и присвоил ему титул 

«Чингисхан» (возможно, что самый верный перевод этого титула – 

«Владыка мира»). 

Чингисхан нанес первый удар по соседям – бурятам, эвенкам, 

енисейским киргизам, уйгурам. К 1211 г. их земли были покорены. 

Джучи (сын Чингисхана) завоевал Южную Сибирь в 1207–1208 гг. 

В 1211–1218 гг. монголы завоевали Северный Китай (империя Цзинь) 

и Корею. В 1215 г. монголы захватили Пекин. Из покоренной части 

Китая они вывезли новейшую военную технику (стенобитные, мета-

тельные орудия) и инженеров, которые помогали в их эксплуатации. 

Завоевание Китая монголы смогли завершить только в 1279 г. 

В 1211 г. в Семиречье вторглись монголы во главе с Хубилаем-

нойоном. Глава карлуков Арслан-хан, а также правитель Алмалыка 

(в долине реки Или) мусульманин Бузар добровольно подчинились 

монголам. В этом году уйгурский правитель Барчук, не решившись на 

ведение войны, покорился Чингисхану. В 1216 г. Чингисхан поручил 

ему добить меркитов, бежавших в восточный Дешт-и-Кипчак. Мон-

голы разгромили их возле Иргиза. Но войска Джучи подверглись вне-

запному удару войск хорезмшаха Мухаммада II, после чего монголы 

ушли на восток. 



170 
 

Желая обезопасить фланги, перед походом на Запад Чингисхан 

попытался в 1218 г. провести переговоры с хорезмшахом о разделе 

сфер влияния. Для этого два раза были отправлены посланники, но 

они были уничтожены. 

В 1218 г. Чингисхан отправил войска под командованием Джэбе 

в район Кашгарии
83

, части Семиречья
84

 и Ферганы, где в это время 

правил Кучлук. Мусульмане, которых Кучлук притеснял, подняли 

восстание и перешли на сторону монголов. В итоге Кучлук бежал. 

В 1224 г. Чингисхан вернулся в Монголию с основными силами. 

В этом году он разделил территорию Монгольской империи и земли, 

которые еще предстояло покорить, между своими сыновьями. Именно 

поэтому 1224 г. считается многими историками датой возникновения 

улуса Джучи. Хотя есть мнение, что еще в 1207 г. «Потрясатель Все-

ленной» дал своему сыну Джучи (отцу знаменитого хана Бату) земли – 

улус Джучи. В 1227 г. хан Джучи умер и его наследником стал хан Ба-

ту. Но ему еще предстояло взять силой оружия завещанные земли. 

Часть войска, примерно 30 тыс. воинов, под руководством та-

лантливых военачальников Джэбе и Субедея отправилась из Средней 

Азии в дальний разведывательный поход. Они прошли через Иран и 

Закавказье. Разбили объединенные армяно-грузинские войска. 

Но, встретив мощное сопротивление, вынуждены были покинуть тер-

риторию Грузии, Армении и Азербайджана. Затем они вышли в степи 

Северного Кавказа по берегу Каспийского моря и нанесли поражение 

аланам и половцам и разграбили крымский город Судак. Половцы по-

просили помощи у русских князей. 31 мая 1223 г. монголы разгроми-

ли войска половцев и князей в приазовских степях на реке Калка. 

Из русских дружин уцелело не более десятой части. Возвращаясь до-

                                                 
83

 Часть Синьцзян-Уйгурского автономного района современного Китая. 
84

 Область расположена между озерами Балхаш на севере, Сасыколь 

и Алаколь на северо-востоке, хребтом Джунгарский Алатау на юго-востоке, 

хребтами Северного Тянь-Шаня на юге. Семь главных рек, от которых произо-

шло название региона: Или, Каратал, Биен, Аксу, Лепси, Баскан, Сарканд. 



171 
 

мой, монголы попытались захватить Волжскую Булгарию.  

Но не смогли это сделать.  

В 1227 г. скончался Чингисхан. Его смерть оказалась большим 

испытанием для всей монгольской империи. Лишь в 1229 г. на курул-

тае, в котором участвовали сыновья и близкие родственники Чингис-

хана, а также монгольская знать, новым великим ханом был избран 

Угедей (третий сын Чингисхана). 

В 1235 г. на курултае было принято решение о новом походе 

в Европу. На помощь хану Бату направлялись силы других улусов. 

В 1236 г. он во главе объединенного войска Чингизидов вторгся 

в пределы Волжской Булгарии и подчинил ее себе. 

В декабре 1237 г. монголы вторглись в Рязанское княжество 

и разорили его столицу. В 1238 г. они сожгли Коломну, Москву, Вла-

димир, Торжок. 4 марта 1238 г. на реке Сить русские потерпели же-

стокое поражение. Монголы двинулись к Новгороду, но не дошли 

до этого города и повернули. И хотя «господин Великий Новгород» 

не подвергся нашествию, но и он вынужден был признать власть хана 

Бату. На пути домой монголы разорили множество населенных пунктов. 

Отдохнув на юге и набравшись сил, войска Бату весной 1239 г. 

предприняли второй поход на Русь. Батый захватил Муромский край, 

города по Средней Волге, в том числе Нижний Новгород. Но главный 

удар пришелся на богатые города Южной Руси. В марте было захва-

чено Переяславское княжество, в октябре Черниговское. Осенью 1240 г. 

наступил печальный черед Киева. Это был третий поход против Удель-

ной Руси. Сохранились весьма противоречивые данные о количестве 

воинов, которых Бату смог привести для штурма Киева. Некоторые 

авторы утверждают, что таковых было около 600 тыс. Впервые за всю 

свою историю Киев был взят иноплеменниками. 

В 1240 г. монголы захватили Галич, Владимир.  

Часть войск Бату повернула на юг и добила половцев, затем под-

чинила себе весь Крымский полуостров. Отдельные отряды завоевали 

Северный Кавказ и Закавказье. 



172 
 

В 1240 г. монголы продолжили поход на Запад, захватили Галиц-

ко-Волынское княжество. Под Каменцем и Колодяжиным они потер-

пели ряд неудач и лишь ценой больших усилий захватили эти города. 

Ожесточенная борьба развернулась за Владимир-Волынский. 

Взяв город, войска хана не смогли захватить крепость Холм и ушли 

дальше на запад. 

Некоторые последствия монгольского вторжения на территорию 

Удельной Руси показывают следующие факты: 

1. За четыре месяца хан Бату захватил всю Южную и Юго-

Западную Русь. Из 74 городов были разрушены почти 50, 14 из них 

так и не были восстановлены.  

2. Нашествия избежали лишь Полоцкое и Смоленское княжества. 

3. Войска Бату вышли на границу Венгрии и Польши. 

Монгольские полководцы мечтали дойти «до моря франков», 

то есть до Атлантического океана. Они хотели повторить путь гуннов. 

Но воинов у завоевателей оставалось все меньше и меньше. Почти 

половину их армии составляли воины покоренных народов, которые 

не хотели умирать за интересы монгольских вождей. 

В 1241 г. Батый прошел по землям Польши, Венгрии, Чехии, 

Молдавии, Валахии. Были захвачены тогдашние столицы Польши 

(Краков) и Венгрии (Будапешт), другие крупные города восточноев-

ропейских государств. В Чехии и Польше его войска потерпели не-

сколько поражений. Хорватия и Далмация были последними террито-

риями, до которых дошли воины хана Бату. Там они в сражениях про-

тив объединенных армий европейцев потерпели несколько поражений 

и в 1242 г. повернули назад.  

К 1242 г. войска хана Бату дошли до Центральной Европы и вы-

шли к берегам Адриатического моря. Однако весть о смерти кагана 

прервала поход. Несмотря на победы над войсками Венгрии, Литвы, 

Польши, Чехии, они повернули домой. Европа была спасена. Хотя и 

потом монголы организовывали походы против европейцев, но уже 

без прежнего размаха. 



173 
 

В науке нет однозначного объяснения такому уходу из Европы 

в 1242 г. Но существует несколько версий: 

1. Многолетний поход истощил армию хана Бату морально и фи-

зически, количество невосполнимых потерь достигло критического 

уровня. 

2. После смерти в Монгольской империи (Еке Монгол улус –  

Великий Монгольский улус) Великого хана Угедея необходимо было 

созвать в столице – Каракоруме – курултай для выборов нового лиде-

ра. Для такого представительного мероприятия требовалось участие 

всех Чингизидов. 

Безусловно, выживание государств Чингизидов автоматически 

влекло за собой гибель других стран, культурного наследия многих 

народов. Но история не знает примеров, когда становление великой 

империи совершалось бескровно, без вреда для других цивилизаций.  

В этих условиях хан Бату и его улус могли выжить только при 

условии сосредоточения усилий на укреплении собственного государ-

ства. Предпринятые Батыем и его преемниками меры дали возмож-

ность добиться реальной независимости от Великого хана. Проявле-

ние самостоятельности улуса Джучи отразалось в нескольких фактах: 

1. Появились монеты с изображением «великой тамги» Джу-

чидов в конце 50-х гг. XIII в. 

2. Хан Менгу-Тимур (1266–1280 гг.) смог уничтожить оппонен-

тов, которые хотели сохранить единство с Каракорумом. Он взял курс 

на полное отделение своего улуса от Монголии. Этот внук хана Бату 

стал чеканить монеты со своим именем и ханским титулом «право-

судный Великий хан». 

3. Важным шагом в разделе империи стал созыв в 1269 г. курул-

тая ханов улусов Джучи, Чагатая, Угедея. На нем были утверждены 

границы улусов и создан блок против хана Хулагу, который основал 

династию Хулагуидов в Передней Азии. 

Таким образом, именно ханы улуса Джучи стали одними из са-

мых значительных руководителей того времени. Они имели влияние 

на многие страны. Не последнее значение имело выгодное географи-



174 
 

ческое положение улуса Джучи. Через его территорию проходило не-

сколько торговых путей: 

1. Поволжский – связывал мусульманский Восток с Балтийским 

морем, на котором замыкались интересы многих государств Европы. 

2. Черноморско-Волжский – соединял причерноморские города 

с городами Нижнего Поволжья и со среднеазиатским ответвлением Ве-

ликого шелкового пути (эта караванная дорога проходила через города 

Восточного Туркестана, Семиречья, Хорезма в Поволжье, а оттуда – 

в Центральную Европу). 

3. Транскавказский – связывал страны Ближнего Востока с Юго-

Восточной Европой. 

Монгольские и Крестовые походы оказали влияние на традицион-

ные торговые маршруты из Китая в Европу: значительная их часть стала 

пролегать через империю Джучидов. К тому же многочисленные трофеи 

привели хана Бату и его потомков к мысли покорить новые территории, 

особенно на Западе, и усилить влияние на караванные дороги. Эти уси-

лия увенчались успехом: в 1243 г. князь Даниил (Галицко-Волынское 

княжество) признал себя подданным хана Бату, в 50-е гг. были предпри-

няты удачные походы в Литву и Польшу. С 60-х гг. ХIII в. до 90-х гг.  

ХIV в. внимание Джучидов было сосредоточено на Закавказье – важном 

участке Великого шелкового пути и плацдарме для броска на Ближний 

Восток. 

Наиболее важными союзниками Джучидов в это время стали 

мамлюки и сельджуки, а главными врагами были Хулагуиды, Визан-

тия, государства крестоносцев на Ближнем Востоке. 

К концу XIII в. образовалась огромная Монгольская империя, 

простиравшаяся от Амура и Желтого моря на востоке до Дуная и Ев-

фрата на западе. 

 

Вторжение монголов в земли мусульман. Падение Аббасид-

ского халифата 

Летом 1219 г. Чингисхан возглавил 200 тыс. воинов и вторгся на 

территорию Средней Азии. Хорезмшах Мухаммад II хотел победить 

монголов за счет обороны крепостей. Монголы, численно уступавшие 



175 
 

хорезмийцам, но имеющие более богатый опыт участия в войнах, 

разбили их по частям. Руководители некоторых городов, поверив 

обещаниям почетной сдачи, не оказали монголам сопротивления. 

В итоге армия Чингисхана за 1220–1221 гг. захватила Бухару, Самар-

канд, Отрар, Ургенч, Мерв, Хорезм, Ходжент, Нишапур и множество 

других городов. Хорезмшах Мухаммад II бежал и вскоре умер. Пре-

следуя его сына, монгольские воины впервые проникли в Индию. 

Сын Мухаммада II – хорезмшах Джалал ад-Дин Манкбурны – потер-

пел поражение от монголов в 1221 г. на реке Инд. 

Монгольское завоевание привело цветущую Среднюю Азию 

к длительному упадку. Была разрушена ирригационная система, про-

изошло опустынивание местности. Земледелие было вытеснено коче-

вым скотоводством. 

Преемники Чингисхана продолжили завоевательные походы. 

В 1231 г. монголы окончательно разгромили Джалал ад-Дина Манк-

бурны, захватили часть Ирана и вторглись в Малую Азию, где 

в 1243 г. нанесли поражение сельджукскому султану Гийас ад-Дину 

Кай-Кубаду II.  

К середине XIII в. монголы не имели серьезного влияния на зем-

ли к западу от Амударьи. Именно поэтому было принято решение ор-

ганизовать поход в эти земли. В 1256 г. армия под руководством Хула-

гу форсировала Амударью. Это известие заставило многих мусуль-

манских правителей подтвердить свою верность Монгольской импе-

рии. Их примеру последовали многие исмаилитские вожди, отдавав-

шие без боя свои крепости. В сентябре 1256 г. пал главный оплот ни-

заритов – крепость Маймундиз в районе Аламута. В отместку за со-

противление монголы разрушили в Иране все низаритские крепости. 

Таким образом, в 1256 г. Хулагу завершил завоевание иранских 

земель.  

После завоевания Ирана армия Хулагу двинулась на Багдад. 

В это время халифат возглавлял халиф аль-Мустасим (1242–1258 гг.). 

Хулагу в феврале 1258 г. взял Багдад и подвергнул его разорению. 

Но его дальнейшее продвижение на Ближний Восток было останов-



176 
 

лено мамлюкским Египтом, куда был тайно вывезен потомок послед-

него аббасидского халифа, казненного монголами. В Египте он был 

провозглашен халифом, но, лишенный каких-либо реальных рычагов 

власти, стал лишь символом для стран ислама. 

После Багдада были захвачены Басра, Васит, Хиллу и другие го-

рода Ирака. В 1259–1260 гг. монголы захватили сирийские города Ни-

сибин, Харран, Халеб, Дамаск и др. Но на пути монгольской армии 

встали войска египетского султана Кутуза (1259–1260 гг.). В сентябре 

1260 г. при Айн Джалуте (к западу от реки Иордан) произошло гене-

ральное сражение между мамлюками и монголами. Мамлюки одер-

жали блестящую победу и заставили монголов уйти за Евфрат. В ито-

ге эта река стала естественной западной границей государства Хула-

гуидов, а Сирия перешла под власть мамлюков. Мамлюки были не 

единственными врагами Хулагу, и он был вынужден приложить зна-

чительные усилия для борьбы с угрозой с севера. 

В начале 60-х гг. XIII в. начался период длительных войн за об-

ладание территорией Азербайджана, так как через него проходили 

торговые пути между Европой и Востоком. Войны между Джучидами 

и Хулагуидами шли с перерывами почти сто лет. Армии Хулагу уда-

лось преодолеть Дербентский проход, но Берке ее разгромил в сраже-

нии между реками Кумой и Тереком.  

Большой проблемой для Хулагуидов были среднеазиатские Ча-

гатаиды, которые совершали нападения и наносили серьезный ущерб. 

Хулагуидов не оставляла мечта захватить Сирию и Палестину. Для ее 

осуществления Абака должен был найти союзников против мамлю-

ков. Поэтому он попытался найти союзников в лице европейских мо-

нархов и руководителей церкви. Но эти планы провалились. 

Тем не менее государство Хулагуидов занимало огромную тер-

риторию: от Амударьи на востоке до Евфрата на западе, от Оманского 

залива на юге до Черного и Каспийского морей на севере. Население 

было многонациональным: персы, курды, тюрки, арабы, евреи и др. 

Местные правители, проявившие лояльность по отношению 

к завоевателям, сохранили свои владения, но платили дань. У небла-

гонадежных местных землевладельцев их имения изымалась. 



177 
 

Последним ильханом из прямых потомков Хулагу стал Абу Сайд 

(1317–1335 гг.). После смерти Абу Сайда, не оставившего потомства, 

реальная власть перешла в руки главы племени джалаир шейха Хаса-

на Бузурга (ум. в 1356 г.). Он возводил на престол Чингизидов, проис-

ходивших от боковых ветвей, но это не спасло государство, и в 1353 г. 

оно распалось. 

 

Зарождение Золотой Орды 

Подробного пояснения требует термин «Золотая Орда». Улус 

Джучи, самоназвание Великое государство (на тюркском – Улуг улус) 

в русской традиции – Золотая Орда – средневековое государство в 

Евразии. В науке нет однозначного подхода к происхождению и вре-

мени появления термина «Золотая Орда». Анализ литературы помог 

выявить несколько подходов к этой проблеме: 

1. В 1380 г. воссоединились Ак Урду (Белая Орда) и Кок Урду 

(Синяя Орда) – владения Чингизидов в Сибири, – получив название 

Золотой Орды. 

2. В начале XIV в. улус джучи распался на Синюю и Белую  

Орду. Впоследствии за Белой Ордой, располагавшейся в бассейне рек 

Волги и Дона, в Крыму и на Северном Кавказе, закрепилось название 

Золотой Орды. 

3. В Удельной Руси джучидское государство долгое время не 

имело какого-либо специального названия, и вместо него в летописях 

употреблялись выражения типа: «в татары», «из татар», «к Батыю» 

и т. п. С конца XIII в. на смену этим названиям приходит наименова-

ние «орда». Это слово окончательно приобретает терминологическое 

значение «государство» в XV в., после распада Золотой Орды на ряд 

самостоятельных владений. Термин «Золотая Орда» связан с приня-

тым у монголов, начиная с Чингисхана, названием царской кочевой 

ставки и роскошного парадного шатра великого хана. В современной 

историографии термин «Золотая Орда» часто используется как сино-

ним термина «улус Джучи». 



178 
 

4. Название «Золотая Орда» («Златая Орда», «Великая Орда Зла-

тая») впервые было употреблено в 1565 г. в историко-публицистическом 

сочинении «Казанская история», когда самого государства уже не суще-

ствовало. До этого времени во всех русских источниках слово «орда» 

использовалось без прилагательного «золотая». Термин «Золотая  

Орда» вошел в обиход в XVI–XVII вв.
85

, а с XIX в. прочно закрепился 

в историографии и использовался для обозначения улуса Джучи в це-

лом либо (в зависимости от контекста) его западной части со столи-

цей в Сарае. В западноевропейских источниках были распространены 

наименования «страна Команов», «Комания» или «держава татар», 

«земля татар», «Татария». 

5. По мнению известного ученого и богослова Ризаэтдина 

Фахретдина, этот термин был придуман в XVIII в. русскими учены-

ми
86

. Он считал, что термин «Золотая Орда» означал место ставки ха-

на, по-тюркски ставку хана называли Ак Урду, то есть Белая Орда, где 

слово «ак» (белое) было равнозначно слову «алтын» (золото). 

6. В золотоордынских, арабских и персидских источниках госу-

дарство не имело единого названия. Оно обычно обозначалось тер-

мином «улус» с добавлением какого-либо эпитета («Улуг улус») или 

имени правителя («улус Берке»), причем не обязательно действующе-

го, но и царствовавшего ранее («Узбек, владетель стран Берке»,  

«послы Тохтамышхана, государя земли Узбековой»). Наряду с этим 

в арабо-персидских источниках часто использовался старый геогра-

фический термин Дешт-и-Кипчак (Дешт-и-Кыпчак) (Кыпчакская 

степь). Слово «орда» в этих же источниках обозначало ставку (пере-

движной лагерь) правителя (примеры его употребления в значении 

«страна» начинают встречаться только с XV в.). Термин «Золотая 

Орда» в значении «золотой парадный шатер» встречается в описании 

арабского путешественника Ибн Баттуты применительно к резиден-

ции хана Узбека.  

                                                 
85

 Хамидуллин Б.Л., Измайлов И.Л. Ислам в Золотой Орде. Казань, 2008. С. 2. 
86

 Ланда Р.Г. Россия и мир российского ислама. М., 2011. С. 33. 



179 
 

Таким образом, Золотая Орда – улус Джучи – одно из государств 

распавшейся к середине XIII в. империи Чингисхана. Во главе Золо-

той Орды стояла монгольская династия из рода старшего сына Чин-

гисхана Джучи (1206–1227 гг.); тюркское самоназвание Золотой Орды – 

«Улуг улус» («Великое государство»). Территория Золотой Орды 

в XIII в. включала на востоке Сибирь с пограничными реками Иртыш 

и Чулыман, отделявшими владения Джучидов от метрополии. Окра-

инными районами здесь являлись Барабинские и Кулудинские степи. 

Северная граница на просторах Сибири находилась в среднем тече-

нии реки Оби. Южная граница государства начиналась в предгорьях 

Алтая и проходила севернее озера Балхаш, затем тянулась к западу 

через среднее течение Сырдарьи, южнее Аральского моря, к улусу 

Хорезм. Этот район древнего земледелия составлял южный улус Зо-

лотой Орды с центром в городе Ургенче. На западном берегу Каспий-

ского моря пограничным городом, принадлежавшим Джучидам, был 

Дербент. Отсюда граница тянулась вдоль северных предгорий Кавказ-

ского хребта к Таманскому полуострову, полностью входившему в со-

став Золотой Орды. Север полуострова Крым в XIII–XIV вв. входил в 

Золотую Орду, а его побережье и горные районы представляли в это 

время целый ряд полузависимых от завоевателей мелких феодальных 

владений. Наиболее важными и известными среди них были итальян-

ские города-колонии Кафа (Феодосия), Солдайя (Судак), Чембало 

(Балаклава). К западу от Черного моря граница государства тянулась 

вдоль Дуная до венгерской крепости Турну-Северная (Нижнедунай-

ская низменность). Северные пределы государства в этом районе 

ограничивались отрогами Карпат и включали степные пространства 

Пруто-Днестровского междуречья. Именно здесь начиналась граница 

Золотой Орды с русскими княжествами. Особенность статуса земель 

Удельной Руси заключалась в том, что при достаточно широком 

включении в экономический организм и в военную мощь Монголь-

ской империи и ее наследников, русские земли смогли сохранить 

внешний контур своих границ, а в XV в. даже раздвинуть их, в том 

числе за счет сюзерена. 



180 
 

В XV в. ханам Золотой Орды подчинялась огромная территория: 

от Дуная на западе до Иртыша на востоке, от Дербента на юго-западе 

и Хорезма на юге до Прикамья и Причулымья на севере. В целом вся 

территория улуса Джучи разделялась на земли оседлых народов  

(которые имели традиции государственности и частично сохранили 

внутреннюю автономию), например русские княжества и булгарские 

эмираты, и владения кланов кочевой знати – в основном это степи 

Причерноморья, Крыма, Поволжья, Южного Урала и Южной Сибири. 

История этого огромного государства во многом определила 

судьбу многих государств Евразии. Главная особенность улуса Джучи – 

создание этого государства началось благодаря силе монгольского 

оружия, но постепенно народы, вовлеченные в монгольскую орбиту, 

переплавились в особую цивилизацию, стержнем которой стал ислам. 

Созданное монгольскими завоевателями огромное государство было 

населено множеством народов, среди которых численно доминирова-

ли представители тюркской языковой группы. Своему рождению эта 

империя, как и другие, принадлежащие Чингизидам, обязана мудрому 

решению Чингисхана. Он смог мудро поделить между потомками 

территорию империи, завещав сыновьям улусы, которые были в со-

ставе единого государства около сорока лет после его смерти. Улус 

Угедэя – Монголия и Северный Китай, улус Чагатая – Средняя Азия, 

улус Джучи – пространства к западу и югу от Иртыша до Уральских 

гор, Аральского и Каспийского морей. Уже в 40-х гг. XIII в. выделился 

еще один улус, охватывающий часть Ирана и Закавказье, который до-

стался внуку Чингисхана – хану Хулагу. В 1258 г. он захватил Багдад. 

Это стало еще одним звеном в цепи катастроф Аббасидского халифа-

та. На карте мира появилось множество государств, которые мечтали 

стать его наследниками. 

Чингисхан, предвидя возможные междоусобицы между своими 

потомками, завещал им не только подвластные ему земли, но и непо-

коренные территории. Тем самым, разведя по сторонам света потом-

ков, он смог отсрочить гибель великой империи.  



181 
 

Сердцевину государства составил Дешт-и-Кыпчак – Кыпчакская 

степь. 

В период с 1224 по 1266 гг. улус Джучи находился в составе 

Монгольской империи. В 1266 г. при хане Менгу-Тимуре улус Джучи 

обрел самостоятельность, сохранив только формальную зависимость 

от имперского центра.  

Таким образом, в ХIII в. Золотая Орда прошла путь от удела, вы-

деленного Чингисханом своему сыну Джучи в составе Монгольской 

державы, до независимого государства – империи Джучидов, оконча-

тельная суверенизация которой приходится на 60-е гг. К 70-м гг. ста-

новление империи Джучидов завершилось. Период наибольшего по-

литического и экономического могущества империя Джучидов до-

стигла в период правления ханов Узбека (1312–1342 гг.) и Джанибека 

(1342–1357 гг.). Именно в это время произошло резкое усиление цен-

тральной власти, сложилась единая система управления империей, 

стабилизировались границы, а огромная армия, состоящая в основном 

из мелких держателей условных владений, успешно воевала с сосе-

дями в Закавказье и Восточной Европе. В начале XIV в. было также 

завершено принятие ислама в качестве государственной религии Зо-

лотой Орды, что способствовало дальнейшей интеграции местных 

тюркоязычных народов, формированию единого государствообразу-

ющего этноса и наложило глубокий отпечаток на всю последующую 

историю тюркских народов Евразии. 

В 1251 г. Батый участвовал в государственном перевороте 

в Монгольской империи, в результате которого великим ханом импе-

рии стал Мунке. 

 

Исламизация Золотой Орды 

С 1312 г. государственной религией Золотой Орды стал ислам. 

К середине XV в. она распалась на десяток самостоятельных ханств. 

Ее центральная часть, номинально продолжавшая считаться верхов-

ной, – Большая Орда – прекратила существование в начале XVI в. 



182 
 

До ХIII в. ислам стал господствующей религией во многих реги-

онах, которые монголы покорили, а также в соседних регионах. Речь 

идет о территории Урала, Поволжья, Кавказа, Крыма, Средней Азии. 

В начале становления Еке Монгол улуса веротерпимость, возведенная 

в закон, служила гарантом сохранения и укрепления государственно-

сти. При этом для руководства империи во главу угла ставилась поли-

тическая лояльность – отказ от войны против захватчиков под рели-

гиозными знаменами как наиболее понятными и, соответственно, эф-

фективными. Такой шаг позволил руководству империи монголов 

равноудаленно дистанцироваться от всех религий, кроме политеизма, 

который они в своем подавляющем большинстве исповедовали (хотя 

нельзя отрицать и факт влияния христианства несторианского толка: 

жена хана Бату – Баракчин – и их сын Сартак стали несторианами). 

Первым из Джучидов ислам принял хан Берке, это произошло 

в 1251 г., то есть до того, как он стал ханом. Вместе с ним ислам при-

няли его жены и часть приближенных. Информация об этом событии 

очень быстро распространилась по просторам Евразии. 

Берке, приняв ислам, взял курс на разрыв с Монгольской импе-

рией в идеологическом и политическом смыслах. Ислам в этой ситуа-

ции стал важным условием для союза с мусульманами как внутри его 

империи, так и за ее пределами. Именно с 1257 г. прекратилась чекан-

ка монет с именем Мункэ-каана и появились монеты с именем халифа 

ан-Насир лид-Дина и «высокой тамгой» Дома Джучи, примерно 

с 1260 г. прекращается выплата налогов в Каракорум. 

Взяв курс на отделение, хан Берке опирался на знатных людей 

государства, которые увидели огромные выгоды в новом курсе своего 

хана. На стороне Берке были и мусульманские купцы. Последние ока-

зались на территории улуса Джучи еще при хане Бату и выполняли 

функции чиновников. После прихода Берке к власти перед мусульма-

нами открылись новые возможности, в том числе и для увеличения 

темпов распространения ислама, что в конечном итоге усиливало госу-

дарство, которое состояло из разных народов. В этом контексте за-



183 
 

служивает внимания и война Джучидов и Хулагуидов, которая шла 

в период 1262–1336 гг. Она разгорелась из-за нежелания хана Хулагу 

признать главенство ханов улуса Джучи. При этом Хулагу смог в 1258 г. 

захватить город Багдад. Это вызвало обострение отношений Хулагу 

с мамлюками Египта. Именно к ним был тайно доставлен родствен-

ник последнего аббасидского халифа аль-Мустасима, казненного 

монголами. В Египте он был провозглашен халифом, но, не имея ре-

альной власти, он стал религиозным символом для стран ислама. 

Особую окраску этим событиям придает следующее обстоятельство: 

часть специалистов считает, что хан Хулагу принял христианство 

несторианского толка, некоторые полагают, что он не принимал хри-

стианство, но несторианами были старшая жена Хулагу Докуз-хатун и 

его лучший полководец Китбуга. Это дает основания полагать, 

что в противостоянии с мусульманами был и религиозный мотив. 

Дипломатические усилия мамлюков были направлены на вовле-

чение Берке в войну против Хулагу с опорой на исламскую солидар-

ность: послы Джучидов, принятые султаном Египта, присягнули ха-

лифу, признав его главенство в делах веры. Вступив в войну с Хулагу-

идами, улус Джучи тем самым стал союзником сельджуков и мамлю-

ков, но врагом Византии, Рима и государств крестоносцев на Ближ-

нем Востоке.  

Таким образом, Золотая Орда показала всему миру приоритеты 

своей внутренней и внешней политики. 

Вместе с тем анализ литературы по теме дает основания заявить, 

что ислам не сразу стал религией подавляющего большинства государ-

ства. Так, даже хан Менгу-Тимур (1266–1280 гг.) был политеистом, 

и ислам при нем не во всех регионах имел определяющее влияние. 

В государстве продолжали функционировать прежние порядки: для пе-

чатей на ханские ярлыки использовалось квадратичное уйгурское пись-

мо, в качестве верительных грамот чиновники использовали пайцзы 

с традиционной формулой со ссылкой на санкцию «Вечного Неба» 

и волю хана. Не только общественная, но и повседневная жизнь, даже 



184 
 

в ставке хана, регламентировалась тюрко-монгольской традицией.  

Ислам имел сильные позиции в Хорезме, Булгарии, Приаралье, но его 

влияние не было доминирующим по всей территории империи. 

Правивший в 1281–1287 гг. хан Туда-Менгу принял ислам и от-

правил посольство к египетскому султану для установления тесных 

отношений. Но его сыновья организовали дворцовый переворот и 

лишили отца власти. Следствием этого события стало замедление 

темпов исламизации страны, которая возобновилась при хане Токта 

(1291–1313 гг.). Мусульмане оказывали этому хану самую серьезную 

поддержку, что положительно сказалось на государственных делах: 

росли доходы от международной торговли, успешно шли боевые дей-

ствия за пределами страны, росло число жителей государства, прини-

мавших ислам. Последнее обстоятельство в наибольшей степени поз-

волило аристократам возвести на трон хана Узбека (1313–1342 гг.), 

после чего был взят решительный курс на исламизацию всех сфер 

жизни государства. Это позволяет говорить, что именно с 1313 г. ис-

лам становится определяющей силой в политическом, экономическом 

и культурном развитии многих народов империи Джучидов. Анализ 

литературы позволяет выделить несколько направлений деятельности 

государства по реализации этого курса: 

1. Хан Узбек стал чеканить на монетах свое полное мусульман-

ское имя «Султан Мухаммад Узбек-хан».  

2. Произошло внедрение исламских, в том числе правовых 

и налоговых, терминов (например, закят) в практику государственной 

жизни. Ислам стал фундаментом идеологии, политики, культуры 

и экономики Золотой Орды. 

3. После 1313 г. мусульмане стали активно вытеснять иноверцев 

из системы управления государством. Причиной этого стало желание 

хана Узбека опереться на близких ему людей, в первую очередь на го-

родское население. 

4. Началось массовое обращение в ислам. Становление ислама в 

качестве государственной религии и принятие этой религии большим 



185 
 

количеством людей не означало, что ислам стал доминантой обще-

ственного сознания и поведения (здесь можно провести параллель 

с принятием христианства на Руси, более того, сегодня мы можем 

наблюдать «родимые пятна» политеизма в поведении некоторых хри-

стиан). Многие новообращенные мусульмане Золотой Орды сохраня-

ли веру в магию, местные культы святых, суеверия и т. п. При этом 

городские жители соблюдали каноны ислама гораздо более строго, 

чем степняки-кочевники. У последних наблюдалось значительное 

наслоение пережитков язычества. 

5. В фольклоре начали преобладать исламские мотивы. Характер-

ным элементом бытовой культуры золотоордынского периода является 

многоцветная роспись – геометрические, арабесковые орнаменты. 

6. Произошла ориентация во внешней политике на страны исла-

ма. В первую очередь на мусульманский Египет. 

7. В столице Золотой Орды хан Узбек и его потомки построили 

множество знаменитых сооружений культового значения: 60-метровый 

минарет Кутлуг-Тимура, мавзолей Тюрабек-ханым, усыпальницу шейха 

Наджм ад-Дина ал-Кубра в Ургенче, множество мечетей и медресе.  

Самые известные из них – Большая и Малая пятничные мечети Верхне-

го Джулата, мечеть на городище Старый Орхей в Приднестровье (около 

3 тыс. м
2
), мечеть Кучугурского городища в Нижнем Поднепровье, ме-

четь и медресе города Солхат в Крыму. Джами-мечеть в Болгаре –  

«Четырехугольник» – была построена в 1230–1260-е гг. и существовала 

до середины XVI в., а ее руины сохранялись вплоть до XX в. К зданию 

мечети примыкал минарет высотой более 20 м. Такие сооружения пока-

зывали величие государства, ставшего мусульманским. Г.А. Федоров-

Давыдов подчеркивал: «В силу ориентации ханов на мусульманство 

и городской быт среднеазиатско-иранского типа, в южнорусской степи, 

далекой от ислама, вдруг пышно распускается совершенно чуждая но-

мадам яркая урбанистическая восточная средневековая культура, куль-

тура поливных чаш и мозаичных панно на мечетях, арабских звездоче-

тов, персидских стихов и мусульманской духовной учености, толкова-



186 
 

телей Корана и математиков-алгебраистов, изысканно тонкого орнамен-

та и каллиграфии»
87

. 

Культовая архитектура испытывала влияние различных школ и 

направлений. Специалисты отмечают большое влияние сельджукской 

и среднеазиатской архитектуры. 

При постройке зданий в улусе Джучи использовались техноло-

гии и материалы, применяемые в других мусульманских странах, что 

делало города Золотой Орды похожими на города других стран мира 

ислама. Города империи были крупными политическими, хозяйствен-

ными, религиозными и культурными центрами. Археологами найде-

ны остатки более 100 золотоордынских городов. 

8. В первой половине XIV в. начала складываться стройная 

структура мусульманского духовенства во главе с потомками пророка 

Мухаммада – сейидами.  

9. Мусульманское духовенство стало узловым компонентом госу-

дарственной машины – генератором, организатором и проводником об-

разовательной политики и религиозно-конфессиональных отношений. 

Особую роль в структуре духовенства играли кади, кази-муфтии – 

судьи-чиновники. Они осуществляли правосудие на основании шари-

ата, занимались вопросами вероучения, соблюдения нравственности, 

контролировали вакфы, могли быть дипломатами. 

10. Вырабатывался оптимальный баланс между адатом и шариа-

том. При этом в Золотой Орде были свои особенности, например при 

похоронах допускалось оставление в могиле оружия. Обязанности су-

дей строились с учетом местных особенностей. 

11. Происходил приток в страну выдающихся знатоков богосло-

вия и фикха и воспитывались собственные кадры. 

12. Начиная с хана Узбека, ханами становились только му-

сульмане. 

                                                 
87

 Федоров-Давыдов Г.А. Искусство кочевников и Золотой Орды: очерки 

культуры и искусства народов Евразийских степей и золотоордынских городов. 

М., 1976. С. 118. 



187 
 

13. Длительный период значительный вес в золотоордынском 

обществе имела идеология «чингизизма» – вера в божественность 

власти ханов из династии Чингисхана, – при этом не были забыты и 

положения Ясы. Постепенно ислам, как во многих других ханствах, 

стал играть роль идеологической опоры и обоснования власти хана. 

То есть право хана на власть утверждалось волей Аллаха, а не силой 

«Вечного Неба». Официальные титулы получили исламское звучание: 

«величие ислама и мусульман», «меч повелителя правоверных», «сул-

тан ислама и мусульман», «шахиншах» и т. д. 

14. Наблюдалось особое отношение к людям Писания. Долгое 

время веротерпимость была основой внутренней политики золотоор-

дынских ханов. Продолжительный период ситуация была аналогична 

той, которая сложилась, например, в Османской империи: христиане 

и иудеи рассматривались как зиммии, то есть находящиеся под по-

кровительством мусульман, и сохраняли свое самоуправление. В го-

родах строились и работали синагоги и церкви, люди Писания имели 

свои кладбища. Такой подход, вероятно, был обоснован как требова-

ниями ислама, так и желанием добиться процветания для государства, 

избежать потрясений, вызванных религиозными разногласиями. 

По мере распада улуса Джучи все больше обнажались религиозные 

противоречия между представителями разных конфессий империи. 

Еще в 1261 г. в Сарай-Берке была образована православная 

епархия, во главе которой стал епископ Митрофан. Она была учре-

ждена Киевским митрополитом Кириллом по просьбе великого князя 

Александра Невского и с разрешения хана Берке
88

. Сарайская епар-

хия занимала всю южную Русь между Волгой и Днепром. В 1460 г. 

была переведена в Москву. 

                                                 
88

 Столицей Золотой Орды при хане Бату стал город Сарай-Бату (близ со-

временной Астрахани); в первой половине XIV в. столица была перенесена в 

Сарай-Берке (основан ханом Берке) (близ современного Волгограда в районе 

нынешнего Волжского). При хане Узбеке Сарай-Берке был переименован в Са-

рай Ал-Джедид. 



188 
 

Еще при хане Бату православное духовенство русских княжеств 

имело льготы. Первоначально они базировались на Ясе, позже – на 

нормах шариата. В 1267 г. митрополит Кирилл получил ярлык, гаран-

тирующий широкие права и свободы: освобождение от налогов, ува-

жение богослужения, защиту от притеснений чиновников. За оскорб-

ление веры, уничтожение имущества церкви полагалась смертная 

казнь. В 1313 г. митрополит Петр совершил поездку в Орду, где ему 

подтвердили льготы православного духовенства. Как это ни парадок-

сально звучит, но ситуация, при которой Русь (единое, великое во 

всех смыслах государство) превратилась в Удельную Русь (княжества, 

враждующие друг с другом, убивающие в междоусобицах сограждан, 

паству церкви) была исправлена ордынцами. Джучиды под страхом 

смерти снизили накал междоусобиц, хотя и поддерживали их ради 

собственной безопасности. После бед и разорений, связанных с их 

нашествием, Джучиды помогли церкви возродиться, дали ей шанс 

подняться экономически, способствовали окормлению паствы. В ис-

тории есть немало примеров подобного поведения со стороны му-

сульман. Наиболее яркий из них – миллеты Османской империи. Как 

султаны рассматривали христиан на покоренных землях новой частью 

османского общества, так и Джучиды считали людей на покоренной 

территории Удельной Руси новыми согражданами, но имеющими 

иные религиозные взгляды. 

Именно поэтому русская церковь длительное время не была 

противником власти ордынцев. В обстановке ордынского владыче-

ства, по крайней мере в первые годы, создавались условия, при кото-

рых церковь, в отличие от предшествующего времени, получила воз-

можность для процветания. 

Так Золотая Орда стала самым северным исламским государством. 

В 1342 г. ханом стал Джанибек – сын хана Узбека. В короткий 

срок он заявил о себе как о бескомпромиссном поборнике ислама. 

По его приказу было уничтожено множество капищ и воздвигнуто 

большое количество мечетей и медресе. 

Происходило и становление всеобщей системы мусульманского 

образования. Обычно медресе организовывали при известной усыпаль-



189 
 

нице, служившей местом паломничества, или мечети. Средства на со-

держание мечетей и медресе, на больницы при них давали вакфы.  

Система мусульманского образования в улусе Джучи служила 

дальнейшему внедрению ислама и повышению квалификации свя-

щеннослужителей. 

В XIV в. в городах Золотой Орды стали приобретать популяр-

ность взгляды суфийского ученого из Бухары – Баха ад-дина Накш-

банда. Суфийские сообщества имели богатые вакфы. Главными чер-

тами суфизма в XIII–XIV вв. в улусе Джучи были: 

1. Воинствующая нетерпимость к инакомыслию. Суфии активно 

пропагандировали идею жесткого, в том числе вооруженного, отстаи-

вания своих идеалов в споре с немусульманами. 

2. Популярность культа святых и легенд о воинах за веру. При 

этом их последователи образовывали влиятельные сообщества. 

Суфийские братства сыграли значительную роль в укреплении 

ислама суннитского толка в улусе Джучи. 

К середине XV в. Золотая Орда распалась на десяток самостоя-

тельных ханств; ее центральная часть, номинально продолжавшая 

считаться верховной, – Большая Орда – прекратила существование 

в начале XVI в. 

Не подлежит сомнению тот факт, что золотоордынская мусуль-

манская цивилизация более двух веков влияла на вектор мирового 

развития, ведь именно это государство стало одним из мощнейших в 

Евразии. Именно поэтому нельзя отрицать факт того, что становление 

российской государственности происходило в условиях взаимовлия-

ния князей и ордынцев, широкого обмена людьми, имеющими бога-

тый управленческий опыт. При этом выиграли обе стороны. Поэтому 

вывод знаменитого ученого Г.В. Вернадского: «Подчинившись госу-

дарям из дома Чингисхана, русская земля в политическом отношении 

была включена в огромный исторический мир, простиравшийся от 

Тихого Океана до Средиземного Моря…»
89

 – является весьма спра-

                                                 
89

 Вернадский Г.В. Монгольское иго в русской истории // Евразийский 

временник. Кн. 5. Париж, 1927. С. 156. 



190 
 

ведливым. В золотоордынский период русские князья были не просто 

данниками Орды, но и активными участниками ее политической жиз-

ни, то есть представляли собой важное звено государственного меха-

низма ханской державы. 

События 1480 г. не означали «обнуления» значимости ханского 

звания, которое продолжало пользоваться уважением. Доказатель-

ством этой мысли служит тот факт, что московские цари не отказыва-

лись даже от ряда важных внешних символов своей власти, имевших 

восточное происхождение: до конца XVII в. цари вели переписку 

с руководителями мусульманских стран с соблюдением ордынских 

протокольных традиций: на документах, которые им отправлялись, 

стояла тугра, заимствованная у ханов
90

. 

С начала XVI столетия в документах, посылаемых крымскими и 

ногайскими ханами, московский государь именуется «Великого улуса 

великий князь». Это показывает, что мусульманские династии, воз-

главившие «осколки» Золотой Орды, признавали московских прави-

телей ее наследниками. Ногайские князья обращались к московскому 

государю: «Великого Чингиз царев прямой род счастливой государь 

еси...»
91

. Мусульмане называли московского царя, а затем российского 

императора – «Ак Падишах», то есть «Белый царь», тем самым при-

знавая его преемником власти Белой Орды
92

. 

 

Вопросы для проверки: 

1. Когда начались и против кого были направлены первые похо-

ды монголов? 

2. Кто из монгольских военачальников добился наибольших 

успехов и почему? 

3. Кто из монгольских лидеров и в какие годы провел сражения 

на территории современных стран СНГ? Какие города при этом по-

страдали больше всего? 
                                                 

90
 Ланда Р.Г. Россия и мир российского ислама. М., 2011. С. 66. 

91
 Трепавлов В.В. Статус «Белого царя»: Москва и татарские ханства в 

XV–XVI веках // Россия и Восток: проблемы взаимодействия. Ч. 2. С. 306–308. 
92

 Цит. по: Ланда Р.Г. Россия и мир российского ислама. М., 2011. С. 33–34. 



191 
 

4. Какие версии о происхождении термина «Золотая Орда» мож-

но назвать? 

5. Какими путями ислам пришел в Поволжье? 

6. Как складывались отношения между исламом и православным 

христианством в эпоху Волжской Булгарии и Золотой Орды? 

 

Тест по теме 9 

1. Джучи завоевывал Южную Сибирь: 

а) в 1206–1207 гг.,  

б) 1207–1208 гг.,  

в) 1207–1209 гг.  

 

2. Монголы захватили Пекин: 

а) в 1213 г.,  

б) 1214 г., 

в) 1215 г. 

 

3. Хулагу завершил завоевание иранских земель: 

а) в 1246 г.,  

б) 1256 г., 

в) 1266 г. 

 

4. Хан Берке принял ислам: 

а) в 1249 г., 

б) 1251 г., 

в) 1253 г. 

 

5. Джами-мечеть в Болгаре – «Четырехугольник» – была построена: 

а) в 1180–1210-е гг., 

б) 1230–1260-е гг., 

в) 1310–1340-е гг. 

 



192 
 

6. Ислам стал государственной религией Золотой Орды: 

а) в 1298 г.,  

б) 1312 г., 

в) 1323 г.  

 

7. В Сарай-Берке была образована православная епархия: 

а) в 1261 г., 

б) 1298 г., 

в) 1347 г. 

 

8. Сарайская епархия была переведена в Москву: 

а) в 1449 г.,  

б) 1460 г., 

в) 1480 г. 



193 
 

Раздел IV. Османская империя 

 

Тема 10. Зарождение Османской империи. Баязид и Мехмед II. 

Завоевание Константинополя 

 

Зарождение Османской империи 

В науке существует несколько подходов к периодизации истории 

Османской империи. Анализ литературы по теме дает возможность 

выделить основные этапы: 

1. Зарождение и развитие – с XIII в. до конца XV – начала XVI вв. 

2. Время расцвета в XVI–XVII вв., государство включало Малую 

Азию, Ближний Восток, Северную Африку, Балканский полуостров 

и прилегающие к нему с севера земли Европы. 

3. Упадок – начался с XVIII в.  

По мнению Ф. Хитцель, эволюция Османской империи прошла 

три стадии
93

: 

1. С конца XIII в. до XV в. – молодость, период формирования и 

роста. 

2. Конец XV в. – середина XVI в. – расцвет, зрелость, время раз-

вития и мощи, период правления Мехмеда II Завоевателя, Селима 

Грозного и Сулеймана Великолепного. 

3. С середины XVI в. начался упадок, старость, закат. Эти тен-

денции обозначились в конце правления Сулеймана Великолепного. 

Многие историки делят историю Османской империи на два этапа: 

1. X–XVI вв. – восходящая линия развития, при этом пик до-

стигнут при султане Сулеймане Кануни (1520–1566 гг.). Это нашло 

свое отражение в увеличении территории и эффективной работе по-

литической системы государства при опоре на ислам. 

2. XVII – начало ХX в. – кризис, в это время происходит распад 

империи, ставшей «больным человеком» Европы. 

                                                 
93

 См. Хитцель Ф. Османская империя. М., 2006. С. 11–12. 



194 
 

На первом этапе становления империи шло активное развитие 

ремесла и сельского хозяйства, рождение городов, в которых работали 

многочисленные деятели культуры: знатоки ислама, ученые, поэты, 

музыканты. Начало XIII в. ознаменовалось событием, определившем 

вектор развития почти всех государств на Евразийском континенте. 

Речь идет о рождении империи монголов и том влиянии, которое ока-

зала их экспансия на судьбу десятков государств и многих миллионов 

людей. Их походы вызвали миграцию, которую можно назвать «по-

вторным великим переселением народов Евразии». Монгольская экс-

пансия в Среднюю Азию привела к движению мощного потока тюр-

ков в Малую Азию. На византийско-сельджукской границе они стали 

создавать бейлики
94

, во второй половине XIII в. – первой половине 

XIV в. в Западном и Центральном регионах Малой Азии возникло 

около 20 бейликов. 

Именно поэтому Л.Н. Гумилев считал, что в средневековой ис-

тории Турции можно выделить два периода – сельджукский и осман-

ский, – соединенных переходным периодом, который получил назва-

ние «эпоха бейликов». Некоторые из них быстро распались. Другие 

оставили заметный след в турецкой истории. Самый выделяющийся 

из них – пограничный бейлик на северо-западе Малой Азии. Он во-

шел в историю по имени первого независимого правителя этого кня-

жества – бея Османа (правил с 1281 г., по другим данным – с 1288 

по 1324 гг.). Османский бейлик был образован на базе небольшого по-

граничного удела – уджа, – владельцем которого в первой половине 

XIII в. был Эртогрул – отец Османа. Примерно в 1300 г. Осман отверг 

главенство Сельджукидов и стал суверенным правителем. Государ-

ство Османа уступало другим бейликам по масштабам и по уровню 

развития. Но это государство смогло быстро расшириться и стать ос-

новным среди своих соседей благодаря следующему: 

                                                 
94

 Бейлик – небольшое феодальное владение, управлявшееся беем. Может 

употребляться как синоним терминов «эмират», «княжество». 



195 
 

1. Географическое положение: удаленность от монголов. При 

этом правители бейлика, признавая себя на словах вассалами мон-

гольских ханов, фактически были независимыми. 

2. Политическая ситуация, сложившаяся в Малой Азии к началу 

XIV в.: соседи «проморгали» первые успехи османов. 

3. Соседство с Византией, которое позволило руководителям 

этого бейлика существенно расширить территорию и пополнить каз-

ну за счет слабеющей империи. 

4. Умелое использование исламской риторики, что способство-

вало постоянному притоку сил из других тюркских бейликов Малой 

Азии. 

5. Союз с разными претендентами на византийский престол, что 

позволило османам совершить первые захваты в 1352–1357 гг. 

Осман смог оккупировать земли вокруг мощной крепости Бруса в 

1316 г., но покорить крепость удалось только его сыну Орхану (во главе 

государства в 1324–1362 гг.). Он назвал город Бурсой. С 1326 г.  

по 1365 г. Бурса была столицей княжества. В годы правления Орхана 

были покорены почти все мусульманские эмираты в Малой Азии. За-

тем началось завоевание византийских владений в Малой Азии: Никеи 

(совр. Изник), Никомедии (совр. Измит, на берегу Мраморного моря). 

К началу 50-х гг. XIV в. османы оказались перед черноморскими 

проливами, но преодолеть их и захватить Константинополь не смогли, 

после чего перенесли свою активность на балканские владения  

Византии. 

Внутреннее управление Османского бейлика на первых порах 

было весьма простым. Осман и Орхан были утверждены в звании бея 

на совете знати. Бей был в первую очередь военачальником. Его бли-

жайшими сподвижниками были сыновья, братья, которые получали 

должности наместников на захваченных территориях. 

Заслуга Орхана, кроме территориальных приобретений, в ряде 

проведенных реформ: 

1. Появились везиры. 



196 
 

2. Вместо прежних уделов начало вводиться административно-

территориальное деление завоеванных земель. 

3. Стала чеканиться собственная монета – акче. 

4. Племенное ополчение было сменено феодальной армией: по-

явились отряды пехоты и кавалерии. Во время походов воины полу-

чали жалованье в размере одного акче в день. В мирной обстановке 

они занимались сельским хозяйством на земле, выделенной им для 

личного пользования центральной властью и свободной от налогов. 

Ударной силой новой армии стали отряды янычар, которые набира-

лись из пленных. Новое войско должно было обеспечить объедине-

ние Малой Азии под их властью. 

Активная экспансионистская политика позволила османам рас-

ширить границы государства и решить многие проблемы. 

 Преемник Орхана, его сын Мурад I (1362–1389 гг.), повел 

наступление на византийские владения во Фракии и перенес столицу 

в балканский город Адрианополь (совр. Эдирне, на границе Турции 

с Грецией и Болгарией). Стремясь подчеркнуть могущество правящей 

династии, незадолго до смерти Мурад принял титул султана. В 1389 г. 

на Косовом поле турки одержали знаменитую победу над сербами. 

 

Баязид и Мехмед II. Завоевание Константинополя 

Султан Баязид I (1389–1402 гг.) за свои победы был прозван 

«Йылдырым» («Молниеносный»). Он покорил Болгарию, Валахию, 

Македонию, Фессалоники – второй по богатству город Византии. 

Император Византии Иоанн V Палеолог был вынужден признать себя 

вассалом султана, платить ему дань и давать воинов. В 1394 г. он оса-

дил Константинополь, но блокада города в течение семи лет не дала 

желаемого результата. Европа, напуганная успехами молодого госу-

дарства, попыталась объединенными силами остановить продвиже-

ние османов в глубь своей территории. В 1396 г. султан Баязид I раз-

бил армию рыцарей из Германии, Венгрии, Франции, Чехии, Польши 

в сражении под Никополем на Дунае. Разгром объединенной армии, 



197 
 

насчитывающей примерно 60 тыс. человек, заставил Европу заду-

маться о возможности скорого падения под ударами успешного вои-

теля. Но спасение для Европы пришло с Востока. Среднеазиатский 

правитель Тимур 20 июля 1402 г. при Ангоре (совр. Анкара) смог по-

бедить армию Баязида, войско которого насчитывало не менее 

120 тыс. воинов. На стороне султана была тяжелая сербская конница 

и валашские полки. Тимур победил и пленил Баязида, который вскоре 

умер. Урезанная в размерах территория страны стала ареной жесто-

кой междоусобной борьбы четырех сыновей Баязида. Эти события 

отсрочили гибель Византийской империи. 

Спустя несколько лет из братьев в живых остались лишь двое – 

Муса и Мехмед. В 1413 г. в решающем бою Мехмед смог победить 

брата. В 1413 г. Мехмед стал полновластным хозяином османских 

владений в Европе и Малой Азии. Укрепив свои позиции, руковод-

ство османского государства начало новую волну походов в Малой 

Азии и на Балканах. Была предпринята успешная попытка вторично-

го подчинения большинства малоазийских эмиратов. Для решения 

этой задачи османы использовали следующие методы: 

1) подкупы; 

2) династийные браки; 

3) военные захваты. 

Эффективно используя эти приемы, османы смогли в короткие 

сроки утвердиться на значительной части Малой Азии вплоть до го-

родов Сиваса, Кайсери и верхнего течения Евфрата. 

Таким образом, 1425 г. стал завершением переходной «эпохи 

бейликов». В рамках этого периода происходит и становление Осман-

ского государства, эволюционировавшего от княжества до обширного 

султаната, но сохранившего ориентацию на активную внешнюю экс-

пансию. 

Вступивший на престол в 1421 г. султан Мурад II (1421–1451 гг.) 

попытаться овладеть Константинополем в 1422 г. Но после штурма горо-

да, который длился сутки, он снял осаду и сосредоточил усилия на поко-



198 
 

рении Балкан. Турецкие победы на этом полуострове вынудили визан-

тийского императора признать себя данником султана в 1424 г. В этом же 

году и монахи Афона признали своим владыкой султана Мурада II. 

В марте 1453 г. турецкая армия султана Мехмеда II двинулась на 

Константинополь. 29 мая состоялся последний штурм. Через два часа 

после его начала турки рассеялись по улицам и площадям столицы, 

где завязался жестокий рукопашный бой. Для города начиналась но-

вая страница истории: цитадель православия сменила имя на Стамбул 

(тур. Истанбул – «город ислама»). 

Перед захватом города султан провел искусную дипломатиче-

скую операцию, изолировав Константинополь: почти со всеми его со-

седями были заключены договоры. За счет установки крупнокалибер-

ных пушек в самом узком месте Босфора город был лишен возможно-

сти подвоза продуктов из Причерноморья. Турки сосредоточили возле 

города около 150 тыс. воинов, примерно 80 боевых кораблей, десятки 

пушек, осадные вышки и платформы. Одна из пушек стреляла ядрами 

по 500 кг. 

Захват Константинополя означал гибель Византийской империи 

и рождение специфического мусульманско-христианского симбиоза, 

характерного для периодов наивысшего расцвета Османского госу-

дарства. Для спасения христианских святынь и населения от действий 

войск иерусалимский патриарх Афанасий показал султану ахтинаме 

Мухаммада синайским монастырям и грамоту халифа Умара I патри-

арху Софронию на право владения святыми местами Иерусалима, 

Вифлеема, Назарета. Мехмет II подтвердил права патриарха. Вскоре 

султан повелел греческим епископам избрать патриарха. В 1454 г. им 

стал Геннадий Схоларий – убежденный противник унии с Римом. При 

возведении нового патриарха на престол был полностью соблюден 

обряд. Тем самым Мехмет II хотел показать себя преемником визан-

тийских императоров и защитником православия. Так права Грече-

ской православной церкви были гарантированы на качественно новом 

уровне. Особой государственной грамотой – фирманом – церковные 



199 
 

иерархи получали полную свободу в сфере канонического внутрицер-

ковного управления. Была также признана свобода богослужений, со-

вершения церковных обрядов и проведения религиозных праздников. 

Духовенству фирман даровал личную неприкосновенность и осво-

бождение от податей, земли монастырей приравнивались к вакфам. 

Жители Галаты
95

 получили от Мехмеда II право торговли и личной 

неприкосновенности. В этом же году руководители греческого духо-

венства попросили султана считать их «своим народом». 

В покоренной Византии Мехмет II внимательно изучал культуру 

побежденных: посещал храмы, вел беседы с духовенством, налажи-

вал личные контакты с наиболее видными деятелями христианской 

общины. 

Эпоха османского владычества – яркий пример взаимодействия 

ислама и христианства. Но и сегодня многие считают Османскую им-

перию государством, где религиозный гнет и террор были нормой, 

несовместимой с идеалами Европы. При этом многие авторы не упо-

минают ужасы инквизиции и религиозных войн Европы. Такие пред-

ставления получили широкое распространение в XIX – начале XX вв., 

но переносились на все время существования этой империи. Причина 

этого кроется в том, что европейские лидеры под предлогом вмеша-

тельства в дела ослабевшей империи опирались на тезис о защите 

христиан от мусульманского фанатизма. 

В эпоху становления и наивысшего расцвета государства осман-

ское общество в целом не было охвачено антихристианским фанатиз-

мом. В этом плане показателен вывод русского историка В. Ламанско-

го: «…христиане в Турции пользовались тем равнодушием и терпи-

мостью правителей, которой, вообще говоря, могли завидовать ино-

верцы во всех христианских государствах XV–XVII веков», – и цер-

ковного историка XVII в. Павла Алеппского: «Да увековечит Бог цар-

                                                 
95

 Район в предместье Константинополя, основанный генуэзцами незадол-

го до падения империи под ударом османов, позднее стал основным торговым 

районом города. 



200 
 

ство турок во веки веков! Ибо они <...> не входят ни в какие счеты по 

делам веры, будь ли она христианская, <...> еврейская или самаритян-

ская». В XIV–XV вв. православные руководители стремились уйти 

под защиту османов от папских поползновений. Византийский право-

славный теолог Григорий Палама в 1355 г. побывал в турецком плену 

и увидел, что положение православной церкви там значительно луч-

ше, чем под властью Рима. 

Один из главных аргументов о притеснении христиан – превра-

щение церквей в мечети, в том числе собора Св. Софии. Но в то время 

это было нормой поведения всех завоевателей. Более того, османы 

практиковали полную неприкосновенность церквей и монастырей, 

освобождение от поземельного налога, если христиане признавали 

власть султанов добровольно. При этом сами султаны брали на себя 

гарантии по сохранению имущества храмов. Именно на таких усло-

виях признал османскую власть греческий город Янина в 1430 г., 

причем переговоры с османами вел лично митрополит. 

Еще до взятия Константинополя султаны предоставили Вселен-

скому православному патриарху право назначать в завоеванных епар-

хиях епископов и осуществлять полный надзор за ними в строгом со-

ответствии с каноническим правом. Ситуация, когда католики жестко 

притесняли православных, оказавшихся на землях, контролируемых 

римским папой, была привычной: власти требовали от духовенства 

клятвы в признании папского примата, ограничивали число приходов, 

не допускали назначения патриархом епископов в их епархии. 

Поддержки султанов искали и руководители других православ-

ных церквей Ближнего Востока. В 1517 г. султан Селим I Грозный, 

подчинив Сирию, Палестину и Египет, объединил под своей властью 

всех православных христиан Ближнего Востока. При вступлении в 

Иерусалим он был торжественно встречен в воротах города патриар-

хом Дорофеем и высшим духовенством. По просьбе Дорофея Селим I 

подтвердил все его права и привилегии специальным указом. Патри-

арх Дорофей пользовался большим уважением султана. Аналогичным 



201 
 

образом были подтверждены права Антиохийского и Александрий-

ского православных патриархов, а также предстоятелей монофизит-

ских церквей. Последний представитель династии египетских мам-

люков – Каншу-Гаври – был казнен Селимом I по обвинению в гоне-

нии на христиан. 

В 1526 г. османы предоставили Константинопольскому патриар-

ху первенство относительно всех остальных православных патриар-

ших престолов. После этого их предстоятелей стали избирать только 

из представителей высшего греческого духовенства. Греческая геге-

мония способствовала подъему очагов православной культуры. При-

мер тому – участие Иерусалимских и Антиохийских патриархов XVI–

XVIII вв. в политической и церковной жизни нашей страны, приду-

найских государств и Грузии. Такая их активность долгое время не 

имела отторжения со стороны султана. 

Примерно через месяц о падении Константинополя узнали мо-

нархи Европы. Эта новость стала потрясением для европейцев. Кру-

шение Византии кардинально меняло геополитическую ситуацию в 

Европе, османы превратились в одно из самых могущественных госу-

дарств. Османы обозначили претензии по крайней мере на равенство 

с мамлюками в мире ислама. Эта тенденция нашла широкую под-

держку у мусульман Ближнего Востока, которые были разочарованы 

неспособностью султанов Египта организовать достойный отпор кре-

стоносцам. 

Запад начал готовиться организации Крестового похода. Его це-

лью должен был стать срыв продвижения османов в Центральную 

Европу. Но внутриевропейские противоречия не позволили реализо-

вать эту идею. 

Взятие Константинополя и ликвидация остатков византийских 

владений, с одной стороны, усилили Османское государство, с другой 

стороны – резко ухудшили положение народов Балканского полуост-

рова, которые к этому времени сохраняли независимость или некото-

рую автономию. Под новый удар попали Сербия, Босния, Албания, 



202 
 

Пелопоннес. Утвердившись на Балканах, султан Мехмед II приступил 

к уничтожению остатков независимости в Малой Азии и к изгнанию 

с Черного моря генуэзцев и венецианцев. Решая эти задачи, турки за-

хватили Трапезунд (Трабзон) – центр Трапезундской империи, суще-

ствовавшей с начала XIII в. Затем, в 1473 г., Мехмед II разбил армии 

Узун Хасана – правителя государства Ак-Коюнлу – и караманского 

бея. Эти победы означали подчинение почти всей территории Малой 

Азии Мехмеду II. Почти одновременно с этими событиями Мехмед II 

начал боевые действия против Венеции и Генуи, в Черном море 

и в восточной части Средиземноморья. 

В ходе ожесточенной войны турки отбили у Венеции острова 

Архипелага в Эгейском море, но остров Крит и Ионические острова 

остались за последними. Генуя потеряла острова Хиос и Лесбос. 

Но главной потерей генуэзцев стала ее колония в Крыму (1475 г.), 

особенно город Кафа (Феодосия). Пытаясь окончательно решить про-

блему с итальянскими республиками, Мехмед II перебросил войска 

на Апеннинский полуостров, там турки смогли захватить небольшой 

городок Отранто. К титулам Мехмеда II турки прибавили слово «Фа-

тих» («Завоеватель»). За годы его руководства государство значи-

тельно увеличило свою территорию и стало мощной империей, наво-

дившей ужас на соседей.  

Но Мехмед II известен не только как завоеватель, но и как ре-

форматор страны. К его заслугам можно отнести следующее: 

1) смог усилить султанскую власть; 

2) провел конфискацию части мюльков и вакуфных земель с це-

лью развития тимарной системы; 

3) подорвал материальную базу аристократов из малоазийских 

бейликов; 

4) увеличил доходы для содержания армии.  

Изложенные факты позволяют сделать определенные выводы. 

Покорение Балкан повлекло экономический упадок стран полуостро-

ва. Установление османского господства в Юго-Восточной Европе 



203 
 

привело к замедлению темпов развития балканских народов. Иными 

были плоды завоевания для османов. Первоначально они предприни-

мали грабительские набеги, но затем начали захватывать территории 

с целью получения дани с покоренных народов. Очень быстро не-

большой пограничный бейлик стал мощным государством. Быстро 

изменялась и его внутренняя организация. Вольница кочевников 

и бейлики-уделы были сменены сильной центральной властью. Эта 

тенденция, обозначившаяся еще при Орхане, стала особенно замет-

ной при его преемниках – Мураде I (1362–1389 гг.) и Баязиде I (1389–

1402 гг.). Покорение Балкан привело к включению в состав государ-

ства народов, которые отличались от османов по уровню социально-

экономического и культурного развития и по этноконфессионально-

му признаку. Для удержания этих народов в своей орбите использо-

вались разнообразные подходы: военная сила, экономические стиму-

лы и исламизация как важнейшее условие духовного единения. После 

взятия Константинополя Османское государство превратилось в ми-

ровую державу, которая стала играть важную роль в мировой поли-

тике. Молдавия и Валахия стали платить большую ежегодную дань 

с целью сохранения территориальной целостности. Так начался про-

цесс подчинения этих княжеств османской власти. В 1475 г. османы 

захватили колонии Генуи в Крыму. С этого года Крым перешел под 

вассалитет Османской империи и стал ее надежным союзником. 

Важнейшим итогом деятельности руководства страны в XIV–

XV вв. стало рождение могущественной державы – Османской импе-

рии. Среди факторов ее возвышения особо следует отметить то об-

стоятельство, что центром нового государства стали области, которые 

многие века вели интенсивную социально-экономическую жизнь. 

Многолетний опыт функционирования византийских и сельджукских 

порядков, их культуры стал благодатной почвой, на которой за ко-

роткое время смогла утвердиться османская общественно-

политическая система. 

 



204 
 

Вопросы для проверки: 

1. Какие подходы к периодизации истории Османской империи 

вы можете назвать? 

2. Почему Османский бейлик стал основой будущей империи? 

3. Когда произошло становление Османского государства, эво-

люционировавшего от княжества до обширного султаната? 

 

Тест по теме 10 

1. Орхан был во главе государства: 

а) в 1324–1342 гг., 

б) 1324–1352 гг., 

в) 1324–1362 гг. 

 

2. Турки одержали победу над сербами на Косовом поле: 

а) в 1379 г., 

б) 1381 г., 

в) 1389 г. 

 

3. Султан Баязид I осадил Константинополь: 

а) в 1391 г.,  

б) 1394 г., 

в) 1397 г. 

 

4. Султан Баязид I за свои победы был прозван: 

а) «Молниеносный», 

б) «Победитель», 

в) «Покоритель Вселенной». 

 

5. Армия Тимура разбила войска Баязида: 

а) в 1401 г.,  

б) 1402 г.,  

в) 1403 г.  



205 
 

6. Армия султана Мехмеда II взяла Константинополь: 

а) в 1451 г., 

б) 1452 г., 

в) 1453 г. 

 

7. Геннадий Схоларий стал патриархом: 

а) в 1453 г.,  

б) 1454 г.,  

в) 1455 г.  

 

8. Османы предоставили Константинопольскому патриарху пер-

венство относительно всех остальных православных патриарших пре-

столов: 

а) в 1455 г.,  

б) 1526 г., 

в) 1571 г. 

 

9. Крым перешел под вассалитет Османской империи: 

а) в 1475 г.,  

б) 1565 г.,  

в) 1589 г.  



206 
 

Тема 11. Эпоха расцвета Османской империи. Арабские  

земли под властью турок. Экспансия в глубь Европы. Султан  

Сулейман 

 

Эпоха расцвета Османской империи  

Как уже отмечалось в предыдущей теме, историки по-разному 

датируют хронологические рамки эпохи расцвета Османской импе-

рии
96

. Тем не менее нельзя не отметить, что уже в начале XVI в. 

османы сделали огромные территориальные приобретения, что поз-

волило получить существенные вливания в государственную казну и, 

следовательно, реализовать многие планы, намеченные султаном. 

Именно поэтому имеет смысл рассмотреть деятельность руководите-

лей империи в этот период, в частности необходимо остановиться на 

деятельности султана Селима I и его преемника султана Сулеймана I. 

 К началу XVI в. османы завоевали всю восточную часть Малой 

Азии и стали хозяевами важнейших международных торговых путей. 

Султан Селим Грозный
97

 возобновил османскую экспансию. Первый 

удар он нанес по внутренней религиозной оппозиции в лице шиитов. 

По его приказу в 1513 г. были составлены списки всех шиитов Осман-

ской империи. В них попало примерно 45 тыс. человек, которых затем 

казнили. 

                                                 
96

 Порта, Оттоманская Порта, Блистательная Порта, Высокая Порта 

(от фр. “porte” – «дверь», «врата») – принятое в истории дипломатии название 

правительства Османской империи, резиденции султана, а также местопребы-

вания правительства империи и самой Османской монархии. Термин стал по-

пулярен с XV в. Европейцы чаще использовали понятия «Блистательная Пор-

та», «Высокая Порта» для обозначения Османской монархии. 
97

 Селим захватил власть и свергнул с престола своего отца Байазида II. 

Для устранения конкурентов приказал убить трех своих братьев и 10 племян-

ников. Он имел хорошее образование, любил литературу, с уважением отно-

сился к богословию и покровительствовал ученым. Его жестокость внушала 

ужас, казнил одного за другим семь великих визирей. 



207 
 

23 августа 1514 г. состоялась битва в Чалдыранском поле. В ней 

Селим I разбил войска своего соседа, шиита, сефевидского шаха  

Исмаила I. Османы заняли северо-восточную часть Малой Азии, 

Курдистан и Верхную Месопотамию. Это открыло османам прямую 

дорогу на Арабский Восток. 

 

Арабские земли под властью турок 

Султан Селим Грозный предпринял шаги по идеологическому 

обеспечению прихода своей власти на земли арабов: 29 августа 1516 г. 

он принял титул падишах-и ислам (султан ислама), а приступив к ис-

полнению обязанностей халифа, в первую очередь организовал хадж. 

Часть историков считает, что он встретился в Сирии с последним аб-

басидским халифом Мутаваккилем III, который передал плащ пророка, 

несколько волосков из его бороды и меч праведного халифа Умара.  

Изменения в Османской империи не прошли незамеченными для выда-

ющихся европейских мыслителей. Так, Мартин Лютер (1483–1546 гг.) 

утверждал: «Многие требуют прихода турок и их управления… Слышу 

я, что есть в немецких землях люди, желающие прихода и владыче-

ства турок, которые хотят лучше быть под турком, чем под импера-

тором и князьями». А первый социалист-утопист Томмазо Кампанел-

ла (1568–1639 гг.) советовал во всем подражать мусульманам и «вве-

сти ряд реформ на турецкий манер».  

Воодушевленный чередой побед, Селим I стал целенаправленно 

решать проблему с мамлюками: в 1516–1520 гг. велась война, в кото-

рой победили османы. Покорив Египет силой оружия, Селим I закре-

пил свою победу за счет экономики и идеологии: 

1) бедноте раздавались продукты; 

2) крестьяне и бедные горожане были освобождены от трудовой 

повинности в пользу армии; 

3) трудовую повинность возложили на обеспеченную часть 

населения; 



208 
 

4) на каирском ниломере были написаны стихи султана, под ни-

ми – подпись «Служитель бедняков Селим».  

Одна из причин побед Селима I над мамлюками – широкая под-

держка мусульман Ближнего Востока, разочарованных неспособно-

стью мамлюков противостоять экспансии европейцов. Кроме того, 

в этом регионе османы пользовались поддержкой еврейской общины 

и армяно-григорианской и православной церквей. Греки с островов 

Эгейского моря ненавидели крестоносцев за борьбу против правосла-

вия и поборы, поэтому видели в османах своих освободителей. После 

Пятого Латеранского собора османы стали покровительствовать Ре-

формации. В своих посланиях к «лютеранским беям Фландрии и дру-

гих испанских владений» османские султаны осуждали католицизм, 

«отвергаемый как исламом, так и лютеранством», и призывали во-

ждей нидерландских гезов координировать свои действия с мусуль-

манами Испании и со всеми теми, кто борется против «папы и его 

мазхаба». Морские гезы
98

 заметили «сигнал», они носили шляпы 

с серебряным полумесяцем и вышитой надписью: «Лучше турки, чем 

папа». 

Усиление международного положения османов спровоцировало 

усиление борьбы за лидерство внутри уммы. Главным противником 

османов стал мамлюкский Египет. Во многом это случилось из-за то-

го, что с 1258 г. в Каире жили потомки аббасидских халифов. В глазах 

многих мусульман это делало власть мамлюкских султанов правопре-

емницей халифата. Со второй половины XIII в. султаны Египта ока-

зывали покровительство Мекке и Медине, руководили хаджем, обес-

печивали безопасность паломников. Но к началу XVI в. их авторитет 

был уже невысок, государство находилось в полосе долговременного 

кризиса. Одним из проявлений этого было невыполнение мамлюк-

скими султанами халифских обязанностей. Так, с 1506 г. впервые был 

                                                 
98

 Гёзы/гезы (нищие) – в период Нидерландской революции XVI в. так 

называли партизан, боровшихся с испанской оккупацией. На суше сражались 

лесные гезы, на море – морские гезы. 



209 
 

временно приостановлен хадж. На Ближнем Востоке османы пользо-

вались поддержкой иудеев, армяно-григорианской и православной 

церквей, страдавших от крестоносцев, с которыми не могли справить-

ся мамлюки. 

По мере присоединения османами новых территорий в Малой 

Азии, завоевания Курдистана и Верхней Месопотамии конфликт с 

мамлюками принимал все более открытые формы. 

В начале XVI в. сформировалась сложная ситуация: португаль-

цы захватили западное побережье Марокко и в 1509 г. нанесли со-

крушительный удар флоту мамлюков, после чего организовали союз 

из восточных государств, противостоящих Египту. Это позволило 

португальцам господствовать в Аравийском море, Персидском заливе 

и эффективно противодействовать флоту османов в Индийском оке-

ане. Поражение Египта автоматически повышало шансы османов на 

окончательный разгром мамлюков.  

24 августа 1516 г. Селим I разбил войско мамлюков на равнине 

Мардж Дабик неподалеку от Халеба
99

. В результате он смог сделать ча-

стью своей империи Сирию и Хиджаз с Меккой и Мединой. В 1534 г. 

Сулейман I организовал поход против Персии. Его армия захватила 

Азербайджан. Затем он покорил почти весь Ирак, позже – Хузи-

стан
100

, Луристан
101

, Бахрейн и ряд княжеств на южном берегу Пер-

сидского залива.  

Так вся восточная часть арабских земель стала частью осман-

ского мира. 

Войска Карла V начиная с 1505 г. смогли захватить несколько 

алжирских городов, это дало ему титул «Король Алжира». В 1534 г. 

османы покорили Тунис, но в 1535 г. Тунис был оккупирован испан-

цами, которые таким образом смогли разорвать османские владения 

                                                 
99

 Город в Сирии. 
100

 Сегодня это провинция на юго-западе современного Ирана на берегу 

Персидского залива, граничит с Турцией. 
101

 Историческая область на западе Ирана. 



210 
 

в Африке. Сулейман I, видя, что французский король Франциск I вою-

ет с Карлом V
102

 за господство над Италией, смог подписать тайный 

союз с Франциском I, согласно которому пираты Алжира стали рас-

полагаться в портах юга Франции.  

В 1538 г. султан Сулейман I принял титул халифа. В этом году 

османы снарядили эскадру в Южную Аравию и Индию. В июне они 

взяли Аден и отправились на покорение Гуджарата
103

 и Диу
104

. Но эта 

попытка османов вытеснить европейцев из Индийского океана потер-

пела неудачу. В 1539 г. флот османов покорил Йемен. 1540 г. ознаме-

нован заключением мира с Венецией, по которому османы получили 

Пелопоннесский полуостров. В 1541 г. алжирские пираты смогли от-

разить поход испанцев против Алжира. В 1546 г. была присоединена 

Басра. 

В 1550 г. турки отвоевали аль-Катиф – важнейший опорный 

пункт Португалии на берегу Персидского залива. В 1551 г. османский 

флот захватил город Триполи, вскоре Ливия вошла в состав империи. 

В 1552 г. турецкая эскадра отняла у португальцев сильную крепость 

Маскат – порт на побережье Оманского залива. В 1552 г. османы за-

хватили Ереван, в 1554 г. – Нахичевань. В 1553 г. армия Сулеймана 

сначала потерпела поражение в Марокко, а затем от португальцев 

в Ормузском проливе, а в 1554 г. – у Маската. В 1555 г. Иран подпи-

сал мир, по которому признал переход к Османской империии Ирака, 

Курдистана и Западной Грузии, но Иран взамен получил часть Закав-

казья. В 1557 г. османы покорили Алжир и Судан, в этом году они за-

хватили главный порт Эфиопии – Массауа, в 1559 г. завоевали 

Эритрею. Эти победы позволили установить османам господство над 

Красным морем. Это сильно подорвало португальскую монополию на 
                                                 

102
 Карл V (1500–1558 гг.) – император Священной Римской империи и ко-

роль Испании под именем Карлос I. 
103

 Провинция на западе Индии. 
104

 Остров в Аравийском море. Длина – около 13 км, площадь – 52 км². 

На восточном берегу – город и порт Диу, в 1535–1961 гг. территория Диу была 

колонией Португалии. 



211 
 

торговлю экзотическими товарами. С середины XVI в. значительный 

объем пряностей государства Европы, за исключением Испании, 

Португалии и западных провинций Франции, стали получать из стран 

Арабского Востока, ставших частью Османской империи. Француз-

ский историк Ф. Бродель писал: «Через Красное море поступало 

столько перца и пряностей, сколько их ранее никогда не поступало». 

В 1554–1564 гг. турки через свои порты на Красном море экспортиро-

вали в Европу не менее 2 тыс. тонн пряностей в год. И лишь в 70-х гг. 

XVI в. португальцы смогли потеснить турков на рынке пряностей. 

 

Экспансия в глубь Европы 

Анализ хода боевых действий османов против государств Евро-

пы в XVI в. позволяет сделать два вывода: 

1. Главными врагами османов в Европе были страны, где гос-

подствовал католицизм. Европейские противники католиков – гугено-

ты, кальвинисты, гезы, корсиканцы – симпатизировали османам. 

2. Османы вели войну против государств Европы на суше и на 

море. Турки действовали на четырех направлениях: с Венецией, Ис-

панией, орденом госпитальеров главные битвы шли в бассейне Сре-

диземного моря; ареной борьбы с Португалией стал Индийский оке-

ан; на суше через Балканы они проникали в Европу; через Черное мо-

ре при опоре на хана Крыма они нападали на территорию современ-

ной России, Украины и их соседей.  

В 1522 г. османы выбили с острова Родос орден госпитальеров, 

который затем обосновался на острове Мальта. Используя алжирских 

пиратов, османы выбили испанцев из Алжира, в 1533 г. он стал ча-

стью Османской империи. В 1537 г. алжирские пираты, которым по-

кровительствовал султан Сулейман I, ограбили остров Корфу, атако-

вали побережье Апулии. В 1538 г. Венеция начала войну с Османской 

империей в союзе с испанцами и папой римским, но алжирские пира-

ты под командованием Хайраддина напали на острова Эгейского мо-

ря, принадлежавшие Венеции, затем они атаковали Ионические ост-



212 
 

рова. В сентябре 1538 г. османы разбили флот Карла V и Венеции 

возле побережья Греции. В том же году Сулейман I вторгся в Молдову 

и подчинил ее. Ему удалось сделать османскими низовья Днестра и 

Прута. По мирному договору с Венецией 1540 г. султан заставил ее 

отдать: Ионические острова, которые захватили алжирские пираты, 

два города на полуострове Пелопоннес – Наполи ди Романо и Маль-

вазию; также проигравшие уплатили контрибуцию в 30 тыс. дукатов. 

Это позволило османам господствовать на Средиземном море трид-

цать лет (до сражения при Лепанто
105

) и нанести мощный удар по 

престижу и могуществу крестоносцев. В 1541 г. османы уничтожили 

испанскую армию возле города Алжир. Это позволило Сулейману I 

стать хозяином в бассейне Средиземного моря. В 1543 г. турецкий 

флот помогал французам захватить Ниццу, а в 1553 г. – Корсику. 

В 1540 г. Сулейман I начал войну с Австрией, которая продолжалась до 

1547 г. По Адрианопольскому мирному договору 1547 г. Австрия ста-

ла платить дань, в центральной Венгрии была организована осман-

ская провинция, Трансильвания признала вассалитет Османской им-

перии, так же, как Валахия и Молдавия. В 1565 г. флот османов атако-

вал Мальту, но рыцари-иоанниты, переселившиеся с Родоса, отбили 

все атаки. 

У Сулеймана I были напряженные отношения с Московским 

государством. Причин этому было множество. Одна из главных – оба 

государства нуждались в территориях и активно их осваивали. 

Столкновения России и Крымского ханства – вассала Османской им-

перии – не могли не беспокоить султана. К тому же его мать была из 

крымской династии. Вассальную зависимость от Сулеймана I призна-

ли также казанские и сибирские ханы. Османы принимали участие 

в набегах крымских татар на Россию: в 1541 г. – на Москву, в 1556 г. – 

                                                 
105

 Крупнейшая морская битва объединенных сил европейцев против 

османов состоялась 7 октября 1571 г. Она положила конец турецкому могуще-

ству в Средиземноморском бассейне, была воспета Сервантесом во введении к 

«Назидательным новеллам». 



213 
 

на Астрахань. Османы разрабатывали план постройки канала, соеди-

няющего Дон с Волгой. По этому пути они планировали перебрасы-

вать армию для дальнейшей экспансии в Поволжье. В свою очередь, 

в 1556–1561 гг. князь Дмитрий Вишневецкий вместе с Данилой Ада-

шевым совершал набеги на Очаков, Перекоп и побережье Крыма, 

в 1559–1560 гг. неудачно пытался взять Азов. Мечта об овладении 

черноморскими проливами и Царьградом, ставшим Стамбулом в XV в., 

долго будоражила многие умы в России. 

 

Султан Сулейман 

Правление Сулеймана I Кануни («Законодателя»)
106

 (1520–1566 гг.) 

считается «золотым веком» Османской империи. При нем империя 

достигла апогея своего военного могущества и максимальных разме-

ров. Эпитет «Кануни» он получил за создание законов, защищавших 

феодалов, и закрепление неимущих крестьян за земельными участка-

ми, как правило, принадлежавшими помещикам. Фактически Сулей-

ман I ввел крепостное право. Возможность выйти из крепостной за-

висимости давало участие в военных походах султана. Это сделало 

значительную часть турков заинтересованными в ведении войны. 

К тому же сказалось то, что Сулейман I требовал от своих чиновников 

«обращаться с нашими подданными так, чтобы крестьяне соседних 

княжеств завидовали их судьбе». Во многом благодаря такой полити-

ке Сулейман I смог провести целую серию победоносных войн. 

Их итогом стали захват значительной части Венгрии и Грузии, окку-

пация всей Месопотамии, взятие Йемена, Алжира и части Ливии. Ев-

ропейские лидеры содрогались от ужаса и сравнивали новое наше-

ствие с походами монголов в XIII в. 

Сулейман I значительную часть своей жизни провел в военных 

походах. И умер он как воин: в 1566 г. султан скончался при осаде 

венгерской крепости Сигетвар (Сегед). 

                                                 
106

 В Европе его называли Сулейман Великолепный. 



214 
 

Можно с уверенностью сделать вывод о том, что к концу своего 

правления Сулейман Великолепный правил величайшей и сильней-

шей империей в истории мусульманского мира. 

Таким он смог сделать свое государство благодаря, с одной сто-

роны, личным качествам, с другой стороны – тем порядкам, которые 

сложились до него, большое значение имели и те порядки, которые 

ввел сам Сулейман I. 

Османский султан был светским и духовным правителем госу-

дарства. Он имел абсолютную власть над подданными и мог в допол-

нение к шариату единолично издавать законы (канун-наме), действие 

которых ограничивалось временем правления. В канун-наме устанав-

ливались наказания за все преступления, признанные шариатом, по-

рядок назначения телесных наказаний, правовые нормы, касавшиеся 

различных категорий податного населения. В XVI в. канун-наме счи-

тался важнейшим источником права, в середине XVI в. было решено 

отдать первенство канун-наме перед мусульманским правом. Но вер-

ховенство светского законодательства было недолгим. В XVII в. зна-

чение шариата стало преобладать: были сделаны шаги по отмене 

налогов, не соответствующих мусульманскому праву. В начале XVIII в. 

султан потребовал назначать наказания только по шариату и не уравни-

вать между собой мусульманское право и канун-наме. 

Заметную роль при дворе играл гарем, где высокое положение 

занимала султанша-мать, то есть мать наследника, которая получала 

этот титул после его восшествия на престол. Она обсуждала с вели-

ким везиром и главным муфтием государственные дела. Некоторые 

турецкие историки считают, что одной из главных причин гибели им-

перии стала женщина по имени Хурем – любимая жена Сулеймана 

Великолепного, более известная в Европе под именем Роксоланы
107

. 

                                                 
107

 Анастасия Гавриловна Лисовская (1506–1562) – дочь священника Гав-

рилы Лисовского из Рогатина – городка, расположенного юго-западнее Терно-

поля. Во время набега крымских татар летом 1522 г. попала в плен и была выве-

зена в Стамбул. На рынке ее увидел визирь Рустем-паша. Торговец, рассчитывая 



215 
 

Прежде турецкие султаны были воителями и посещали гарем на ко-

роткое время. В 1541 г. Сулейман I переселил Хурем к себе во дворец. 

С тех пор гарем перестал быть только местом получения удоволь-

ствия, а стал частью султанского дворца, где жили сам владыка и его 

жены. Важным чиновником империи был «шейх-уль-ислам» – выс-

шее мусульманское духовное лицо, которому султан перепоручал 

часть своей духовной власти. Шейх-уль-ислам подтверждал решения 

светских властей фетвами. Мусульманское духовенство в империи 

играло значительную роль: оно отвечало за осуществление правосу-

дия и организацию системы образования. 

В качестве совещательного органа при султане находился им-

перский совет (диван-и хумайюн), который формировался из руково-

дителей главных государственных ведомств, мусульманских правове-

дов (улемов) и высших сановников. В Османской империи не суще-

ствовало четкого разделения законодательной, исполнительной и су-

дебной власти, а также административных и религиозных функций. 

На всех уровнях государственного управления власть осуществлялась 

от имени органов коллективного руководства – правящих советов (ди-

ванов). Чтобы принятые решения считались выражением воли всех 

мусульман, применялся принцип общего согласия (шура). 

                                                                                                                                                                  

на будущие преференции, подарил девушку чиновнику. Рустем-паша дал ей но-

вое имя – Роксолана. Она выучила турецкий и приняла ислам. Из-за того что 

Рустем-паша получил ее в подарок и подарил Сулейману, выходило, что Роксо-

лана осталась свободной девушкой и могла претендовать на роль жены султана. 

Путем интриг Роксолана стала женой Сулеймана. Своего первенца она назвала 

Селимом – в честь султана Селима I. Она смогла добиться от Сулеймана казни 

всех претендентов на престол. Несправедливость Сулеймана заставила его мать 

Хамсе высказать свое мнение, после чего она прожила меньше месяца. Роксо-

лану объявили первой женой, а Селима – наследником престола. Умерла сул-

танша раньше мужа. Ее сын взошел на трон, став султаном Селимом II. Он ру-

ководил страной с 1566 по 1574 гг. Историки отмечают его пристрастие 

к спиртному, что отрицательно сказалось на делах в государстве. 



216 
 

Османская империя объединила в своем составе народы, неод-

нородные по уровню социально-экономического развития, разные по 

своей этноконфессиональной принадлежности и культурным тради-

циям. Одна из ярких особенностей Османской империи XV–XVI вв. – 

отсутствие господствующей национальности. Османское общество 

и государство имели космополитический характер. Турецкий язык как 

средство межнационального общения еще не сложился. При дворе 

говорили на плохо понятном простым туркам «османлыджа». Араб-

ский был языком Священного Писания, науки и судопроизводства. 

На греческом говорили стамбульцы и жители бывших византийских 

городов. Славянские языки активно использовались в янычарском 

войске
108

. Именно янычары были мощной ударной военной силой 

Османской империи. 

Традиция подготовки янычар стала складываться при султане Му-

раде в XIV в. С конца XV в. янычары стали главной силой в армии им-

перии. Они покорили огромные пространства. Именно в Османской 

империи родилась идея массовой подготовки воинов из взрослых плен-

ников. Затем идею развили и стали набирать мальчиков 5–12 лет из чис-

ла покоренных народов. Одно из главных обвинений, предъявляемых 

туркам – «налог кровью», то есть отбор мальчиков-христиан в школы, 

готовившие янычар и чиновников. Сегодня некоторые историки 

утверждают, что зачастую руководили этим процессом не султанские 

чиновники, а греческие попы. При этом нередко мусульмане давали 

им взятки, чтобы их сыновей записали в христиане и отправили 

учиться. Более того, есть сведения, что родители мальчиков, попав-

ших в рузультате отбора на учебу, получали большие отступные от 

казны. Венецианский дипломат Бернардо Навагеро в 1533 г. писал: 

«...когда войско (янычарское) надо дополнить, посылается приказ од-

ному из янычарских начальников... Когда этот начальник приезжает 

в деревни, приглашают старшину, который собирает глав всех хри-

                                                 
108

 Янычар (тур. «новый воин»), янычары (тур. «новое войско») – регу-

лярная пехота Османской империи в 1365–1826 гг. 



217 
 

стианских фамилий и приказывает им представить своих сыновей под 

страхом наказания...» После такого отбора детей отдавали в семьи к 

коренным османам. Они жили там от трех до пяти лет, затем переез-

жали в одну из семи специальных школ в Стамбуле. Там они изучали 

военное дело наравне с взрослыми людьми, которые попали в плен, 

но вместо рабства или смерти были отправлены для обучения на яны-

чар. Именно поэтому обе эти категории в ходе обучения имели статус 

военнопленных. Важнейшим этапом их подготовки было обращение в 

ислам и воспитание в духе бесконечной преданности лично султану. 

В конце обучения им устраивали испытания. Те, кто проходил их не 

самым лучшим образом, отправлялись служить простыми солдатами 

в янычарские части. Но лучшие выпускники уходили учиться в шко-

лу, расположенную во дворце султана. В ней обучали наукам, исламу, 

искусству, совершенствовали физическую подготовку. Процесс обу-

чения занимал от 12 до 14 лет. 

До конца XVI – XVII вв. янычары могли жениться только после 

отставки, после 50 лет, и не могли иметь дорогую собственность. 

Янычары получали официальный статус, им давали звания, имелась 

своя геральдика, они считались элитой армии. Главным янычаром 

считался султан. Очень часто они выполняли задачи не подразделени-

ями, а в одиночку. Об уровне их подготовки говорит статистика: 

из них было подготовлено 3 шейх-уль-ислама, 36 адмиралов, 79 вели-

ких визирей, огромное количество офицеров. Восемь великих визи-

рей Сулеймана I были из привезенных в Турцию рабов. Выходцем из 

рабов был великий визирь трех султанов (Сулеймана I, Селима II 

и Мурада III) Мехмед Соколлу, происходивший из сербского рода Со-

коловичей. 

Большинство чиновников происходили из греков, славян или 

албанцев. Многие чиновники были выходцами из крестьян.  

Это позволяет говорить о том, что важные государственные 

должности в Османской империи многие люди получали благодаря 

личным деловым и моральным качествам, а не знатности рода. Нема-



218 
 

ловажно, что султан сам старался быть примером во всем. Сулейман I 

покровительствовал поэтам, художникам, архитекторам, сам писал 

стихи, умел хорошо ковать и участвовал в отливе пушек. Грандиозные 

постройки, созданные в его правление, – мосты, дворцы, мечети  

(мечеть «Сулеймание», вторая по величине в Стамбуле) – стали об-

разцом османского стиля. Бескомпромиссный борец с коррупцией, 

Сулейман жестко наказывал чиновников за преступления. 

Единство османского общества как целостной системы поддер-

живалось в первую очередь благодаря исламу. Независимо от своей 

этнической принадлежности каждый житель империи мог занять вы-

сокий государственный пост. Но необходимо было соблюдение важ-

ного условия – претендентом мог быть только мусульманин. В осман-

ский период ислам окончательно приобрел статус мировой религии. 

Он освящал все остальные формы общественного сознания – права, 

морали, философии, пронизывал всю идеологию. 

Руководство империи уделяло значительное внимание сотрудни-

честву с православными империи и усилению авторитета Иерусалим-

ского патриарха за пределами страны. В 1620 г. Иерусалимский пат-

риарх Феофан в Киеве рукоположил в сан митрополита архимандрита 

Иова Борецкого и 7 епископов для епархий Киевской митрополии. 

Так на Украине была восстановлена православная иерархия, уничто-

женная Брестской унией 1595 г. Антиохийский патриарх Макарий 

был активным участником церковных реформ, проводимых царем 

Алексеем Михайловичем. В 1666 г. он и Александрийский патриарх 

низложили Никона. Изложенные факты позволяют говорить, что свя-

зи православных Ближнего Востока и России значительный период 

османской истории имели систематический характер. 

Османская администрация старалась не вмешиваться во внутри-

церковную жизнь православных подданных. Избрание патриархов и 

замещение архиерейских кафедр происходило по решению Констан-

тинопольского Синода. Безусловно, были примеры вмешательства 

османов в дела Церкви, но часто это случалось по инициативе той или 



219 
 

иной группы внутри самой Церкви. Яркий пример: в начале XVII в. 

семь лет шли споры о праве на Антиохийский патриарший престол 

между митрополитом Триполитанским Кириллом и митрополитом 

Сидонским Игнатием. В итоге лидеры Антиохийской православной 

церкви обратились к правителю Сирии эмиру Фахруддину ибн-

Маану. Последний способствовал тому, что церковный собор 1627 г. 

утвердил на патриаршем престоле Игнатия. Султан Мустафа I в 1622 г. 

издал три фирмана, запрещавших брать плату за колокольный звон, 

украшение храмов и другие произвольные поборы с иерусалимских 

монастырей. С 1670 г. по 1724 г. в защиту палестинского монашества 

было выпущено 25 фирманов и хатт-и шерифов, но их количество го-

ворит о беспорядке на местах.  

Таким образом, можно констатировать, что отношение османов 

в значительной мере способствовало не только сохранению правосла-

вия, но и расширению сферы влияния Константинопольского патри-

арха. Дипломат и публицист XIX в. К. Леонтьев писал, что право-

славное духовенство Османской империи, не имея внешнего почета, 

как в России, в своих внутренних делах более свободно.  

Однако надо честно отметить, что принципы отношения к христи-

анам не были закреплены единым законом, именно поэтому они часто 

нарушались. Православным лидерам приходилось постоянно доказы-

вать свои права, опираясь при этом на прецеденты. Особенно ухудша-

лись отношения по мере усиления кризиса Османской империи – уве-

личивались поборы со стороны всех уровней власти. Но все это было 

в большей степени проявлением обычного в то время угнетения в силу 

экономических причин, а не притеснений на религиозной почве. 

От возрастающего экономического гнета страдали представители всех 

конфессий Османской империи. Тем не мене результатом такой линии 

поведения стало разорение многих храмов в XVIII–XIX вв. 

По мере усиления противостояния османов с Европой политика 

султанов в отношении католиков изменилась. В католическом прозе-

литизме они увидели опасность для государства. Именно поэтому 



220 
 

султаны рассматривали восточных христиан – православных и нехал-

кидонитов – в качестве органической части своей державы. И проти-

водействие униатству со стороны иерархов восточных церквей нахо-

дило у османской администрации полное понимание и поддержку. 

Османская империя в XV–XVII вв. являлась единственным 

в мире крупным государством, в котором в мирное время была уста-

новлена полная веротерпимость и человек Писания мог свободно ис-

поведовать свою веру, имел возможность владеть землей, торговыми 

кораблями, банком и т. п. Из-за того что ислам считает ростовщиче-

ство греховным делом, мусульмане не могли заниматься этим бизне-

сом. Именно поэтому ростовщичеством и другими финансовыми 

операциями активно занимались христиане империи. Уже в XVI–

XVII вв. некоторые греческие и армянские семьи сделали себе огром-

ные состояния. 

Еще одной особенностью империи, дающей ей силы и единство, 

была система управления немусульманами. Она строилась в основ-

ном на проведении и исполнении государственных решений через ру-

ководство их конфессий, а не велось напрямую. Для этого в империи 

были «миллеты» – автономные религиозно-политические образова-

ния иноверческого населения. Не имея определенной территории, эти 

своего рода конфессиональные государства обладали всей полнотой 

внутреннего суверенитета, только он носил экстерриториальный ха-

рактер. Таким образом, на одной и той же территории люди разных ве-

роисповеданий подчинялись разным властям. Но немусульмане платили 

больше налогов, чем мусульмане, их не допускали к военной службе, 

они не могли быть чиновниками, их свидетельства в суде не принима-

лись во внимание. В XVI–XVII вв. существовало три миллета:  

1) эрмени (армяно-грегориане, несториане, копты и т. д.); 

2) рум (православные); 

3) яхуди (иудеи). 

Они обязывались к признанию власти султана, платили подуш-

ную подать и за это имели свободу культа и право решения дел общи-



221 
 

ны. Руководил миллетом представитель духовенства. «Миллет-баши» 

(например, главный раввин и патриарх православной церкви) были 

членами имперского совета. Они утверждались султаном и отвечали 

за состояние дел в миллете. Миллет-баши имел казну, тюрьму, поли-

цию, школы, религиозные и благотворительные учреждения, суд, со-

бирал налоги. Система миллетов оказалась достаточно эффективной. 

Во времена танзимата – реформ 1839–1870 гг., направленных на ча-

стичную европеизацию государственного устройства, – были сделаны 

попытки ослабить эту систему за счет введения равных прав вне за-

висимости от вероисповедания. В 1839 г. хатт-и шериф Гюльхане де-

кларировал гражданское равенство, а хатт-и хумаюн (установление) 

1856 г. провозгласило свободу вероисповеданий. 

Однако эти документы встретили резкое сопротивление не толь-

ко мусульман, но и христиан, увидевших в них прежде всего покуше-

ние на автономию миллетов. 

Султанам, впервые после Римской империи, удалось создать 

многонациональное и поликонфессиональное государство, которое 

давало подданным большие возможности для занятия высоких долж-

ностей за счет личных качеств. Одним из показателей веротерпимо-

сти империи является тот факт, что многие иудеи бежали в Осман-

скую империю после изгнания с Пиренеев мусульман. Короли Испа-

нии создали столь жесткие условия – принуждали к переходу в като-

личество, – что иудеи, несмотря на опасности путешествия, переез-

жали сюда для спасения себя и своей религии. В то же время нельзя 

утверждать, что Османская империя в XVI в. жила идеалами гума-

низма, при котором каждая человеческая жизнь является величайшей 

ценностью. Это было весьма суровое и во многом жестокое государ-

ство. Достаточно вспомнить о знаменитых публичных казнях с ис-

пользованием бочек, наполненных нечистотами. Но надо помнить, 

как в этот период развивались будущие европейские демократии и 

наша страна. Примерно в это время народы Европы испытали ужасы 

инквизиции, Варфоломеевской ночи, беспощадной борьбы монархов 



222 
 

за власть и богатства. В России в это время Иван Грозный бросал на 

алтарь опричнины тысячи людей и колоссальные материальные цен-

ности. Именно поэтому можно говорить, что Османская империя, по 

сравнению со своими близкими и дальними соседями, при Сулеймане 

Законодателе была островом права в океане бесчинств, творимых ев-

ропейскими правителями. 

 

Вопросы для проверки: 

1. С каким монархом России можно сравнить Селима I? 

2. Кого из монархов нашей страны можно сравнить с султаном 

Сулейманом I? 

3. Как проходила подготовка янычар? 

4. Какова была роль миллетов? 

5. Почему долгое время главным противником османов был 

мамлюкский Египет? 

 

Тест по теме 11 

1. Селим I правил: 

а) в 1502–1517 гг., 

б) 1506–1517 гг., 

в) 1512–1520 гг.  

 

2. Битва на Чалдыранском поле состоялась: 

а) в 1508 г., 

б) 1511 г., 

в) 1514 г. 

 

3. Султан Селим Грозный принял титул «Султан ислама»: 

а) в 1514 г., 

б) 1516 г., 

в) 1517 г. 

 



223 
 

4. Тунис был оккупирован испанцами: 

а) в 1535 г., 

б) 1540 г., 

в) 1545 г. 

 

5. Иран подписал мирный договор, по которому признал переход 

к Османской империи Ирака, Курдистана и Западной Грузии: 

а) в 1555 г., 

б) 1560 г., 

в) 1565 г. 

 

6. Правление Сулеймана I Кануни пришлось: 

а) на 1520–1561 гг., 

б) 1520–1563 гг., 

в) 1520–1566 гг. 

 

7. Янычары стали главной силой в армии Османской империи: 

а) в начале XV в., 

б) в середине XV в., 

в) с конца XV в.  

 

8. Из числа янычаров было подготовлено:  

а) 67 великих визирей, 

б) 79 великих визирей, 

в) 95 великих визирей. 

 

9. Единство османского общества как целостной системы под-

держивалось долгое время благодаря: 

а) исламу, 

б) единому языку, 

в) страху перед вторжением стран Запада. 



224 
 

Тема 12. Ослабление и закат Османской империи. Войны 

против европейских держав и Российской империи 

 

Ослабление и закат Османской империи 

Как уже отмечалось в теме 10, у историков нет однозначного пони-

мания, когда начались ослабление и закат Османской империи. Вероятно, 

будет справедливым отметить еще раз тот факт, что история человече-

ства знает огромное количество примеров того, как после сильного руко-

водителя к власти приходит его антипод, начинающий рушить созданное 

предшественником. Иногда новый властитель это делает непреднаме-

ренно, в силу своих личностных качеств. Такая ситуация сложилась 

и в Османской империи после смерти Сулеймана I и прихода к власти 

его сына – Селима II. Тем не менее еще некоторое время империя ис-

пользовала инерцию, набранную до правления Селима II, и мудрость 

Мехмеда Соколлу – великого везира Сулеймана I, Селима II и Мурада III. 

Ситуация, которая сложилась в Османской империи, полностью отвечает 

выводу авторитетного востоковеда Адама Меца: «Существование миро-

вых империй всегда обусловлено наличием гениального властелина или 

особо жесткой касты и во всех случаях противоестественно». 

Необходимость содержать все возраставшую армию воинов 

и чиновников требовала огромного количества ресурсов, в том числе 

продуктов. Вместе с тем в XVI в. в империи наблюдался ускоренный 

рост населения и непрерывно происходило перераспределение земель 

в пользу тимаров – пожалований, получаемых на условиях несения 

военной службы. 

Рост населения способствовал дроблению обрабатываемых зе-

мель, что влекло за собой два последствия: 

1) снижение доходности земель;  

2) неспособность тимариотов выполнять обязанности военной 

службы. 

На рубеже XVI–XVII вв. эти проблемы проявились в полной мере. 

К тому же османы ощутили на себе последствия Великих географи-

ческих открытий. Европа начала ощущать выгоды от освоения откры-

ваемых территорий. Огромное количество дешевых товаров, в том 



225 
 

числе продуктов, драгоценных металлов, позволило наполнить евро-

пейский рынок и снизить объем торговли с Османской империей. 

Проблемы Османской империи усилились в XVI в. из-за открытия ев-

ропейцами морского пути в Индию и далее в Юго-Восточную Азию. 

Такая диверсификация серьезно ударила по экономике империи на 

рубеже XVI–XVII вв. В больших городах цены выросли на 500 %. 

Государство не могло содержать чиновников. Главная ударная сила 

армии – янычары – были не в состоянии прокормить себя на выдава-

емое жалованье, и это стало одной из самых больших бед для госу-

дарственности османов. Янычары перестали быть военными профес-

сионалами и много времени и сил стали посвящать торговым опера-

циям и ремеслу. Такая ситуация разлагала армию, делала ее врагом 

государственных институтов. Первым проявлением негативных про-

цессов стал бунт янычар 1589 г., вспыхнувший в Стамбуле. Но это 

было только начало процесса. За короткий срок янычары поменяли 

десять великих везиров. Деградация государства сопровождалась 

упадком административной системы империи. Взятки чиновникам 

стали легальными, с них платились налоги. Власти торговали госу-

дарственными должностями вполне открыто.  

В империи стало много безземельных крестьян. Такая ситуация 

не могла не сказаться на поведении обычных османов. Страна стала 

тонуть в волне бандитизма и восстаниях. Тимариоты Малой Азии 

бунтовали почти непрерывно с 1596 г. по 1658 г. Воспользовавшись 

ситуацией, часть земель постаралась обособиться. Вспыхнули вос-

стания в Сирии. Так кризис государства начался изнутри. Империя 

оказалась у края пропасти. Реформы Османа II (1618–1622 гг.) 

по снижению роли духовенства и реорганизации армии потерпели 

крах. В 1630 г. рухнула денежная система империи. Привычным ста-

ло использование во внутренних расчетах иностранной валюты. 

В значительной мере ситуацию удалось переломить султану  

Мураду IV (1623–1640 гг.). Начиная с 1631 г. он предпринял ряд 

жестких мер, позволивших реанимировать порядки времен Сулейма-

на Законодателя, восстановить частично эффективность тимаров,  



226 
 

ввести контроль за поведением и настроениями в стране. Под жесто-

чайший запрет попали алкоголь и табак. 

Мерой, которая первоначально благоприятно сказывалась на внеш-

ней торговле империи, было покровительство иностранным купцам.  

Под защитой властей была и транзитная торговля. Пошлины, полу-

чаемые с нее, серьезно пополняли бюджет государства. Продолжала 

процветать Галата. В XVI в. французы получили широкий спектр льгот – 

капитуляции. В первую очередь это было освобождение от некоторых 

налогов, невысокие ввозные пошлины, разрешение оплачивать сделки 

валютой по выгодному курсу, беспрепятственное перемещение по импе-

рии. С 1569 г. французы получили право на разбор их дел только 

во французском суде, располагавшемся при консульстве. В XVIII в. капи-

туляций добились многие европейские государства. С этого времени ка-

питуляции стали наносить колоссальный ущерб экономике Османской 

империи, усиливая позиции иностранного капитала в государстве.  

Упадок тимаров сопровождался усилением крупного частного 

землевладения. В империи начался процесс образования частных зе-

мельных владений – «чифтликов» – небольших товарных хозяйств на 

основе наемного труда. С конца XVII в. получили распространение 

откупы. Откупщик авансом выплачивал государству поземельный 

налог, а затем сам решал, как извлечь прибыль с участка. Эта система 

привлекла в сельское хозяйство капиталы чиновников и торговцев. 

Время требовало перемен в обустройстве империи. Примером тако-

вых для Османской империи стали страны Европы. 

Для Османской империи в XVIII в. были характерны следующие 

тенденции: 

1. Непрекращающиеся войны, которые вели к потерям и к ослаб-

лению авторитета. 

2. Попытки наладить отношения с соседними странами и понять 

причины успехов стран Европы в социальной сфере и в плане созда-

ния техники. Для этого в 1719–1723 гг. были отправлены послы 

во многие страны, в том числе и в Россию. 

3. Стремление провести реформы, в том числе и военную. 



227 
 

Османские султаны в XIX в. пытались спасти страну от ката-

строфы пус помощью реформ. Но время показало, что они только от-

срочили гибель гигантской империи. 

 Селим III, желая улучшить положение дел в стране, сформиро-

вал кабинет министров по европейскому образцу, в него вошло 12 че-

ловек. Он создавал светские учебные заведения, готовившие граж-

данских чиновников на базе идей Просвещения. Разрешил выпуск 

печатных изданий и переводы на турецкий язык европейских авторов. 

Прославился как музыкант и композитор. Самостоятельно написал 

14 музыкальных произведений в стиле «мугам», 3 из них популярны 

в Турции и сегодня. 

 Во многом продолжателем дел Селима III стал Махмуд II. 

Он проводил реформы светского характера. Официальной одеждой 

гражданских чиновников стали фески и сюртуки. Махмуд II пытался 

внедрить в управление государством новейшие европейские методы, 

разогнал янычарский корпус в 1826 г., создал нескольких светских 

школ и военных училищ, развивал книгопечатание и журналистику. 

Его деятельность вызвала недовольство духовенства. 

Для создания мощной армии Махмуд II нанял иностранных спе-

циалистов. Но его реформы не устранили коренных причин распада 

Османской империи. 

В начале XIX в. Наполеон нанес удар по престижу империи, со-

вершив военную экспедицию в Египет. Непрекращающиеся восста-

ния на арабских территориях и на Балканах на фоне нарастающих 

конфликтов со странами Европы привели к кризису в XIX в. Империя 

вынуждена была признать автономию Греции в 1829 г. и Египта 

в 1824 г. В 1830 г. французы отбили Алжир и сделали его своей коло-

нией. Империя начала стремительно дробиться.  

В 1839 г. султан Абдул-Меджид I, старший сын Махмуда II, об-

народовал хатт-и шериф («священный указ»), главные положения ко-

торого можно свести к следующим пунктам: 

1) создание судебного совета для принятия нового уголовного 

кодекса; 



228 
 

2) отмена смертной казни без суда; 

3) равенство перед правосудием всех подданных империи, неза-

висимо от этнической и конфессиональной принадлежности. 

В 1841 г. султан был отстранен от должности, а реформы при-

остановлены. В 1845 г. он вернулся к власти и продолжил начатое. 

Его деятельность вошла в историю под термином «танзимат» («упо-

рядочение»), то есть реформирование империи с опорой на исламские 

принципы терпимости. Реформы 1839–1872 гг. способствовали раз-

витию в государстве капиталистических отношений и переустройству 

армии. При Абдул-Меджиде I юноши отправлялись на учебу за гра-

ницу, выросла популярность европейского образа жизни.  

В 1853 г. Николай I, ссылаясь на Кючук-Кайнарджийский дого-

вор, потребовал от султана особого статуса для русских монахов 

в святых местах Палестины. Но султан Абдул-Меджид отказался 

удовлетворить этим требованиям, последовавшая Крымская война 

подорвала мощь обеих империй. 

В августе 1876 г. к власти пришел Абдул-Хамид II. В декабре 

1876 г. султан объявил о введении Конституции Османской империи, 

которая предусматривала созыв выборного парламента, ответственно-

го перед ним правительства и других атрибутов европейских консти-

туционных монархий. Но Абдул-Хамид II приостановил действие 

Конституции на период войны с Россией 1877–1878 гг. Эта война бы-

ла вызвана тем, что турки жестоко подавили восстание в Болгарии. 

Султан пытался сохранить целостность империи при опоре на панис-

ламизм. При нем Османская империя окончательно стала полуколо-

нией государств Европы. В течение 32-летнего правления Абдул-

Хамида II Конституция фактически так и не вступила в действие. 

В 1908 г. размещенные в Македонии войска восстали и потребовали 

претворения в жизнь Конституции 1876 г. Абдул-Хамид был вынужден 

с этим согласиться. Последовали выборы в парламент и формирование 

правительства. В целом его деятельность превратила империю в полу-

колонию нескольких государств Западной Европы. В 1909 г. Абдул-



229 
 

Хамид, за жестокость прозванный Кровавым, был низложен и отправ-

лен в изгнание. Султаном был провозглашен его брат Мехмед V, 

в стране установилась конституционная монархия. Проводимая им по-

литика была крайне неудачной, что способствовало развалу империи.  

Последним османским султаном стал Мехмед VI (1918–1922 гг.). 

После него на трон взошел Абдул-Меджид II, сменивший титул сул-

тана на титул халифа. При нем закончилась эпоха огромной мусуль-

манской империи. 

Османская империя, располагавшаяся на трех континентах и об-

ладавшая огромной властью над десятками народов, оставила после 

себя большое наследство. На основной части ее территории в 1923 г. 

была провозглашена Турецкая Республика. Султанат и халифат были 

ликвидированы, режим капитуляций отменен. 

Особый интерес представляет османская политика по отношению 

к немусульманам в рассматриваемый период. По мере усиления проти-

востояния османов с Европой, политика султанов по отношению к ка-

толикам изменилась. В католическом прозелитизме они увидели опас-

ность для государства. Поэтому султаны рассматривали восточных хри-

стиан – православных и нехалкидонитов – в качестве органической ча-

сти государства. Противодействие католикам со стороны иерархов во-

сточных церквей находило у османской администрации полное пони-

мание и поддержку. Султан Абдул-Хамид I в грамоте 1783 г. Алексан-

дрийскому православному патриарху писал, что христиане империи, 

переходящие в католичество, опасны для государства, а значит должны 

быть наказаны, чему и должен содействовать патриарх. Вступление в ка-

толичество православных подданных Османской империи было прирав-

нено к государственной измене. В XVII–XVIII вв. католических миссио-

неров в оковах высылали из империи, а униатов силой заставляли вер-

нуться под власть прежних патриархов. Но по мере укрепления Запада и 

ослабления Османской империи ситуация менялась. В 1828 г. преследо-

вания униатов прекратились, церкви католиков восточного обряда полу-

чали права миллетов: в 1831 г. – армяно-католики, в 1841 г. – марониты, 

в 1848 г. – греко-католики, в 1861 г. – халдо-католики, в 1866 г. – сиро-



230 
 

католики. В итоге значительная часть восточнохристианской паствы пе-

решла под власть Ватикана. 

И все же восточные церкви Османской империи оказались 

в лучшем положении, чем православные в Центральной Европе. Ли-

деры Греческой православной церкви, как показала история, сделали 

оптимальный выбор в споре между Римом и Стамбулом, сделав став-

ку на последний.  

Весной 1920 г. Мустафа Кемаль, самый удачливый османский 

военачальник Первой мировой войны, созвал в Анкаре Великое наци-

ональное собрание. В 1920 г. в Анкаре собралась Первая Ассамблея 

представителей, на которой Мустафа Кемаль провозгласил лозунг: 

«Суверенитет принадлежит народу!»  

К реформам, проведенным Мустафой Кемалем, относится сле-

дующее: 

1) ликвидация султаната; 

2) упразднение халифата; 

3) введение светского обучения; 

4) закрытие дервишеских орденов;  

5) латинизация алфавита; 

6) отделение религии о государства; 

7) провозглашение республики; 

8) реформа одежды; 

9) принятие уголовного и гражданского кодексов по европейско-

му образцу; 

10) предоставление избирательных прав женщинам; 

11) отмена титулов и феодальных форм обращения; 

12) введение фамилий; 

13) создание национальных банков и национальной промышлен-

ности. 

Великое национальное собрание по инициативе Кемаля 1 ноября 

1922 г. упразднило султанат. 24 июля 1923 г. был подписан Лозаннский 

договор, по которому признавалась полная независимость Турции. 

29 октября 1923 г. Турция была провозглашена республикой, а ее пер-

вым президентом стал Мустафа Кемаль. Как председатель Великого 



231 
 

национального собрания (1920–1923 гг.) и затем (с 29 октября 1923 г.) 

как президент республики, переизбиравшийся на этот пост каждые че-

тыре года, а также как несменяемый председатель им созданной Народ-

но-республиканской партии Кемаль приобрел в Турции непререкаемый 

авторитет и огромные полномочия. В марте 1924 г. был упразднен ха-

лифат и учреждено Управление по делам религии. Оно эффективно ра-

ботает и сегодня. 20 апреля 1924 г. была принята вторая Конституция 

Турецкой Республики, действовавшая до 1961 г. Ататюрк на руинах 

бывшей империи заложил основы нового государства – Турецкой Рес-

публики, ставшей авторитетной светской державой. Столицей ее 13 ок-

тября 1923 г. стала Анкара.  

 

Войны против европейских держав и Российской империи 

Начавшееся в XVI в. ослабление империи привело к постепенной 

потере былой мощи. Разгром флота при Лепанто в 1571 г. положил ко-

нец господству империи на море. К этому прибавились неудачные вой-

ны в начале XVII в., которые наносили огромный демографический, 

экономический, территориальный урон и приносили ущерб авторитету 

государства. Итогом войн с Ираном в 1603–1612 гг., 1616–1618 гг.,  

1623–1624 гг. стала утрата Восточной Армении, Восточной Грузии, 

Азербайджана, Луристана и части Курдистана, а также множества ирак-

ских городов, включая Багдад. Мурад ценой огромных потерь смог вер-

нуть Ирак. В 1645–1669 гг. велась война с Венецией на Средиземном мо-

ре, одним из ее итогов стали огромные людские потери. В Европе осма-

ны воевали против Австрии в 1663–1664 гг. и Польши в 1666–1672 гг. 

за земли вдоль Дуная и Украину. Мехмед IV (1648–1687 гг.) попытался 

разгромить австрийцев и смог дойти до Вены, но у стен столицы этой 

страны армия османов была разбита в сентябре 1683 г. В 1684 г. была 

создана «Священная лига». В нее вошли: Россия, Австрия, Венгрия, 

Португалия, Польша, Мальтийский орден, итальянские государства. 

По итогам войны с Османской империей в 1699 г. был подписан Кар-

ловицкий мир. Султан был вынужден отдать Морею, часть Далмации 



232 
 

и острова Архипелага, крепость Азов, почти всю Венгрию, Трансиль-

ванию, Бачку
109

, Славонию
110

, Подолию и часть Украины. Это был пер-

вый раздел Османской империи Европой. На рубеже XVII–XVIII вв. 

Турция впервые за всю историю существования империи проиграла не-

сколько битв подряд. В 1718 г. Османская империя покинула Западную 

Валахию и Сербию. Уже невозможно было скрыть заметное ослабление 

военной мощи государства и его политического могущества.  

При Мехмеде V страна была втянута в череду войн, которые 

привели к потере Ливии и почти всех владений в Европе, кроме горо-

да Стамбула. В 1912–1913 гг. Болгария, Греция, Сербия, Черногория 

одержали победу над Турцией. В 1914 г. страна вступила в Первую 

мировую войну. Султан Мехмед V как халиф объявил священную 

войну России и ее союзникам. Зимой 1914–1915 гг. османская армия 

понесла большие потери, когда армия России вошла в Армению. Опа-

саясь, что там на их стороне выступят местные жители, правитель-

ство санкционировало репрессии в отношении армян. 

Уже в 1909 г. Болгария объявила независимость (под владыче-

ством османов она была почти 500 лет). В 1916 г. пришел конец 

османскому правлению в Аравии: восстание поднял поддержанный 

Антантой Хусейн ибн Али. Эти события нанесли Османской империи 

смертельный удар. 

За период 1568–1918 гг. Россия и Османская империя столкну-

лись в тринадцати больших войнах. В восьми из них победа была за 

Россией. В трех очень трудно определить, кто получил больше выгод. 

И лишь в двух Россия однозначно проиграла: Прутский поход 1710–

1711 гг. и Восточная война 1856–1861 гг. К этим войнам надо доба-

вить частые набеги крымских татар – вассалов Османской империи и 

войны XIX в., которые Россия вела на Кавказе. Османы снабжали 

                                                 
109

 Район в Центральной Европе, расположенный на Среднедунайской 

низменности, между реками Тиса и Дунай. 
110

 Область на востоке Хорватии. Расположена между реками Савой, Дра-

вой и Дунаем и считается житницей Хорватии. 



233 
 

горцев деньгами, оружием, военными инструкторами и оказывали 

мощную духовно-идеологическую поддержку.  

Присоединение в 1654 г. Левобережной Украины к России спо-

собствовало развязыванию русско-турецкой войны в 1676–1681 гг. 

По ее итогам был подписан Бахчисарайский мир: Левобережная 

Украина оставалась у России, а Правобережная – у османов. В 1696 г. 

османы вынуждены были отдать России крепость Азов, что означало 

потерю побережья Азовского моря.  

В 1774 г. был подписан Кючук-Кайнарджийский мирный договор 

с Россией, по которому турки потеряли значительную часть северного и 

восточного побережья Черного моря. Крымское ханство получило не-

зависимость, а в 1783 г. стало частью Российской империи. 

В 1853–1856 гг. Османская империя участвовала в войне против 

России, которая вошла в историю как Крымская, или Восточная, вой-

на. Ее итоги подвел Парижский конгресс 1856 г. В ходе этой войны 

Стамбул показал, что его армия изменилась в лучшую сторону. 

Но выгоды, которые получила Османская империя от этой войны, 

были невелики; уничтожение крепостей России на северном побере-

жье Черного моря имело небольшое значение. России было запреще-

но держать военный флот на Черном море, но в 1871 г. это требова-

ние прекратило свое действие. Война ослабила власть Османской им-

перии над вассальными дунайскими княжествами, которые в 1861 г. 

объединились в Румынию, а Сербию возглавила союзная династия 

России. Во время этой войны турки сделали огромный заем, что 

спровоцировало торговый кризис в 1861 г. В 1867 г. Европа заставила 

османов убрать из Сербии свои гарнизоны.  

В период 1877–1878 гг. велась очередная русско-турецкая война. 

Ее итоги были подведены в 1878 г. Сан-Стефанским договором, затем 

Берлинским трактатом. По ним Османская империя потеряла Сербию, 

Румынию, Боснию и Герцеговину, Черногорию, Болгария стала авто-

номией, Закавказье стало принадлежать России, османы должны бы-

ли выплатить контрибуцию нашей стране. Итоги русско-турецких 

войн отображены в табл. 1. 



234 
 

Таблица 1 

Итоги русско-турецких войн 

№ Годы Название Итог для России 

1 1568–1570 Русско-турецкая война Победа 

2 1676–1681 Русско-турецкая война Неопределенный 

3 1686–1700 Азовский поход Победа 

4 1710–1711 Прутский поход Поражение 

5 1735–1739 Русско-турецкая война Неопределенный 

6 1768–1774 Русско-турецкая война Победа 

7 1787–1792 Русско-турецкая война Победа 

8 1806–1812 Русско-турецкая война Победа 

9 1821–1830 Греческая революция Победа 

10 1828–1829 Русско-турецкая война Победа 

11 1853–1856 Крымская война Поражение 

12 1877–1878 Русско-турецкая война Победа 

13 1914–1918 Кавказский фронт 

(Первая мировая война) 
Неопределенный 

 

Османская империя была великой страной во всех отношениях – 

начиная от территории и заканчивая тем наследием, которое она оста-

вила после своей гибели. Достаточно посетить Стамбул и Бурсу. Па-

мятники культуры, которые османы приняли от предыдущей государ-

ственности и создали сами, будут еще многие века радовать людей.  

Примером богатейшего культурного наследия, сохраненного 

христианским Востоком благодаря мусульманской веротерпимости, 

может служить Синайский монастырь Св. Екатерины. В иконной га-

лерее монастыря – одной из крупнейших в мире – сохранились иконы 

VI в. На остальной территории Ближнего Востока почти вся ранне-

христианская иконопись погибла в период иконоборчества в VIII–IX вв. 

Библиотека монастыря сохранила более 3 тыс. манускриптов и около 

5 тыс. старопечатных книг на греческом, славянских, арабском, гру-

зинском, коптском, армянском языках. 



235 
 

Вопросы для проверки: 

1. Каковы причины ослабления и заката Османской империи? 

2. Какие шаги предпринял Мустафа Кемаль для придания Тур-

ции современного облика? 

3. Почему, несмотря на комплекс мер по деисламизации, Кемаль 

пользуется огромным авторитетом в турецком обществе? 

 

Тест по теме 12 

1. На рубеже XVI–XVII вв. цены в больших городах Османской 

империи выросли: 

а) на 100 %, 

б) 300 %, 

в) 500 %. 

 

2. Денежная система империи рухнула: 

а) в 1610 г., 

б) 1620 г., 

в) 1630 г. 

 

3. Французы, находившиеся в Османской империи, получили 

право на разбор дел во французском суде, располагавшемся при кон-

сульстве: 

а) с 1569 г., 

б) 1571 г., 

в) 1573 г. 

 

4. Селим III, желая улучшения дел в стране, сформировал каби-

нет министров по европейскому образцу в составе: 

а) 5 человек, 

б) 12 человек, 

в) 19 человек. 

 



236 
 

5. Отряды янычар были распущены: 

а) в 1826 г., 

б) 1847 г., 

в) 1878 г. 

 

6. Французы сделали Алжир своей колонией: 

а) в 1826 г., 

б) 1830 г., 

в) 1834 г. 

 

7. Султан объявил о введении Конституции Османской империи: 

а) в 1841 г., 

б) 1862 г., 

в) 1876 г. 

 

8. Османы вынуждены были отдать России крепость Азов: 

а) в 1696 г., 

б) 1716 г., 

в) 1726 г. 

 

9. Крымская война велась: 

а) в 1762–1767 гг., 

б) 1803–1809 гг., 

в) 1853–1856 гг. 

 

10. Османы убрали из Сербии свои гарнизоны: 

а) в 1867 г., 

б) 1869 г., 

в) 1871 г. 

 

11. Сан-Стефанский договор был подписан по итогам русско-

турецкой войны: 

а) 1877–1878 гг., 

б) 1879–1881 гг., 

в) 1883–1885 гг. 



237 
 

Раздел V. Эпоха колониализма  

и современное состояние исламского мира 

 

Тема 13. Период колонизации исламских государств. Ислам-

ские земли в XVIII и XIX вв.  

 

Период колонизации исламских государств 

Еще в XVI в. северная и большая часть северо-восточной Афри-

ки стали провинциями Османской империи. Но это не помешало пор-

тугальцам и испанцам на рубеже XV–XVI вв. попытаться установить 

господство над Марокко и Мавританией. Одними из самых активных 

колонизаторов были португальцы. Они искали пути в Индию. Про-

кладывая маршруты, они начали освоение берегов Африки. Значи-

тельная часть стоянок постепенно становилась крепостями и торго-

выми центрами, с помощью которых европейцы проникали в глубь 

континента с конца XVIII в. В XIX в. произошли существенные изме-

нения в способах освоения богатств Африки европейцами. Место ра-

боторговцев заняли предприниматели, занимающиеся продажей фаб-

ричных товаров и эксплуатацией природных ресурсов. 

XIX в. стал временем интенсивного захвата колоний в мусуль-

манских землях. Особенно больших успехов в этом достигли Англия 

и Франция. По количеству колоний эти два государства стали абсо-

лютными лидерами. Иногда казалось, что некоторые приобретения не 

дают никакой выгоды, и только спустя годы становилась ясна польза 

от приобретенного. Одним из магистральных направлений такой ко-

лониальный политики стало освоение арабоязычной Африки, то есть 

полосы от Мавритании и Марокко до Сомали и Занзибара. В этом ре-

гионе в первую очередь столкнулись интересы Франции и Англии, но 

и другие развитые государства пытались колонизировать часть терри-

торий. Особенно стремились это сделать Италия, Бельгия, Португа-

лия, Германия, Испания. 



238 
 

Исламские земли в XVIII и XIX вв.  

К концу XVI в. в Марокко к власти пришли султаны арабских 

династий Саадидов и Алавитов
111

. В XVIII в. им удалось добиться 

централизации администрации и выдавливания европейцев почти со 

всей территории, лишь испанцы сумели закрепиться в нескольких 

крепостях на побережье. Но в середине XVIII в. начались междоусо-

бицы, что повлекло новые успехи европейской колонизации.  

Интересная ситуация сложилась в ходе французской экспансии 

в Алжире в 1830 г. Приход сюда французов, с одной стороны, возвы-

сил алжирского соперника – Марокко, с другой – заставил мароккан-

цев помочь алжирцам в их борьбе. Это, в свою очередь, породило для 

Марокко проблемы со стороны Франции, и лишь вмешательство Лон-

дона предотвратило превращение Марокко в колонию Парижа. 

Но вмешательство Англии не было бескорыстным, султана Марокко 

вынудили подписать в 1856 г. договор, по которому его страна стала 

открытой для свободной торговли. Не осталась в стороне и испанская 

корона. По итогам войны 1859–1860 гг. Испания получила новые тер-

ритории на побережье Марокко и дополнительные торговые уступки. 

Начиная с 60-х гг. ХIХ в. европейцы усилили свое влияние 

в Марокко: создали режим льгот для бизнесменов, европеизировали 

крупные города, такие как Танжер и Капабланка, наладили взаимовы-

годные коммерческие отношения с частью влиятельных марокканцев. 

Стремясь предотвратить поглощение своей страны, султан Мулай Ха-

сан (1873–1894 гг.) попытался реформировать государство, сделав 

ставку на военную составляющую. Но эти реформы не имели широ-

кой поддержки в обществе. В итоге в начале ХХ в. Марокко попало 

под протекторат Франции, кроме небольшой территории под протек-

торатом Испании, а также международного порта Танжер. 

Алжир в XVI–XVII вв. был вассалом Османской империи. 

С XVIII в. эта зависимость в силу комплекса причин стала минималь-

ной, но влияние Европы нарастало. 

                                                 
111

 Обе династии возводили свой род к пророку Мухаммаду. 



239 
 

В 1830 г. французский король Карл Х начал войну с Алжиром. 

Франция смогла достаточно быстро добиться победы, но в стране 

вспыхнуло мощное партизанское движение. Франция поощряла пере-

селение в Алжир за счет щедрой раздачи земель европейским колони-

стам: в 1870 г. им передали более 700 тыс. га. 

У французского присутствия в Алжире было два аспекта:  

1) недовольство коренных жителей выплескивалось в бунты под 

исламскими лозунгами; 

2) распространение европейских форм организации подтолкнуло 

к появлению рабочих среди алжирцев; 

3) алжирцы стали приобщаться к политической культуре Запада. 

Следствием произошедших в стране преобразований стали от-

мена запрета 1881 г. для коренных алжирцев на участие в политиче-

ской жизни, появление просветительских организаций, газет, журна-

лов. Население требовало защитить ислам и арабский язык от вытес-

нения их французским языком и порядками колонизаторов. В то же 

время в начале ХХ в. появилась группа младоалжирцев, ратовавших 

за сближение с западной культурой и уравнение алжирцев в правах 

с французами. 

Долгое время Тунис был оплотом пиратов и одним из центров 

работорговли. Добившись в начале XIX в. полной независимости 

от Алжира, Тунис быстро столкнулся с серьезными финансовыми 

проблемами из-за прекращения доходов от пиратства и работорговли.  

В 40-е гг. XIX в. Тунис при помощи Франции попытался прове-

сти реформы. Началось создание военной промышленности и форми-

рование системы образования по европейскому образцу, включая во-

енное (янычарские корпуса ликвидировались, создавалась регулярная 

армия). В стране стали появляться колледжи и училища, издаваться 

газеты и книги. Размах преобразований превышал возможности госу-

дарства, что повлекло кризис. Власти вынуждены были изменить век-

тор реформ, частично используя идеи Танзимата, больше стали ори-

ентироваться на положительный европейский опыт. Тунис стал пер-



240 
 

вым арабским государством, принявшим Конституцию (1861 г.).  

В соответствии с ней вводилась система ограниченной монархии 

с ответственным перед Верховным Советом правительством. Но такое 

новшество вызвало череду бунтов крестьян. Самый громкий из них 

был в 1864 г. Восставшие требовали восстановление судов шариата, 

отмены Конституции, снижения налогов.  

С целью подавления восстаний руководство страны взяло ино-

странный займ, в итоге в 1869 г. Тунис был поставлен под контроль 

Международной финансовой комиссии. Это означало превращение 

страны в полуколонию. Проблемы нанесли удар по демографии, зна-

чительная часть населения эмигрировала. Пришедший к власти 

в 1873 г. премьер Хайраддин-паша предпринял комплекс мер по спа-

сению государства. Их итогом стало: изменение характера землеполь-

зования, развитие просвещения, улучшение здравоохранения, упоря-

дочение налогообложения. 

В 1881 г. Франция смогла добиться протектората над Тунисом. 

Французы сразу принялись за освоение доставшегося богатства: 

строились горнорудные предприятия, портовые сооружения, желез-

ные дороги.  

Пребывание в стране большого количества колонистов спрово-

цировало всплеск национализма у коренных жителей. Были налажены 

связи с национальными движениями в Турции и Египте. Активность 

тунисцев заставила французские власти в начале ХХ в. пойти на ряд 

уступок. 

Как и Тунис, Ливия долгое время была пристанищем пиратов и 

центром работорговли. В XVIII в. вассальная зависимость Ливии от 

Османской империи заметно ослабла. В начале XIX в. Европа прину-

дила Ливию подписать несколько неравноправных договоров. В итоге 

Ливия оказалась в тяжелом кризисе, но выход из него оказался иным, 

чем в Тунисе. Англия, не желавшая усиления Франции в Магрибе, 

способствовала возврату влияния Османской империи в 1835 г. в Ли-

вии, после чего на ливийской земле начались реформы на принципах 



241 
 

Танзимата. Эти преобразования значительно изменили привычные 

порядки и вызвали бунты, которые проходили под исламскими лозун-

гами. В итоге на части территории Ливии было создано государство, 

противостоявшее и османам, и европейцам. В начале ХХ в. народ Ли-

вии был вынужден сражаться с итальянскими агрессорами. Только 

в 1951 г. Ливия была провозглашена независимым Соединенным  

Королевством. 

Реформы, проводившиеся в Египте в первой половине XIX в., 

вывели страну в число наиболее развитых стран Востока. Плодами ре-

форм стали: мощная регулярная армия (до 200 тыс. военнослужащих), 

строго централизованная администрация, эффективное сельское хо-

зяйство, правительственная монополия на экспорт хлопка, индиго, са-

харного тростника, создание государственных промышленных пред-

приятий, прежде всего военных, поощрение достижений европейской 

науки и техники, создание сети учебных заведений. Но в начале  

40-х гг. XIX в. Египет под давлением Запада, прежде всего Англии, 

уступил натиску иностранного капитала, пошел на создание режима 

свободной торговли. 

Импорт товаров ударил по неокрепшей государственной про-

мышленности и по финансовой системе. Во второй половине XIX в. 

многие госпредприятия и учебные заведения закрылись. В то же вре-

мя бизнес европейцев развивался высокими темпами, в первую оче-

редь строительство хлопкоочистительных и сахарных заводов, желез-

ных дорог, Суэцкого канала. В 1876 г. долги перед иностранными 

кредиторами привели финансовую систему страны к краху. По требо-

ванию Англии и Франции была создана специальная комиссия, в ве-

дение которой перешла значительная часть доходов казны, а государ-

ственные проекты стали занимать иностранцы (министром финансов 

стал англичанин, министром общественных работ – француз). 

Наиболее активная часть общества требовала от руководства 

страны распустить «европейский кабинет», что и было сделано. 

Страну сотрясали конфликты сторонников и противников проевро-



242 
 

пейского курса. Радикалы требовали очистить страну от европейской 

«заразы»: закрывались публичные дома, увеселительные заведения 

европейского типа, восстанавливались традиционные нормы ислама. 

В феврале 1882 г. был создан новый кабинет. Египетское общество 

поляризировалось. Значительная часть населения, выступавшая за ев-

ропейские реформы, вынуждена была уехать в Александрию под за-

щиту английской эскадры. Летом 1882 г. войска Англии заняли Каир. 

Египту был навязан протекторат Англии, но при этом он формально 

оставался автономией Османской империи. Согласно изданному 

в 1883 г. Органическому закону, были созданы Законодательный совет 

и Генеральное собрание, но вся исполнительная власть сосредотачи-

валась в руках английского консула, который полностью контролиро-

вал правительство. 

Иностранный капитал, начавший активно внедряться в Египет 

после 1882 г., способствовал ускорению развития страны, в конце XIX в. 

насчитывалось почти 500 тыс. рабочих в промышленности, из них 

почти 50 % были египтяне. В конце XIX в. опять появились «прият-

ные европейские мелочи»: клубы, рестораны, салоны. Работали теле-

граф и телефон, кинотеатры, университеты, издательства. Общество 

снова раскололось по вопросу судьбы государства. Лица, ратовавшие 

за европейскую модернизацию, как правило, имели европейское обра-

зование. Им противостояли националисты, использующие исламские 

лозунги. 

В итоге в 1922 г. Англия признала независимость Египта на аб-

сурдных условиях: сохранение своих войск и влияния британского 

капитала. В 1923 г. Египет принял Конституцию, а в 1924 г. поставил 

вопрос о выводе британских войск из страны, что говорило о росте 

национального самосознания. 

Анализ колонизационной политики европейских стран позволя-

ет говорить, что этот исторический процесс сопровождался активным 

сопротивлением коренного населения под исламскими лозунгами. 

Иногда оппозиция добивалась серьезных успехов, но они были крат-



243 
 

ковременны. Европейская мощь подавляла не только вооруженные 

отряды, но и сознание многих коренных жителей. 

Различались и методы освоения территорий разными странами. 

Франция и Италия, как правило, стремились создать в колониях мощ-

ные прослойки европейского населения, которое начинало развитие 

стратегически важных отраслей: горнорудной промышленности, до-

рог, портов и т. п. Англичане делали ставку на проникновение во все 

слои местной администрации и в экономику, а также модернизирова-

ли сельское хозяйство. 

Ведущие державы Европы колонизировали Северную Африку, 

руководствуясь следующими причинами: 

1) удобное расположение, близость к Индии и странам Юго-

Восточной Азии, особенно после открытия Суэцкого канала; 

2) слабость государств региона. 

Ливан всегда был известен конфликтами на религиозной почве. 

В 40–60-е гг. XIX в. конфликты друзов с маронитами переросли в бо-

евые действия. Франция, покровительствовавшая маронитам, вос-

пользовалась одним из таких конфликтов и высадила в Ливане свои 

войска. В 1861 г. под давлением Англии они были выведены из Лива-

на. Вслед за этим была создана международная комиссия из предста-

вителей Австрии, Пруссии, России, Франции, Англии, Турции.  

Комиссия выработала «Органический статус Ливана», что привело к 

быстрому росту экономики страны. Интересы были нацелены на тор-

говые и финансовые контакты со странами Средиземноморья, прежде 

всего с Францией. Ливан стал поставщиком сырья для шелкоткаче-

ства в Лион. На рубеже XIX–XX вв. Ливан смог совершить экономи-

ческий и культурный подъем. 

Не имевшая выхода к морю Сирия была более отсталой, как и 

Палестина. Эти страны были своего рода тыловой частью Леванта. 

Открытие Суэцкого канала повысило значение страны. Интерес 

к региону, кроме ранее названных стран, стала проявлять Германия, 

чьим союзником была Османская империя. 



244 
 

Ирак был зоной английских интересов. Англия контролировала 

его внешнюю торговлю и судоходство по реке Тигр. Ирак и Иран были 

местом столкнновения интересов Англии и Германии. Последняя 

строила через территорию Османской империи железную дорогу 

в Багдад. Германия рассчитывала получить от этой магистрали боль-

шие экономические и политические выгоды как в собственно самой 

Порте, так и в ее провинции – Ираке. Англичане понимали, что усиле-

ние Германии в регион подрывало их влияние. С помощью хитроум-

ных комбинаций англичане сорвали выход железной дороги к морю в 

районе Кувейта. Тем не менее влияние Германии в Иране и в Ираке 

усиливалось. Германия смогла создать ряд своих колоний в Палестине. 

Однако Первая мировая война изменила баланс сил в пользу англичан. 

Аравия в XIX в. продолжала оставаться отсталой периферией 

Ближнего Востока. К XIX в. зависимость аравийских государств от 

османов и Персии ослабла. Еще со второй половины XVIII в. некото-

рые из них стали проводить самостоятельную политику. 

В середине XVII в. флот Омана покорил Занзибар и район во-

сточноафриканского побережья. В конце XVIII в. в Омане укрепилась 

Ост-Индская компания. С ее помощью Англия смогла разделить има-

мат на части: оманский султанат Маскат, Договорный Оман
112

, Оман-

ский имамат. Это способствовало усилению позиций Англии в этих 

образованиях. 

Кувейт в XVI в. стал частью Османской империи. Однако в се-

редине XVIII в. Кувейт обрел де-факто независимость. Но по мере 

продвижения Ост-Индской компании в XVIII в. эта самостоятель-

ность уменьшалась. Активность англичан подтолкнула усиление по-

зиций Германии в регионе. Ведь немцы планировали сделать Кувейт 

заключительным участком своей знаменитой железной дороги. Ан-

гличане добились от Кувейта подписания договора 1899 г., который не 

давал возможности Германии реализовать блестящий железнодорож-

                                                 
112

 Попал под английский протекторат, сегодня это территория Объеди-

ненных Арабских Эмиратов. 



245 
 

ный проект. Влияние Англии на эту страну оставалось высоким почти 

весь ХХ в.  

Особый интерес представляют страны, которые граничили с 

Российской империей, такие как Персия и Афганистан. 

Став с начала XVI в. центром шиизма, Иран активно боролся за 

суверенитет. Попытки России и Англии превратить эту страну в полу-

колонию вызывали мощные протестные движения коренного населе-

ния. Одним из ярких примеров такой реакции стало восстание баби-

дов в середине XIX в. 

В 1844 г. сеид Али Мухаммед объявил себя Бабом. Его призывы 

к справедливости, осуждение высоких налогов и роскоши, возмуще-

ние поведением иностранцев нашли отклик у народа. Власти казнили 

Баба в 1850 г., но это не решило проблем. Начавшиеся реформы были 

приостановлены шахом. 

После неудачного похода на Герат в 1856 г. англичане заставили 

Персию подписать мирный договор. Он позволил Англии начать 

мощную экономическую экспансию в страну. За короткий срок эко-

номика Персии оказалась под контролем иностранцев. Реформы по 

европейскому образцу, проведенные шахом, в том числе ограничение 

роли духовенства, не смогли улучшить ситуацию. 

В конце XIX в. Россия и Англия разделили сферы влияния в 

Персии. Север страны, включая столицу, находился под влиянием 

Российской империи. Район Персидского залива попал под влияние 

Англии. Периодически шах отменял условия некоторых унизитель-

ных концессий, но изменить ситуацию в целом не мог. Страна была 

превращена в полуколонию России и Англии. Но они не смогли сло-

мать традиционную структуру персидского общества. Более того, она 

созревала для трансформации, а проникновение в Персию иностран-

ного влияния способствовало этому. 

В течение всей своей истории Афганистан приковывал к себе 

внимание захватчиков. Но никто не смог покорить эту страну. Этому 

есть множество причин, начиная от менталитета народа и заканчивая 

природно-климатическими условиями и ландшафтом.  



246 
 

В период 1838–1842 гг. велась Первая англо-афганская война. 

Первоначально английская армия заняла города Кабул, Газни и неко-

торые другие, но в конечном итоге отступила с огромными потерями. 

В 70-х гг. XIX в. Россия и Англия столкнулись в дипломатической 

борьбе за власть над этой страной. В этих нелегких условиях перед 

афганским руководством встала задача сохранить суверенитет. 

Для спасения ситуации Англия начала Вторую англо-афганскую 

войну 1878–1880 гг. По ее итогам был подписан Гандамакский дого-

вор, означавший признание Афганистаном зависимости от Англии. 

Но его подписание вызвало гнев значительного количества афганцев, 

переросший в восстание, поддержанное Российской империей. Успе-

хи восставших заставили англичан летом 1880 г. начать переговоры. 

По их итогам эмиром Афганистана был признан Абдуррахман, но ан-

гличане смогли добиться от него ведения внешней политики в соот-

ветствии с желаниями английского правительства. 

Эмир Абдуррахман своей целью сделал усиление центральной 

власти и подавление сепаратизма. Россия и Англия смогли в 1893–

1895 гг. провести без участия афганцев демаркацию индо-афганской и 

русско-афганской границы в районе Памира. 

В XX в. Англия и СССР/РФ сыграли заметную роль в судьбе 

этой страны. 

Анализ колониальной политики Запада по отношению к мусуль-

манским странам позволяет говорить о том, что, несмотря на сочета-

ние военной силы, экономических рычагов влияния, культурного воз-

действия и т. д., народы колонизируемых стран смогли добиться неза-

висимости. Не все они сегодня являются благополучными странами. 

Но можно утверждать, что, несмотря на влияние глобализации, они 

смогли в достаточно высокой степени сохранить свою самобытность. 

Ислам стал той основой, которая помогла им не только выстоять в 

столкновении с Западом, но и творчески переработать наследие коло-

низаторов, будь то технологические, политические или какие-либо 

другие новшества. 



247 
 

Вопросы для проверки: 

1. Какие страны достигли наибольших успехов в колонизации 

Африки в XIX в.? 

2. Какие причины подтолкнули страны Европы колонизировать 

Северную Африку? 

3. Каковы результаты реформ первой половины XIX в. для  

Египта? 

 

Тест по теме 13 

1. Султан Марокко подписал договор, по которому его страна 

стала открытой для свободной торговли: 

а) в 1846 г., 

б) 1856 г., 

в) 1866 г. 

 

2. Испания получила новые территории на побережье Марокко 

и дополнительные торговые уступки по итогам войны: 

а) 1855–1856 гг., 

б) 1857–1858 гг., 

б) 1859–1860 гг. 

 

3. Тунис принял Конституцию: 

а) в 1861 г., 

б) 1862 г., 

в) 1863 г. 

 

4. Тунис был поставлен под контроль Международной финансо-

вой комиссии: 

а) в 1863 г.,  

б) 1867 г., 

в) 1869 г. 

 



248 
 

5. Франция смогла добиться протектората над Тунисом: 

а) в 1880 г., 

б) 1881 г., 

в) 1883 г. 

 

6. Войска Англии заняли Каир: 

а) в 1880 г., 

б) 1881 г., 

в) 1882 г. 

 

7. Первая англо-афганская война состоялась: 

а) в 1830–1832 гг., 

б) 1836–1838 гг., 

в) 1838–1842 гг. 

 

8. Вторая англо-афганскую война велась: 

а) в 1876–1877 гг., 

б) 1878–1880 гг., 

в) 1881–1882 гг. 

 

9. Россия и Англия провели демаркацию индо-афганской и рус-

ско-афганской границы в районе Памира: 

а) в 1882–1883 гг., 

б) 1883–1885 гг., 

в) 1893–1895 гг. 



249 
 

Тема 14. Первая и Вторая мировые войны и процесс деколо-

низации. Образование современных мусульманских государств 

 

Первая и Вторая мировые войны и процесс деколонизации 

Одна из главных причин Первой мировой войны – борьба за ре-

сурсы, точнее желание ведущих стран мира овладеть природными бо-

гатствами более слабых стран. В ряду последних были многие му-

сульманские государства. Анализ литературы позволяет говорить 

о тех предпочтениях, которые имели государства Запада, желавшие 

поглотить чужие ресурсы. Например, у Османской империи Франция 

хотела отнять Сирию, Англия – Египет, Палестину, Ирак. В ходе вой-

ны Антанта широко опиралась на ресурсы Северной Африки, Трой-

ственный союз использовал силы и средства Ливана, Палестины,  

Сирии, Ирака. Но такой расклад не означал желания народов Востока 

участвовать в этой войне. Это понимали и руководители обоих бло-

ков. Поэтому спецслужбы Антанты и Тройственного союза всячески 

поддерживали восстания в тылу противника.  

В декабре 1914 г. англичане захватили Южный Ирак, к концу де-

кабря 1916 г. – почти весь Синай. В начале 1916 г. Англия и Франция 

заключили договор о разделе азиатской части Османской империи. 

В соответствии с этим документом Франция получала западную часть 

Сирии и Ливан, Англии отходили земли Южного и Центрального 

Ирака. Восточная Сирия, Северный Ирак становились сферами их 

совместного влияния. Союзники подтвердили права России на Кон-

стантинополь и проливы, предусмотренные Англо-франко-русским 

соглашением 1915 г. В марте 1917 г. англичане вошли в Багдад, в де-

кабре – в Иерусалим. Серьезные проблемы испытывала армия осма-

нов из-за массового дезертирства арабов и активных действий парти-

занских отрядов из арабского населения. Осенью 1918 г. англичане 

выбили османов из Сирии и Ливана. Военные неудачи вынудили 

османов пойти на подписание 30 октября 1918 г. перемирия, полу-

чившего название Мудросского. В соответствии с ним Османская им-



250 
 

перия лишалась после четырех веков господства Палестины, Ирака, 

Йемена, Ливана, Сирии, Хиджаза. 

Но победы Антанты не означали обретение арабами свободы, 

так как место турок заняли страны Запада. Сирия, Ливан, Алжир, Ту-

нис и часть Марокко достались Франции. Север и юг Марокко ото-

шли Испании. Ливия – Италии, Судан, Южный Йемен, Ирак, часть 

Палестины, Египет – Англии. 

Итоги Первой мировой войны означали для многих арабских 

стран начало этапа борьбы с полуколониальной и колониальной зави-

симостью. 

Произвол англичан в Египте подтолкнул население к неповино-

вению. Весной 1919 г. забастовки прошли по всей стране. Мощное 

вооруженное восстание заставило англичан эвакуировать часть гарни-

зонов. В конце февраля 1922 г. Великобритания признала суверенитет 

Египта. К этому времени поднялись на борьбу народы Марокко и 

Ирака. В 1921 г. часть территории Марокко была объявлена незави-

симой республикой, она смогла выстоять почти пять лет, но затем ар-

мии Франции и Испании нанесли ей поражение. Однако марокканцы 

не покорились и регулярно поднимали восстания, нанося огромный 

ущерб войскам оккупантов. В 20-е гг. высокую повстанческую актив-

ность проявляли народы Сирии. В своей борьбе все эти народы опи-

рались на исламскую идеологию.  

Восстания прокатились по Бахрейну, Судану, Оману, Палестине, 

Ливии, Тунису. В горах Алжира действовали отряды партизан.  

Одна из главных причин ожесточения борьбы в странах Востока 

в 20–30-е гг. ХХ в. – вступление мира в полосу экономического кризиса. 

Рост национально-освободительного движения заставил страны Запада 

изменить методы воздействия на страны Востока. Англия смогла при-

нудить некоторые из них заключить договоры «о дружбе». Такой доку-

мент был подписан с Ираком в 1930 г. Падение Франции под ударом 

Германии способствовало получению в 1941 г. независимости Сирией. 

В этом же году стал независимым и Ливан. Окончание Второй мировой 



251 
 

войны привело к росту национально-освободительного движения во 

всем мире. Англия была вынуждена отказаться от управления Заиорда-

ньем. На этой территории в 1946 г. было объявлено независимое коро-

левство Иордания.  

Рост антианглийских настроений заставил Лондон отказаться и 

от мандата на Палестину. В ноябре 1947 г. Генеральная Ассамблея 

ООН приняла резолюцию № 181, по которой Палестина была разде-

лена нa два самостоятельных государства: Израиль и Палестину. 

Иерусалим и прилегающая территория выделялись в специальную 

зону под управлением Совета по опеке. Это решение не устроило 

многих арабов, и началась первая арабо-израильская война.  

Но ни она, ни последующие не смогли решить территориальные спо-

ры между двумя государствами. Уже более шестидесяти лет главной 

болевой точкой Ближнего Востока остается палестинская проблема. 

Фактически она имеет два уровня:  

1) региональный уровень подразумевает конфликт Израиля 

с группой арабских государств и Организацией освобождения Пале-

стины; 

2) глобальный уровень означает конфликт между Западом, инте-

ресы которого выражает Израиль, и национально-освободительным 

движением арабских стран. 

Важной особенностью палестинской проблемы является куль-

турно-исторический аспект, здесь зародились иудаизм, христианство, 

ислам. 

Нерешенность палестинской проблемы делает эту территорию ис-

точником опасности для всего мира. Временная Палестинская само-

управляемая администрация под руководством Махмуда Аббаса раз-

вернула кампанию за одностороннее признание Палестины независи-

мым государством. По заявлению Махмуда Аббаса на июль 2011 г.  

118 государств мира признали независимость государства Палестина. 

В 1951 г. Ливия избавилась от оккупации Англии и Франции и 

провозгласила себя независимым Соединенным Королевством. Борь-



252 
 

ба народа Египта вылилась в революцию 1952 г., в результате была 

устранена монархия и объявлена республика. Эта революция поло-

жила начало глубоким преобразованиям в стране. Более того, под-

толкнула череду национальных революций на Востоке, что позволило 

в конечном итоге разрушить мировую колониальную систему. В 1954 г. 

началась вооруженная борьба алжирского народа против французского 

колониального режима. В 1956 г. англичане оставили Судан, ставший 

независимой республикой. В том же году французы вынуждены были 

предоставить независимость Марокко и Тунису. К 1956 г. в колони-

альной или полуколониальной зависимости остались немногие араб-

ские государства: Алжир, Мавритания, Южный Йемен, территория 

современных Объединенных Арабских Эмиратов. 

Влияние революции 1952 г. в Египте четко прослеживается 

в революциях Ирака в 1958 г., Йемена в 1962 г., Ливии в 1969 г. 

События, произошедшие в Египте, имели самые серьезные по-

следствия. В 1956 г. руководство Египта приняло решение национали-

зировать Суэцкий канал. Это справедливое решение вызвало гнев 

Франции и Англии. Они подготовили и начали боевые действия с 

привлечением Израиля. Однако позиция руководства СССР способ-

ствовала прекращению их агрессии по официальным и неофициаль-

ным каналам. Так, 15 ноября 1956 г. правительство СССР направило 

участникам конфликта жесткие требования по выводу войск с еги-

петских земель. Кроме того, на встречах самого различного уровня 

дипломаты СССР довели до своих коллег информацию о том, что му-

сульманами страны собрано значительное количество средств на за-

купку оружия с последующей передачей правительству Египта.  

Также было сообщено, что в мечетях СССР были составлены списки 

добровольцев-мусульман, желающих поехать в Египет туристами, 

чему руководство Советского Союза мешать не желало. В декабре 

1956 г. подразделения англо-французских войск оставили зону Суэц-

кого канала, в январе 1957 г. это сделали и израильтяне. 

В апреле 1957 г. США организовали переворот в Иордании 

и помогли установить военную диктатуру. Опасаясь подобного хода 



253 
 

событий в Сирии, ее элита пошла на объединение своей страны 

с Египтом. В феврале 1958 г. в Египте и Сирии состоялся референдум, 

который одобрил объединение двух стран. Конституция Объединен-

ной Арабской Республики от 5 марта 1958 г. объявляла государство 

демократической суверенной республикой, а ее народ – частью араб-

ской нации. А в основу идеологии нового государства лег панарабизм. 

В ходе создания властных институтов были допущены фаталь-

ные ошибки: 

1. Страна была поделена на два района, но доминировали егип-

тяне. Их ошибки в учете сирийской специфики привели к проблемам 

во всех сферах жизни. 

2. В 1960 г. был сформирован парламент страны, в состав кото-

рого вошли 385 египетских и всего 70 сирийских депутатов, что вы-

звало возмущение сирийцев. 

3. В 1961 г. было создано центральное правительство ОАР 

с штаб-квартирой в Каире. Египтяне получили 21 должность, а сирий-

цы 14 должностей. 

4. Повсеместный произвол египетской администрации вызвал 

возмущение огромного количества сирийцев: многие офицеры сирий-

цы были уволены или понижены в должности, безработица приняла 

угрожающие размеры. 

28 сентября 1961 г. части сирийской армии совершили военный 

переворот, и 29 сентября было сформировано новое правительство. 

К этому времени в Алжире развернулась кровавая война. Еще 

в феврале 1959 г. французы довели численность своих войск до 

800 тыс. военнослужащих. В декабре 1960 г. и январе 1961 г. в Алжи-

ре поднялась мощнейшая волна демонстраций за предоставление не-

зависимости. Война в Алжире закончилась летом 1961 г., но соглаше-

ние о прекращении боевых действий было подписано лишь в марте 

1962 г. 1 июля 1962 г. состоялся референдум, на нем 99 % алжирцев 

проголосовали за независимость, и 25 сентября 1962 г. было объявле-

но создание Алжирской Народной Демократической Республики. 



254 
 

В ходе прошедшей войны Франция потеряла примерно 112 тыс. 

человек убитыми и ранеными, алжирцы около 800 тыс. убитыми, ра-

неными и пленными, более миллиона человек эмигрировали. Уни-

чтожено было более 9 тыс. населенных пунктов.  

В сентябре 1964 г. была утверждена Конституция Алжирской 

Народной Демократической Республики и избран первый президент 

страны.  

Серьезные процессы происходили и в соседней стране – Ливии. 

После Второй мировой войны она была под контролем Франции, Ан-

глии, США. В 1949 г. Генеральная Ассамблея ООН приняла решение 

о предоставлении Ливии независимости не позднее 1 января 1952 г. 

В декабре 1950 г. Национальное собрание Ливии заявило о создании 

демократического суверенного государства, основанного на консти-

туционной монархии. Королем стал Мухаммад Идрис ас-Синуси под 

именем Идрис I. 

24 декабря 1951 г. Идрис объявил о создании нового государства – 

Соединенного Королевства Ливии. В 1953 г. он подписал с Англией и 

США договоры, согласно которым в Ливии могли быть размещены вой-

ска этих стран. Франция получила для себя право использовать ливий-

ские аэродромы. Монарх предпринял ряд мер для недопущения про-

никновения идей социализма и панарабизма. Из отраслей промышлен-

ности развивались только добыча и переработка нефти. Большой авто-

ритет в стране имел лидер Египта Гамаль Абдель Насер. Среди ливий-

ских офицеров набирали популярность идеи полного освобождения от 

иностранной зависимости. В 1964 г. в их среде родилась тайная органи-

зация «Свободные офицеры юнионисты-социалисты». Офицеры поста-

вили себе следующие задачи: свержение монархии, освобождение 

страны от засилья Запада, преодоление отсталости, установление спра-

ведливого порядка, достижение арабского единства. В ночь с 31 августа 

на 1 сентября 1969 г. «Свободные офицеры…» совершили переворот. 

Лидер организации – капитан Муаммар Каддафи – объявил о создании 

Ливийской Арабской Республики. Уже через неделю она была признана 

31 государством, в том числе СССР. 



255 
 

Ливийская революция лишала Запад стратегического плацдарма 

в Средиземноморье. Особенностью этой революции было свержение 

монархии небольшой группой офицеров, а не массовым вооружен-

ным восстанием.   

В 1970 г. началась национализация земель и недвижимости 

крупных собственников, объектов добычи и переработки нефти, бен-

зозаправочных станций, иностранных банков. С 1971 г. национализи-

ровались иностранные нефтяные компании. К началу 1975 г. государ-

ство контролировало около 70 % добычи нефти. 

Ливан является одной из проблемных стран Ближнего Востока, 

при этом он не является однозначно мусульманской страной. В этом 

государстве живут две крупные религиозные общины – христианская 

и мусульманская. В свою очередь, они тоже неоднородны. В 1943 г. 

Ливан был объявлен независимым государством. Религиозные общи-

ны договорились о правилах раздела главных должностей в государ-

стве: президентство досталось христианам-маронитам, должность 

премьер-министра – суннитам, пост главы парламента – шиитам, ме-

сто вице-председателя парламента – православным грекам и т. д. До-

говоренность о разделе мест стала компромиссом между лидерами 

суннитов и маронитами в силу преобладания последних. Но такой 

подход поставил остальные общины на вторые роли. Наибольшие 

преимущества получили христиане, так как кроме высоких полномо-

чий у президента они контролировали силовые структуры. 

Во внешней политике христианские лидеры сделали ставку на 

Запад, искусственно снижая контакты с арабским миром. В 60-е гг. 

в Ливане начался бурный рост экономики. Но от этих процессов 

в наибольшей степени выиграли христиане, что вызвало недовольство 

у мусульманской элиты. К 70-м гг. мусульмане стали составлять 60 % 

всех жителей (с преобладанием шиитов), а христиане – только 40 %, 

но нормы представительства, закрепленные в 1943 г., продолжали 

действовать. Это обстоятельство порождало напряжение в ливанском 

обществе. Высокая напряженность в ливанском обществе усилива-



256 
 

лась все увеличивающимся присутствием палестинских беженцев и 

базированием штаб-квартиры Организации освобождения Палестины 

и ее вооруженных отрядов. Последние совершали рейды на террито-

рию Израиля, что вызывало ответ со стороны еврейского государства.  

13 апреля 1975 г. в Ливане началась гражданская война. Страна 

раскололась на два лагеря. Первый был представлен в основном хри-

стианскими партиями и организациями. Во второй вошли националь-

но-патриотические силы: Ливанская коммунистическая партия, шиит-

ское движение «Отряды ливанского сопротивления», палестинцы и др. 

К маю 1976 г. национально-патриотические силы контролировали 

около 80 % территории страны. 1 июня Сирия ввела в Ливан свои 

войска, что ухудшило положение национально-патриотических сил, 

так как Сирия фактически поддержала первый лагерь. 

В октябре 1976 г. на межарабских совещаниях в Эр-Рияде и Каи-

ре стороны договорились о прекращении огня и вводе в Ливан воин-

ских подразделений Йемена, Саудовской Аравии, Судана, ОАЭ,  

Ливии и Сирии. К концу ноября межарабские силы установили кон-

троль над всеми горячими точками в Бейруте и других городах. 

В результате войны погибло около 70 тыс. человек. Огромный 

ущерб понесла экономика. 

Из-за того что отряды ООП (Организация Освобождения Пале-

стины) продолжали базироваться в Ливане, Израиль продолжал нано-

сить удары по территории этой страны.  

6 июня 1982 г. Израиль начал операцию «Мир для Галилеи». 

Менее чем через две недели армия Израиля осадила столицу страны. 

С целью прекращения страданий мирного населения отряды ООП 

(около 10 тыс. человек) эвакуировались в другие арабские страны. 

Война нанесла экономике Ливана ущерб примерно в 2 млрд долларов, 

было убито более 20 тыс. человек. Армия Израиля ушла из Ливана 

только к лету 1985 г. Но внутриполитический конфликт не был исчер-

пан. В марте 1989 г., несмотря на ряд подписанных договоренностей, 

в стране вновь разразился вооруженный конфликт. При широкой 



257 
 

международной поддержке в октябре 1989 г. удалось выработать Хар-

тию национального согласия Ливана. На основе подписанных доку-

ментов было создано правительство, в 1992 г. были проведены выбо-

ры в парламент. Однако напряженность внутри ливанского общества 

продолжает оставаться высокой и до сегодняшнего дня. 

Самые серьезные последствия для ситуации на Ближнем Восто-

ке имела агрессия Ирака против Кувейта. 

Поводом для начала войны с Ираком стал конфликт в вопросе о 

спорных территориях и превышение квот ОПЕК Кувейтом. 

В течение дня 2 августа 1990 г. иракские войска смогли поста-

вить под свой контроль территорию Кувейта. Уже 8 августа Ирак за-

явил о присоединении Кувейта.  

Все переговоры мирового сообщества с руководством Ирака не 

принесли желаемого результата. Отказ иракского руководства выполнить 

резолюцию № 678 Совета Безопасности ООН, предусматривавшую вы-

вод своих войск из Кувейта до 15 января 1991 г., дал возможность США 

сформировать группировку вооруженных сил 28 государств. 

17 января 1991 г. началась операция «Буря в пустыне», удары 

были нанесены по объектам и войскам на территории Ирака и Кувей-

та. 28 февраля операция «Буря в пустыне» закончилась. Кувейт снова 

стал свободным. Но его экономика понесла огромные потери. Специ-

алисты оценили их в сумму от 20  до 30 млрд долларов США. 

Наибольший ущерб от войны понесли экономика и народ Ирака: 

было уничтожено примерно 50 % мощностей по добыче нефти и более 

97 % по ее переработке, энергетика была разрушена более чем на 96 %. 

Начались эпидемии. Авантюра Саддама Хусейна дорого обошлась  

народу Ирака.  

В 2002–2003 гг. руководство США активно пропагандировало 

тезис о том, что режим Саддама Хусейна представляет собой угрозу 

для международного сообщества. Ирак обвинялся в разработке ору-

жия массового поражения, спонсировании террористических органи-

заций. 



258 
 

США и их союзники пытались добиться от Совета Безопасности 

ООН разрешения на применение силы против Ирака. Но СБ ООН та-

кой санкции не дал. Вторжение началось в нарушение Устава ООН. 

Военная операция против Ирака началась 20 марта 2003 г., она 

была названа «Иракская свобода». В ходе ее осуществления большие 

потери несли многонациональные войска вторжения. За срок почти 

в девять лет войска США и их союзников не смогли навести порядок 

в стране. Понимая бесперспективность нахождения войск в Ираке, 

многие государства принимали решения об эвакуации своих воинских 

контингентов. Последними это сделали США, 18 декабря 2011 г. они 

закончили вывод своего воинского контингента из Ирака. В этой 

стране было оставлено менее двухсот американских военнослужащих 

при посольстве США и небольшой контингент морских пехотинцев 

для охраны посольства. 

Вторжение иностранных войск под надуманным предлогом 

внесло новый раскол в иракское общество. Сегодня экономика Ирака 

не в состоянии удовлетворить минимальные потребности собственно-

го населения и в значительной мере зависит от поставок сырой нефти 

на мировой рынок. 

 

Образование современных мусульманских государств 

В 1899 г. Великобритания сумела заставить Кувейт заключить 

договор, по которому внешняя политика и безопасность Кувейта ста-

новились обязанностью Великобритании. В обмен на это Великобри-

тания обязалась содержать королевскую семью. В 1914 г. британское 

правительство подписало договор, по которому Кувейт считался  

«Независимым княжеством под британским протекторатом», что поз-

волило подразделениям Великобритании находиться в этой стране по 

1961 г. включительно. 

19 июня 1961 г. Кувейт стал независимым государством.  

В 70–80-е гг. благодаря экспорту нефти уровень жизни в Кувейте был 

одним из самых высоких в мире.  



259 
 

Серьезно подорвала экономику Кувейта иракская оккупация 

1990 г. Города были разграблены, многие скважины подожжены. 

Но Кувейт смог в короткие сроки восстановить процветание экономи-

ки. Официальное название – Государство Кувейт. По Конституции 

1962 г. Кувейт – конституционная монархия. Глава государства – 

эмир, назначает главу правительства, имеет право распустить парла-

мент, подписывать законопроекты и возвращать их на доработку 

в меджлис. Эмир является верховным главнокомандующим. Эмир 

назначает премьер-министра из членов правящей семьи. Премьер-

министр назначает министров в правительстве. Законодательная 

власть принадлежит эмиру и однопалатному парламенту. Женщины 

имеют политические права наравне с мужчинами. 

Одной из самых благополучных стран не только Ближнего Во-

стока, но и мира являются Объединенные Арабские Эмираты. Эта 

страна появилась на карте мира в 1971 г. 

В 1820 г. на территории современных ОАЭ существовало семь 

арабских княжеств. Ост-Индская компания заставила их эмиров и 

шейхов подписать «Генеральный договор», который предоставлял 

англичанам очень широкие права, в том числе по размещению войск. 

В начале 20-х гг. ХХ в. на этих землях развернулась борьба за 

независимость, особый размах она получила в Шардже и Рас-эль-

Хайме. 

В эти годы на Ближнм Востоке произошло событие, которое из-

менило жизнь всего мира: в Персидском заливе были разведаны бога-

тейшие запасы нефти. Но ее добыча началась только со второй поло-

вины ХХ в. В 1968 г., после оглашения решения руководства Велико-

британии вывести свои войска до конца 1971 г., княжества подписали 

договор об образовании Федерации арабских княжеств Персидского 

залива. В эту федерацию должны были войти Бахрейн и Катар, но 

позднее они приняли решение стать суверенными государствами. 

2 декабря 1971 г. Абу-Даби, Аджман, Дубай, Умм-эль-Кайван, 

Фуджейра, Шарджа объявили о создании федерации под названием 



260 
 

Объединенные Арабские Эмираты. Седьмой эмират, Рас-эль-Хайма, 

присоединился в 1972 г. В силу разных причин в начале 70-х гг. резко 

поднялись цены на нефть, это помогло становлению молодой госу-

дарственности ОАЭ в первые годы. Грамотное вложение доходов от 

нефтяного бизнеса позволило Эмиратам за короткое время достиг-

нуть успехов во всех сферах жизни.  

Сегодня ОАЭ являют собой эффективное сочетание республи-

канского и монархического строя. ОАЭ являются федеративным гос-

ударством, состоящим из семи эмиратов – абсолютных монархий. 

Государство возглавляется президентом Объединенных Арабских 

Эмиратов, которым является эмир крупнейшего эмирата Абу-Даби, 

правительство возглавляет эмир Дубая. 

Еще одним молодым государством мусульманского мира явля-

ется Государство Катар, 1 сентября 1971 г. была провозглашена его 

независимость. 

В VII в. Катар вошел в состав Арабского халифата, с XIII в. 

находился под властью бахрейнских эмиров, с XVI в. – Португалии, 

в 1871–1916 гг. Катар был провинцией Османской империи. В 1916 г. 

над ним был установлен британский протекторат. Основу экономики 

составляет добыча нефти и газа. Страна является крупнейшим произ-

водителем пресной воды из морской. 

Это абсолютная монархия, возглавляемая эмиром из династии 

аль-Тани. Глава государства назначает премьер-министра, членов Со-

вета министров и Консультативного совета. Власть эмира ограничена 

только рамками шариата.  

Королевство Бахрейн – самое маленькое арабское государство. 

С IV в. его территория входила в состав государства Сасанидов, затем – 

Арабского халифата, в 1871 г. Великобритания получила протекторат 

над Бахрейном. В 1968 г. Бахрейн заявил о желании войти в состав 

Федерации арабских княжеств Персидского залива, но 14 августа 

1971 г. объявил о создании собственного независимого государства. 

События «арабской весны» затронули и это королевство. Беспорядки 



261 
 

заставили короля Хамада пойти на некоторые уступки: выплату мате-

риальной помощи гражданам страны, амнистирование и т. д.  

Бахрейн – конституционная монархия. Король – глава государ-

ства, правительство возглавляет премьер-министр. Парламент двух-

палатный. Нижняя палата – Палата депутатов – избирается всенарод-

ным голосованием, верхняя – Консультативный совет – назначается 

королем. 

 

Вопросы для проверки: 

1. Каковы причины Первой мировой войны? 

2. Что означали итоги Первой мировой войны для многих араб-

ских стран? 

3. Какие меры предпринял СССР для борьбы с агрессией Фран-

ции, Англии, Израиля против Египта в 1956 г.? 

4. Какая проблема на Ближнем Востоке является нерешенной 

много десятилетий? 
 

Тест по теме 14 

1. Англичане захватили Южный Ирак: 

а) в 1914 г.,  

б) 1915 г., 

в) 1916 г. 

 

2. Англия и Франция заключили договор о разделе азиатской ча-

сти Османской империи: 

а) в 1914 г.,  

б) 1915 г., 

в) 1916 г. 

 

3. Англичане вошли в Иерусалим: 

а) в 1915 г., 

б) 1916 г., 

в) 1917 г. 



262 
 

 

4. Мудросское перемирие было подписано: 

а) в 1916 г., 

б) 1917 г., 

в) 1918 г. 

 

5. Великобритания признала суверенитет Египта: 

а) в 1921 г., 

б) 1922 г., 

в) 1923 г. 

 

6. Иордания объявила независимость: 

а) в 1945 г.,  

б) 1946 г.,  

в) 1947 г.  

 

7. Государство Катар объявило о независимости: 

а) в 1967 г., 

б) 1971 г., 

в) 1975 г. 

 

8. Операция «Буря в пустыне» началась: 

а) в 1991 г., 

б) 1992 г., 

в) 1993 г. 

 

9. Операция «Иракская свобода» началась: 

а) в 1998 г., 

б) 2000 г., 

в) 2003 г. 



263 
 

Заключение 

 

Сложные процессы модернизации российского общества, прохо-

дящие более двадцати лет, разбудили у огромного количества наших 

соотечественников искренний интерес к истории исламской цивили-

зации и той роли, которую она играла и играет сегодня в судьбах раз-

ных стран.  

Во многом это связано и с усилением роли ислама в жизни рос-

сийского общества, с процессами миграции, в том числе и трудовой 

миграции жителей бывших советских республик Средней Азии и 

Кавказа в центральные районы России, и связанными с этим пробле-

мами и недопониманием цивилизационного плана.  

Невозможно понять сегодня особенности народа, если прене-

бречь изучением его истории. При этом история любой страны несет 

на себе печать той или иной религии. 

Сегодня большинство людей понимает, что на всем протяжении 

становления и развития государственности религиозная традиция бы-

ла одним из оплотов нравственности и в значительной мере придава-

ла устойчивость разным государствам. История свидельствует, что 

стремление многих конфессий к сохранению и укреплению базовых 

ценностей очень часто выступало объединяющим началом и важней-

шим условием развития самых различных государств. Изучение исто-

рии исламской цивилизации помогает лучше понимать представите-

лей других культур, а значит укрепить мир и создать возможности для 

дальнейшего развития общества. 

Взгляды россиян, как и жителей других стран, сегодня прикова-

ны к странам мусульманского Востока, где происходят важные, порой 

трагические события, которые буквально на глазах меняют геополи-

тическую карту всего этого важного региона.  

Особый интерес и опасения связаны с тем, что весь этот бурля-

щий, взрывоопасный ближневосточный регион примыкает к южным 

границам Российской Федерации. 



264 
 

Российская империя, а позже Советский Союз всегда играли 

важную роль в разрешении множества ближневосточных конфликтов, 

в целом эта зона входила в сферу геополитических интересов нашей 

страны.  

С давних пор в России культивировался интерес к странам му-

сульманского Востока: на русский язык переводилась художественная 

и религиозная литература, изучались восточные рукописи, языки, ис-

тория. В страны региона направлялись научные экспедиции, россий-

ские и советские специалисты помогали строить и восстанавливать 

экономику, сельское хозяйство, систему образования арабских стран. 

Тысячи студентов из самых различных стран Ближнего и Среднего 

Востока прошли обучение в нашей стране.  

Современная Россия продолжает ощущать свою причастность к 

решению проблем, которые возникают в этих странах, восстанавлива-

ет авторитет глобального игрока в этом регионе. Вектор внешней по-

литики России становится больше восточным, чем западным.   

Все это требует знаний о прошлом и настоящем изучаемого ре-

гиона. Изученние курса «Исламский фактор в мировом историческом 

процессе (Ближний и Средний Восток,  Северная Африка, Восточная 

Европа)»  будет способствовать решению этой задачи. 



265 
 

Ответы к тестам 

Ответы к тесту по теме 1 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 

Номер ответа 1 2 2 3 3 3 1 1 2 1 

Ответы к тесту по теме 2 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 6 7 8 9 

Номер ответа 2 1 3 3 2 2 3 2 3 

Ответы к тесту по теме 3 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 6 7 8 9 

Номер ответа 2 3 2 1 2 1 1 2 1 

Ответы к тесту по теме 4 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 6 7 8 9 

Номер ответа 2 1 1 1 2 1 1 3 3 

Ответы к тесту по теме 5 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 6 7 

Номер ответа 1 1 2 3 1 3 2 

Ответы к тесту по теме 6 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 

Номер ответа 2 3 3 1 3 

Ответы к тесту по теме 7 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 6 7 8 

Номер ответа 1 2 3 1 3 2 2 3 

Ответы к тесту по теме 8 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 6 7 8 

Номер ответа 1 2 1 2 1 3 2 2 

 



266 
 

Ответы к тесту по теме 9 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 6 7 8 

Номер ответа 2 3 2 2 2 2 1 2 

Ответы к тесту по теме 10 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 6 7 8 9 

Номер ответа 3 3 2 1 2 3 2 2 1 

Ответы к тесту по теме 11 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 6 7 8 9 

Номер ответа 3 3 2 1 1 3 3 2 1 

Ответы к тесту по теме 12 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 

Номер ответа 3 3 1 2 1 2 3 1 3 1 1 

Ответы к тесту по теме 13 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 6 7 8 9 

Номер ответа 2 3 1 3 2 3 3 2 3 

Ответы к тесту по теме 14 

Номер вопроса 1 2 3 4 5 6 7 8 9 

Номер ответа 1 3 3 3 2 2 2 1 3 

 



267 
 

Приложение  

 

Мусульманские ученые, 

внесшие большой вклад в развитие науки 

 

аль-Аббас ибн Саид аль-Джавари (800 г. – 860 г.). Основная 

работа – комментарии к «Элементам» Евклида. Работал в багдадском 

Доме Мудрости. 

Абдулла ибн Ахмад ибн аль-Байтар. Родился в городе Малага 

в конце XII в. Величайший ботаник и фармаколог Испании Средних 

веков. В его гербариях представлены образцы растений средиземно-

морского побережья от Испании до Сирии. Дал описание свыше 1 400 

медицинских препаратов и сравнил их с данными, приведенными в 

работах 150 древних авторов. Написанная им книга о лекарственных 

растениях – важнейший труд по ботанике до конца XVI столетия. 

Абу Абдалла Мухаммад ибн аль-Джайани (989 г. – 1079 г.). 

Составил трактат «О соотношениях / пропорциях» – важные коммен-

тарии к «Элементам» Евклида. Считал, что основными понятиями 

геометрии являются число, линия, поверхность, угол и сплошная сре-

да (твердое тело). Он написал первое исследование по сферической 

тригонометрии – «Книга о неизвестных дугах сферы».  

Абу Абдалла Мухаммад ибн Иса аль-Махани (820 г. – 880 г.). 

Ему принадлежит ряд комментариев к Евклиду и Архимеду («Трактат 

об определении азимута киблы», «Трактат о широтах светил»). 

Абу Абдалла Мухаммад ибн Муса аль-Хорезми (Абу Джафар 

Мухаммад) (780 г., 783 г. или 790 г. – 840 г. или 850 г.). Предполо-

жительно его родина – Хорезм. Считается, что он предложил деся-

тичную систему счисления в арабском мире и стал одним из первых 

математиков, предложивших использовать знак «ноль» для обозначе-

ния десятичного разряда при записи. Благодаря ему математика по-

лучила термин «алгоритм».  В Европе он был известен как Альго-

ризми. «Книга о восстановлении и противопоставлении» может счи-



268 
 

таться первым письменным трудом по алгебре. Она состоит из двух 

частей – теоретической (теория решения линейных и квадратных 

уравнений, некоторые вопросы геометрии) и практической (примене-

ние алгебраических методов в решении хозяйственно-бытовых, тор-

говых и юридических задач: раздел наследства, измерение земель, 

строительство каналов). Хорезми впервые представил алгебру как 

науку об общих методах решения числовых линейных и квадратных 

уравнений, дал классификацию этих уравнений. Этот трактат в ла-

тинском переводе XII в. долгое время служил основным руковод-

ством по алгебре в странах Европы. Благодаря Хорезми в Европу 

пришли арабские цифры. Им написаны сочинения по астрономии, 

о солнечных часах и астролябии, составлены астрономические табли-

цы. Считается, что аль-Хорезми был автором 9 сочинений: «Книга об 

индийской арифметике» (или «Книга об индийском счете»); «Краткая 

книга об исчислении алгебры и алмукабалы»; «Астрономические 

таблицы» (зидж); «Книга картины Земли»; «Книга о построении аст-

ролябии»; «Книга о действиях с помощью астролябии»; «Книга 

о солнечных часах»; «Трактат об определении эры евреев и их празд-

никах»; «Книга истории». Из этих книг до нас дошли только семь. 

Абу Али аль-Хасан ибн аль-Хасан (965 г. – 1039 г.). Получил 

прозвище аль-Басри. Европейцы звали его аль-Хазен. Был выдаю-

щимся математиком, физиком и астрономом, врачом и философом, 

комментатором Аристотеля. Считается одним из основоположников 

экспериментального метода в науке. Эксперименты он сочетал со 

строгим математическим доказательством своих выводов. Составил 

проект регулирования вод Нила с помощью плотины южнее города 

Асуан, что стало возможным в середине XX в. Считается автором 

примерно ста произведений, почти девяносто из них посвящены ма-

тематике, астрономии, оптике и механике. Наиболее известны трак-

таты, посвященные измерениям шара, квадратуре круга, построению 

семиугольника, вписанного в круг, пятиугольника, вписанного в 

квадрат, определению основания куба, квадратурам конических сече-



269 
 

ний и кубатурам тел, полученных от их вращения, свету светил, фор-

мам затмений, движению Луны; определению азимута киблы; опре-

делению меридиана, ландшафту Луны. Часть его работ являются 

комментариями и дополнениями к «Началам» Евклида. Особе место 

среди его трудов занимает «Книга оптики» («Китаб аль-Маназир»). 

Ибн аль-Хайсам продолжил исследования Евклида о природе света. 

Исследовал строение глаза, объяснил феномен зрения как процесс, в 

котором лучи, поступающие в глаз от объектов, формируют внутри 

хрусталика изображение. Разработал концепцию бинокулярного зре-

ния. Ввел в научный оборот понятие тяжести воздуха, связал плот-

ность воздуха с высотой. 

Абу Али аль-Хусейн ибн Абдаллах ибн Сина (980 г. – 1037 г.). 

В Европе известен как Авиценна. Родился близ Бухары. Научное 

наследие Авиценны охватывает: философию, логику, математику, аст-

рономию, физику, химию, метафизику, медицину, биологию, геогра-

фию, геологию, минералогию, музыку, поэзию, языкознание, законо-

ведение, медицину. Он автор изобретений примерно в 30 отраслях 

науки. Точное количество принадлежащих ему трудов не установлено 

(вероятно, их 456). Его главный труд – «Канон врачебной науки» – 

долго был основным руководством в медицинской практике как на 

средневековом Востоке, так и в Европе. В этом фундаментальном 

труде, состоящем из 5 томов, дается определение медицины, описа-

ние болезней, способы сохранения здоровья и лечения, излагается 

учение о лекарствах, их природе и испытании, по алфавиту располо-

жены 811 средств растительного, животного и минерального проис-

хождения с указанием их действия, способов применения, правил 

сбора и хранения. Осветил основные вопросы учения о ядах и проти-

воядиях. Описал патологию и терапию отдельных болезней, показал, 

как лечить вывихи и переломы. Создал учение о лихорадке и кризи-

сах при болезнях. Говорил об опухолях, гнойных воспалениях и о за-

разных болезнях. Дал детальное описание сердца, печени, мозга, до-

казал роль сетчатки глаза. Установил различия между чумой и холе-



270 
 

рой, плевритом и воспалением легких, дал описание проказы, диабе-

та, язвы желудка и т. д. Дал подробное анатомическое описание чело-

века. Его особый вклад – исследование и описание деятельности го-

ловного мозга. Много сделал для выработки философского словаря на 

арабском и персидском языках. Уделял значительное внимание логи-

ке, учению о причинности, первой причине, материи и форме, позна-

нии, категориях, принципах организации мысли и знания. Большое 

внимание уделял теме возможного и необходимого. 

Абу аль-Аббас аль-Фадль ибн Хатим аль-Найризи (875 г. – 

940 г.) Жил на территории современных Ирана и Ирака. Математик, 

составивший объемные комментарии к работам Птолемея и Евклида.  

Абу аль-Аббас Ахмад ибн Мухаммад ибн Казир аль-Фергани 

(Ахмад аль-Фергани). Великий астроном, математик и географ IX в., 

известен в Европе под именем Альфраганус, на Востоке – как Хасиб, 

что означает «математический». Его труды по астрономии на протя-

жении 700 лет использовались в Европе в качестве учебного пособия. 

Открыл существование пятен на Солнце. Вероятно, родился в Фер-

ганской долине. Был одним из плеяды ученых так называемого Дома 

мудрости, или Академии аль-Мамуна. Во время работы в Египте со-

здал знаменитый Каирский измерительный прибор Нила, нилометр, 

для измерения вод Нила такие изделия используются и сегодня.  

Основные работы: «Книга астрономических движений и Краткое из-

ложение науки звезд», «Тридцать элементов», «Теоретические вычис-

ления на сфере». Эти трактаты – одни из первых трудов на арабском 

языке по астрономии. Составил таблицу известных географических 

пунктов, разместив их в соответствии с семью климатами от Востока 

до Запада с указанием координат. Исходя из наблюдений за небесны-

ми телами, доказал шарообразность и вычислил диаметр Земли, 

предсказал солнечное затмение 812 г., определил деление суши на ма-

терики и части света, дал комментарии своим открытиям. В эпоху 

Средневековья «Книга астрономических движений и Краткое изло-

жение науки звезд» пользовалась в Европе большой популярностью, 



271 
 

считалась энциклопедией астрономического знания. аль-Фергани при 

изучении расположения звезд пришел к заключению, что на Западе 

существует неизвестный континент, и дал описание неба над ним. 

С этой книгой был хорошо знаком великий поэт Данте. Америго 

Веспуччи, прибыв на рубеже ХV–ХVI вв. в Америку, говорил, что на 

юге континента видел те звезды, которые описаны Данте в «Боже-

ственной комедии». Его исследования по астрономии и сегодня явля-

ются важными для ученых всего мира. 

Абу аль-Валид Мухаммад ибн Ахмад ибн Мухаммад ибн 

Рушд (ибн Рушд, в Европе известен как Аверроэс) (1126 г. – 1198 г.). 

Большинство его произведений осталось только в латинском перево-

де. Оставил после себя многочисленные сочинения по естественным 

наукам, юриспруденции, медицине, филологии, философии, теологии, 

праву, арабской литературе. Был судьей и придворным врачом. Ибн 

Рушд составил 38 комментариев к произведениям Аристотеля, Пла-

тона, А. Афродизийского, Н. Дамаскина, аль-Фараби, Ибн Сины, Ибн 

Баджжи. Выступил последовательным сторонником знания, получен-

ного строго доказательным путем. В 1270 г. парижские богословы по-

ставили аверроистский тезис о вечности мира под запрет. Было за-

прещено и учение Ибн Рушда о смертности индивидуальной души, 

разрушающейся вместе с разрушением тела, и бессмертии только об-

щечеловеческого разума. Был первым, кто изучил функции сетчатки 

глаза. Автор энциклопедического медицинского труда. 

Абу аль-Вафа (940 г. – 998 г.). Внес значительный вклад в раз-

витие таких понятий, как тангенс, котангенс и косеканс. 

Абу аль-Вефа Мухаммад Бен Мухаммад (940 г. – 997 г.  

или 998 г.). Арабский астроном и математик из Хорасана. В его трак-

тате по астрономии содержатся сведения об одном из неравенств лун-

ного движения. Присоединил к линиям синусов и косинусов линии 

тангенсов, котангенсов, секансов и косекансов. Он дал им такие опре-

деления, которые и сегодня считаются верными. Установил и основ-

ные соотношения между этими линиями. Ввел шесть тригонометри-

ческих функций и выразил словесно алгебраические зависимости 



272 
 

между ними, вычислил таблицы синусов через 10' с высочайшей точ-

ностью и таблицы тангенсов и установил теорему синусов для сфе-

рических треугольников.  

Абу аль-Изз Исмаил аль-Джазаири (ум. в 1206 г.). В своем 

произведении «Книга грез» заложил основы кибернетики. 

Абу аль-Хасан Али ибн Хусейн аль-Масуди (896 г. – 956 г.). 

Арабский историк, географ и путешественник, известный также как 

«Арабский Геродот», так как являлся первым арабским историком, 

объединившим исторические и географические наблюдения в мас-

штабную общую работу. Наиболее известен исторической работой 

в тридцати томах под названием «Промывальни золота и россыпи 

драгоценных камней» (в устаревшем варианте перевода – «Золотые 

луга»). Второе дошедшее до нас сочинение – «Книга предупреждения 

и пересмотра», где он исправил и уточнил информацию, изложенную 

ранее. Во время своих путешествий побывал в Персии, на Кавказе, 

в Сирии, Аравии и Египте, в регионах, прилегающих к Каспию.  

Возможно, посетил Китай и остров Шри-Ланка. аль-Масуди упоми-

нает в своих работах Киевскую Русь и Хазарию, его работы являются 

важным историческим источником. 

Абу аль-Хасан Ахмад ибн Ибрагим аль-Уклидиши (920 г. – 

980 г.). Работал в Дамаске. Написал две работы по арифметике, пред-

положительно, именно он предвосхитил введение десятичных дробей.  

Абу ар-Раян Мухаммад ибн Ахмад аль-Бируни (973 г. – 1048 г.). 

Внес значительный вклад в науку, написал примерно 150 трудов по 

астрономии, математике, физике, геодезии, геологии, минералогии, 

географии, истории, этнографии, филологии, философии, медицине, 

фармакологии и т. д. Впервые в истории Бируни точно определил 

удельный вес многих металлов, жидкостей, минералов, обеспечив 

науку надежным способом диагностирования, определил вязкость во-

ды. Вычислил географическую широту многих городов. Свою гипоте-

зу о дрейфе материков изложил в труде «Геодезия». Определил, что 

Амударья в древности текла в сторону Каспийского моря. Он один из 

основоположников минералогии. Впервые ввел в практику система-



273 
 

тическое определение удельного веса минералов в качестве одной из 

необходимых характеристик и попытался положить удельный вес 

в основу их классификации. Внес большой вклад в развитие экспери-

ментирования, создал множество различных инструментов и прибо-

ров. Главный труд – «Канон Масуда» – посвящен общему описанию 

картины мира. Считал Солнце огненным шаром, в отличие от Луны 

и планет, отражающих солнечный свет. Объяснил явление утренней 

и вечерней зари как следствие свечения пылинок в лучах скрытого за 

горизонтом Солнца. Высказал мысль о «дымоподобной» природе све-

тящихся хвостов возле диска Солнца во время его затмений (солнеч-

ная корона). Разработал астрономические методы геодезических из-

мерений. Усовершенствовал астролябию, квадрант, секстант. Постро-

ил первый неподвижный квадрант радиусом 7,5 м для точных наблю-

дений за Солнцем и планетами, который в течение 400 лет был самым 

большим в мире. Проведенные им измерения наклона эклиптики 

к экватору в течение веков оставались лучшими по точности. Одним 

из первых после древнегреческих ученых начал развивать и широко 

применять плоскую и сферическую тригонометрию как математиче-

скую основу практической астрономии. Разработал весьма точный 

метод определения радиуса Земли путем наблюдения положения го-

ризонта с вершины горы. Предложил удобный тригонометрический 

метод измерения расстояний. Подчеркивал необходимость тщатель-

ной проверки знания опытом. Возглавлял Академию, которая объеди-

няла виднейших ученых, в том числе Авиценну и аль-Хорезми. Дока-

зал, что Земля вращается вокруг своей оси и вокруг Солнца, вычис-

лил площадь поверхности Земли. Предположил существование Аме-

рики. Сделал большой вклад в расширение понятия числа, теорию 

кубических уравнений, сферическую тригонометрию, составил три-

гонометрические таблицы. Основываясь на изучении летоисчисления 

разных народов, предложил общие принципы составления календа-

рей, в том числе земледельческих. Владея арабским, персидским, гре-

ческим языками, санскритом, способствовал выработке принципов 



274 
 

перевода естественнонаучной терминологии с одного языка на дру-

гой. Дал детальное научное описание быта, культуры и науки индий-

цев, изложил их религиозно-философские системы. Сравнивал обы-

чаи и быт разных народов, в том числе славян, тибетцев, хазар, тюр-

ков и др. 

Абу Бекр ибн Мухаммад ибн аль-Хуссейн аль-Караджи  

(953 г. – 1029 г.). Подробно писал о работах предшествовавших мате-

матиков. Считается первым ученым, освободившим алгебру от гео-

метрических операций, заменив их действиями, составляющими ос-

нову современной алгебры. 

Абу Закария Яхья ибн Мухаммад ибн аль-Авван. Жил в кон-

це XII в. в Севилье (Испания). Автор трактата по агрономии «Китаб 

аль-филалах». В нем рассматриваются примерно 600 различных рас-

тений и приводятся данные по культивированию более 50 фруктовых 

деревьев. В этом труде обсуждаются многочисленные болезни расте-

ний и предлагаются методы их лечения. В книге представлены 

наблюдения о свойствах почв и различных удобрениях.  

Абу Исхак Нур ад-Дин аль-Битруджи аль-Ишбили (ум. в 1185 г. 

или ок. 1204 г.). В Европе известен как Альпетрагиус. Испано-

арабский астроном и астролог. Наиболее известное сочинение – 

«Книга астрономии» («Бросающая в дрожь книга об астрономии»). 

В этом труде подверг критике птолемеевскую теорию движения пла-

нет и противопоставил ее принципам «Физики» Аристотеля. Изложил 

новую теорию движения небесных тел и учение о «движущей силе». 

В его честь один из кратеров Луны назван Alpetragius. 

Абу Мансур ибн Тахир аль-Багдади (980 г. – 1037 г.). Составил 

описание различных систем арифметики, что имело важное значение 

для развития математики.  

Абу Марван Абд аль-Малик ибн Аби-ль-Ала Зухр (лат. Авен-

зоар, в старых русских источниках – Ибн Зогар) (по разным данным 

родился от 1072 до 1094 гг. – ум. в 1162 г.). Был одним из лучших вра-

чей Испании, как в мусульманской, так и в христианской части. Счи-



275 
 

тается, что он первым стал проверять новые лекарства на животных, 

прежде чем использовать их для лечения людей. Основные сочине-

ния: «Книга пищи», в которой обсуждаются вопросы питания и гиги-

ены; «Книга превращения тел и душ», излагающая вопросы медици-

ны и психологии для непрофессионалов; и наиболее значимый труд – 

«Книга упрощения, относительно лечения и диеты» – «Тайсир», опи-

сывающая многие болезни, в том числе впервые: воспаление легких, 

воспаление среднего уха, чесотку и др. и способы их лечения. Пред-

полагается, что «Тайсир» должен был составлять единое целое 

с «Куллиятом» Ибн Рушда, дополняя идеи последнего. 

Абу Наср Мухаммад ибн Мухаммад ибн Тархан ибн Узлаг 

аль-Фараби, (аль-Фараби, лат. Алфарабиус или Авеннаср) (ок. 870 г. – 

950 г.). Родился в городе Фараб на реке Сырдарья. Жил в основном 

в Багдаде, где изучал астрономию, математику, логику, теорию музы-

ки, социологию, этику, медицину, психологию, философию, право, 

языки (арабский, персидский, греческий). Считается, что он является 

автором от 80 до 160 трудов. В Багдаде его называли «Муаллим асса-

на» – «Второй учитель» («Первым учителем» считался Аристотель). 

Дал толкование физической природы звука, вычислил точное значе-

ние кривизны эклиптики, соединил в своем творчестве ценнейшие 

достижения арабской, персидской, греческой, индийской и тюркской 

культур. Отголоски последней особенно явственно заметны в его 

знаменитой «Китаб аль-музык аль-кабир» («Большой книге музыки»). 

Систематизировал знания своего времени в трактате «Слово о клас-

сификации наук». Мыслил как реформатор педагогики, стремящийся 

нести знания в народ, соединить просвещение с развитием в людях 

человечности. Предъявлял высокие требования к желающим учиться: 

«Тому, кто стремится к истокам науки мудрости, необходимо (с ма-

лых ногтей) быть доброго нрава, воспитанным наилучшим образом, 

изучить Коран и науки Закона в первую очередь. Быть благоразум-

ным, целомудренным, совестливым, правдивым, отталкивающим по-

рок, разврат, измену, ложь, уловки. Быть свободным умом от интере-



276 
 

сов пропитания, приближаясь к выполнению законных назначений, 

не нарушая опоры законных основ и не нарушая ни одного из правил 

сунны и шариата. Стремиться к возвышению в науке и (среди) уче-

ных, не избирая науку ради нескольких достижений и приобретений, 

(не избирая ее) средством приобретения материальных благ». Утвер-

ждал, что общество станет тогда добродетельным, когда в нем почет-

ное место займут науки и искусства, когда мыслящие люди не только 

сохранят свою честь и достоинство, но своим примером и воздействием 

на души сограждан, как правителей, так и подданных, сделают всеоб-

щей нормой стремление к совершенству. В 1975 г. в Москве, Алма-Ате 

и Багдаде отмечался юбилей – 1100-летие со дня его рождения. 

Абу Саль Вайджан ибн Рустам аль-Куи (940 г. – 1000 г.). Мно-

го сил вложил в возрождение и развитие греческой геометрии. 

Абу Юсуф Якуб ибн Исхак (аль-Кинди) (конец VII в. или 805 г. – 

ум. между 860 и 879 гг.). Жил в Багдаде. Занимался математикой, хи-

мией, физикой, астрономией, оптикой, метеорологией, метафизикой, 

медициной, философией, логикой, этикой, теорией музыки. Много 

времени посвятил изучению и комментированию индийской матема-

тики и оптики, переводам на арабский язык трудов Аристотеля, Пто-

лемея, Евклида, Порфирия. Написал несколько книг по применению 

железа и стали при изготовлении оружия. Активно использовал мате-

матику в медицине. Стремился объяснить законы, управляющие па-

дением предметов. В X–XI вв. некоторые сочинения аль-Кинди были 

переведены на латынь. За свою жизнь написал более 250 книг, боль-

шая часть которых утеряна, но в 1930-х гг. немецкий востоковед 

Х. Риттер обнаружил в Стамбуле рукопись, содержащую 29 трактатов 

аль-Кинди.  

Али Бен Аббас (ум. в 994 г.). Провел хирургическую операцию по 

удалению раковой опухоли, соответствующую современному уровню 

хирургических операций; написанная им медицинская энциклопедия 

«Китабул-Малики» не потеряла своей актуальности и сегодня.  



277 
 

Али Гушчи (ум. в 1474 г.). Назван «Птолемеем своей эпохи», 

вычислил кривизну эклиптики, причем названное им число незначи-

тельно отличается от современных данных. 

Ахмед ибн Юсуф аль-Мизри (835 г. – 912 г.). Написал коммен-

тарии к Евклидовым «Элементам». Его работа оказала значительное 

влияние на последующее развитие математики в Европе. 

Ахшамсаддин (1389 г. – 1459 г.). Выявил существование мик-

робов (некоторые исследователи связывают открытие микробов 

с именем Ибн Сины).  

аль-Батани. Известен в Европе как Альбатегниус (850 г. – 929 г.). 

Астроном и математик. Известен точными измерениями при изучении 

звезд, луны и планет. Его математические методы были использованы 

последующими поколениями астрономов. 

Братья Бану Муса. Три брата-математика, вместе работавшие 

в Доме мудрости – багдадской академии. Их труды производят впе-

чатление частей одного целого. Джафар Мухаммад Бану Муса  

(800 г. – после 873 г.) внес заметный вклад в геометрию и написал 

трактат о конусах – критический анализ работы Аполлония «Кону-

сы». Ахмад Бану Муса (805 г. – 873 г.) писал о механике. Хасан Бану 

Муса (810 г. – ок. 873 г.) писал об эллипсах. 

Гиясаддин Абу аль-Фатх ибн Ибрахим (Омар Хайям) 

(ок. 1048 г. – после 1122 г.). Всемирно известный классик персидско-

таджикской поэзии, ученый, математик, астроном, поэт и философ. 

Писал на арабском и персидском языках. Был последователем Ари-

стотеля и Ибн Сины. Первый научный трактат Хайяма «Проблемы 

арифметики» не сохранился, по косвенным свидетельствам его тема – 

извлечение корня и правило разложения натуральной степени дву-

члена, известного как бином Ньютона. Участвовал в реформе иран-

ского солнечного календаря, его новый календарь на 7 секунд точнее 

ныне действующего грегорианского, однако принят он так и не был. 

С 1074 г. возглавил создание Исфаханской обсерватории. К 1080 г. 

относятся философские труды «Трактат о бытии и долженствовании» 

и «Ответ на три вопроса». В трактате «О доказательствах задач ал-



278 
 

гебры и алмукабалы» он дал в геометрической форме систематиче-

ское изложение решения уравнений до третьей степени включитель-

но. Трактат «Комментарии к трудным постулатам книги Евклида» 

содержит оригинальную теорию параллельных. В трактате «Об ис-

кусстве определения количества золота и серебра в состоящем из них 

теле» рассмотрена известная классическая задача, решенная Архиме-

дом. Чрезвычайно велика роль Омара Хайяма в создании алгебры как 

самостоятельной математической дисциплины. Он создатель теории 

и классификации кубических уравнений, существенно усовершен-

ствовал вычислительные приемы. Его четверостишия покоряют ем-

костью, лаконичностью, образностью, простотой изобразительных 

средств и гибким ритмом. В 1097 г. был написан философский трак-

тат на фарси «О всеобщности бытия». Творчество Омара Хайяма – 

явление в истории культуры всего человечества. Его девиз «Цель 

творца и вершина творения – мы» был близок гуманистическим воз-

зрениям эпохи Возрождения. В последние годы XI в. Хайям совер-

шил паломничество в Мекку. Его рубаи остаются вершиной харак-

терного для восточной литературы жанра афористичного «мудрого 

слова». 

Гиясаддин Джамшид (ум. в 1429 г.). Впервые открыл десятич-

ную систему исчисления и написал научный труд, посвященный этой 

теме. Он также впервые использовал запятую в математическом 

счислении. 

Дамири аль-Дамири (1349 г. – 1405 г.). Известен точными све-

дениями о природе животного мира, которые он привел в своем труде 

«Хаятул-хаяван», значительно обогатил зоологию как науку. Его кни-

га «Хайят Хайварз» («Жизнь животных») является одной из наиболее 

значимых работ ученых в области зоологии. Она представляет собой 

энциклопедию жизни животных, являющуюся богатым источником 

сведений в этой области науки, и содержит историю животных, пред-

восхитившую труды Бюффона на 700 лет. 



279 
 

Джабер Бен Афлаф (XII в.). Нашел угол азимута, по которому 

измеряется яркость и место расположения звезд.  

Джабер Бен Хайян (721 г. – 805 г.). Именуется «отцом химии», 

впервые высказал мысль об огромной энергии, скрытой внутри ато-

ма, о возможности его расщепления, о том, что при этом образуется 

сила, которая может разрушить Багдад. В созданной Джабером лабо-

ратории ему удалось определить многие кислоты. Подчеркивал зна-

чение эксперимента в исследованиях. Считается автором более 100 

научных работ по химии. Привел объяснение двух важнейших хими-

ческих реакций – кальцинирования и восстановления, улучшил мето-

ды выпаривания, сублимации, фильтрования, перегонки и кристалли-

зации. Откорректировал аристотелевскую теорию строения металлов, 

которая оставалась неизменной до XVIII в. Объяснил способы приго-

товления киновари (сульфид ртути) и оксида мышьяка и др. Умел по-

лучать купорос, квасцы и щелочи почти без примесей, знал, как при-

готовить осажденную серу путем нагревания смеси серы со щелочью. 

Умел изготавливать окислы ртути, серную и азотную кислоты, знал 

способы растворения золота и серебра в кислотах. Его химические 

трактаты, посвященные этим вопросам, были переведены на многие 

европейские языки. Самые знаменитые работы Джабера по химии – 

«Книги семидесяти», «Солнце совершенства», «Книги царства», 

«Книги Весов» и «Книга Восточной ртути». Он предложил теорию 

геологического формирования металлов и работал над практическим 

использованием химии в жизни человека: очищением металлов, изго-

товлением стали, окраской тканей и кожи, покрытием водостойких 

тканей лаком, применением двуокиси марганца для окрашивания 

стекла. 

Ибн аль-Хатиб (1313 г. – 1374 г.). Арабо-испанский ученый, по-

эт, государственный деятель, автор около 60 трудов по истории, гео-

графии, философии, медицине, литературе, музыке, политике и бого-

словию. Сделал научное предположение об инфекционном характере 

холеры. 



280 
 

Ибн Баджжи (Абу Бакр ибн Йахйа) (ок. 1082 г. – 1139 г.). В Ев-

ропе известен как Авемпаце. Врач, философ, государственный дея-

тель, интересовался музыкой, поэзией, математикой, астрономией. 

Комментатор естественнонаучных и логических трудов Аристотеля, 

преемник и почитатель аль-Фараби. Среди его оригинальных фило-

софских сочинений – «Трактат о соединении разума с человеком», 

«Книга о душе», «Прощальное послание». В центре его учения – че-

ловеческая душа.  

Ибн Баттута (Мухаммад ибн Абдалла аль-Лавати ат-

Танджи) (1304 г. – 1369 г. или 1377 г.). Знаменитый арабский путеше-

ственник, географ, историк. Посетил Мекку, Марокко, мусульман-

скую Испанию, побережье Северной Африки, Сирию, Персию, Ирак, 

Йемен, Восточную Африку, Оман, побережье Персидского залива, 

Афганистан, Китай, Крым, Кавказ, юг Индии, Бенгалию, Малайзию, 

восточный берег полуострова Индостан, Мальдивские острова, ост-

ров Цейлон, остров Суматра, реку Нигер (совр. Мали), город Сарай-

Бату (столица Золотой Орды), город Астрахань, город Булгар, не-

сколько областей на юге России, пересек Малую и Центральную 

Азию. Путешествовал почти 30 лет и написал книгу с описанием сво-

их путешествий, она включала в себя информацию о народах, землях, 

маршрутах караванов, постоялых дворах и гостиницах, навигации. 

Всего Ибн Баттута преодолел более 120 тыс. км. Для истории России 

наибольшее значение имеет его описание Золотой Орды. 

Ибн Туфейль (Абу Бекр Мухаммад ибн Абд аль-Малик)  

(ок. 1110 г. – 1185 г.). В Европе известен как Абубацер. Арабский фи-

лософ, врач, астроном, государственный деятель. В единственном 

дошедшем до нас его произведении «Роман о Хайе, сыне Якзана» ри-

суется картина духовного развития человека, заброшенного на уеди-

ненный остров. В сюжете «Робинзона Крузо» Д. Дефо есть черты, 

общие с сюжетом этого сочинения. 



281 
 

Ибн Хазм (994 г. – 1064 г.). Арабский поэт и ученый, живший 

в мусульманской Испании. Вероятно, автор более четырехсот книг, 

его считают одним из гигантов в интеллектуальной истории ислама. 

Ибн Халдун (Вали ад-Дин Абд ар-Рахман ибн Мухаммад) 

(1332 г. – 1406 г.). Географ и первый историк, который вывел и раз-

работал общие законы подъема и упадка цивилизаций, подошел 

к изучению истории как науки. Один из основоположников филосо-

фии истории и социологии. Основной труд – «Книга назидательных 

примеров по истории арабов, персов, берберов и народов, живших с 

ними на земле». В нем изложены учение о развитии общества, задачи, 

метод и принципы исторического исследования, различия между ко-

чевым и оседлым хозяйством, которые он связывал с различиями гео-

графической среды, история народов мусульманского Востока 

и средневековая история Северной Африки. 

Ибн Хаукаль (Абд аль-Касим-Мухаммад). Арабский путеше-

ственник Х в. Путешествовал более 30 лет по разным странам 

и написал «Книгу путей и государств», в которой можно найти све-

дения о хазарах, болгарах, славянах, русах. 

Ибн Хейсам (965 г. – 1051 г.). Основоположник оптики, своим 

трудом «Книга изображений» дал толчок деятельности Роджера Бэко-

на, Леонардо да Винчи, Иоганна Кеплера. Механизм отражения света 

в сферических зеркалах назван его именем – «проблема аль-Хазина» 

(так звали Ибн Хейсама в Европе).  

Ибн Хордадбех (Ибн Хурдазбих Абу аль-Касим Убайдаллах) 

(ок. 820 г. или 826 г. – 885 г. или ок. 912 г.). Арабский географ, по про-

исхождению перс. Его «Книга путей и государств» – первое дошед-

шее до нас географическое сочинение описательного характера на 

арабском языке, важный источник по истории халифата и сопредель-

ных стран; в нем имеются упоминания о славянах и русах.  

Ибн Юнус (950 г. – 1008 г. или 1009 г.). Вел обширные астроно-

мические наблюдения в обсерватории около Каира. Составил астро-

номические таблицы движения Луны, Солнца и планет (около двух 



282 
 

веков они были лучшими таблицами этого типа), а также тригономет-

рические таблицы. Он уточнил значения прецессионной постоянной и 

угла наклона эклиптики к экватору, усовершенствовал способы реше-

ния плоских и сферических треугольников (метод вспомогательных 

углов). Он является автором переменных формул в тригонометрии.  

Ибрагим ибн Синан ибн Табит ибн Курра (908 г. – 946 г.). Баг-

дадский астроном и математик, изучавший геометрию, в особенности 

тангенсы углов в окружностях. Он внес вклад в развитие теории рас-

чета площадей. 

аль-Идриси (Абу Абдалла Мухаммад) (1100 г. – 1161 г. или 

1165 г.). Арабский географ, картограф и путешественник. Путеше-

ствовал по Португалии, Франции, Англии, Малой Азии, Северной 

Африке. Главный труд – «Развлечение тоскующего о странствии по 

областям» (иногда называется «Книга Рожера», 1154 г.). Поделил Зем-

лю на 7 климатов (10 частей в каждом климате). Его книги, включа-

ющие описание климатов и карты к ним, – ценный источник по исто-

рии и географии Европы и Африки; содержат интересные материалы 

по истории восточных славян, туркмен и некоторых других постсо-

ветских народов. Информация из «Книги Рожера» была впоследствии 

выгравирована на серебряной планисфере – карте в форме диска, ко-

торая в те времена была одним из чудес света. Планисфера аль-

Идриси считалась первой научной картой мира, близка к современ-

ным картам. 

аль-Истахри (Абу Исхак аль-Фариси) (ок. 850 г. – 934 г.). 

Арабский географ, уроженец Ирана (вероятно, области Фарс). Путе-

шествовал по Ирану, посетил ряд стран Средней, Южной и Западной 

Азии, возможно, Северной Африки, Сицилию и Андалусию. Написал 

«Книгу путей государств», в которой дал географическое, политиче-

ское и статистическое описания мусульманских стран от Западной 

Индии до Марокко и Испании. Влияние труда Истахри сказалось на 

сочинениях многих арабских и персидских географов. 



283 
 

Кавамоддин Ширази (ум. в 1440 г.). Иранский зодчий. Ввел 

в иранскую архитектуру купола, опирающиеся на 4 мощные пересе-

кающиеся арки. Самые знаменитые работы – мечеть Гаухаршад 

в Мешхеде, ансамбль Мусалла и мавзолей Абдуллы Ансари близ  

Герата, медресе в Харгирде. 

Кемаль ад-Дин Абу аль-Хасан аль-Фариси (ум. в 1320 г.).  

Составил к труду аль-Хайсама комментарий, который затем попал 

в Европу.  

Мукаддаси (аль-Макдиси Шамс ад-Дин Абу Абдалла Му-

хаммад) (946 г. или 947 г. – ок. 1000 г.). Арабский географ и путеше-

ственник, родился в Иерусалиме. Посетил почти все страны мусуль-

манского Востока. Составил полное и систематизированное описание 

этих стран. В 14 главах книги, посвященных отдельным областям 

Арабского халифата, он сообщает о природных условиях каждой из 

них, составе населения, хозяйстве, торговых путях, местных обычаях 

и верованиях. Эти сочинения – важный источник для изучения сред-

невекового Востока, в том числе Средней Азии и Закавказья. 

Мухаммад ибн Аслам аль-Гафики (аль-Гафики) (ум. 1165 г.). 

Кордовский врач и ботаник, собирал растения в Испании и Африке. 

Эксперт по лекарственным травам. Его описания растений очень точ-

ные, он давал их названия на арабском, латинском и берберском язы-

ках. Им написана книга под названием «Советчик в офтальмологии», 

но эта книга не ограничивается рассматриванием болезней глаз, в ней 

еще говорится о болезнях мозга. 

Мухаммад ибн Ахмед ибн Джубайр аль-Кинани (1145 г. – 

1217 г.). Арабо-испанский путешественник и писатель. Совершил три 

путешествия на Восток. По итогам написал книгу «Путешествие ки-

нанита» – важный источник по истории Египта, Аравии, Ирака,  

Сирии, Сицилии. 

Мухаммад ибн Закария Рази (ар-Рази) (865 г. – 925 г. или 934 г.). 

Врач, химик и физик. Он описал все известные в его время болезни, 

опираясь на труды греческих, сирийских и индийских ученых, а так-



284 
 

же используя личные наблюдения. Его перу принадлежит труд «Китаб 

аль-Асрар», посвященный приготовлению химических веществ и их 

последующему применению. Одним из первых предпринял успеш-

ную попытку точной классификации веществ. Рази подразделял ве-

щества на растительные, животные и минеральные. Считается преем-

ником Галена и одним из величайших врачей мира. Его книги состав-

ляли основу медицины Средних веков. Написал более 130 трактатов 

по медицине, химии, физике, математике, философии, но значитель-

ная часть их погибла, в том числе его знаменитая книга «аль-Хави» 

в 20 томах, заключавшая в себе материалы по медицине. Ее перевели 

на латинский язык под названием “Liter Cantinens”. Книга затрагивала 

проблемы лечения переломов, приема лекарств и питательных ве-

ществ, врачебные рецепты, фармацевтику, данные по анатомии 

и функциям органов тела. Он описал оспу и корь, впервые различив 

эти два заболевания. «аль-Хави» – одно из первых исследований ин-

фекционных болезней. В числе других книг Рази можно выделить 

«аль-Мансури» – была переведена на латынь и до XVI в. изучалась 

европейскими студентами-медиками. Рази сделал немало открытий 

в медицине: метод лечения ртутным бальзамом, применение кишок 

животных для наложения швов на раны, хирургические операции на 

мочевом пузыре и извлечение мочевых камней. Он написал книгу по 

офтальмологии, описал операцию по удалению катаракты. В сочине-

нии под названием «Медицина для бедняков и неимущих» упоминает 

заболевания, при которых человек, за отсутствием врача, может выле-

чить себя сам с помощью названных им лекарств. Рази считал хоро-

ший климат и личную гигиену одним из главных принципов охраны 

здоровья. Разрабатывал вопросы терапии и психиатрии. Существует 

предание, что когда ему приказали подобрать хорошее место для по-

строения новой больницы в Багдаде, он приказал развесить куски мя-

са на открытом воздухе в разных районах города и по прошествии не-

скольких дней выбрал для больницы то место, где мясо сохранилось 

лучше. Блестящий химик: выделил сернистую кислоту и чистый 



285 
 

спирт. Его атомизм близок атомизму Демокрита, он верил в абсолют-

ные пространство и время, признавал множественность миров.  

В основе философской концепции Рази лежит учение о пяти вечных 

началах: «творце», «душе», «материи», «времени», «пространстве». 

В этике призывал к активной общественной жизни. 

Насер ад-Дин ат-Туси (1201 г. – 1274 г.). Его деятельность по-

лучила воплощение в математике, астрономии, тригонометрии, физи-

ке, космологии, минералогии, философии, теологии, логике, истории, 

социологии, праве, этике, биологии, медицине, теории музыки, лите-

ратуроведении, поэзии, науковедении, географии. Оставил после себя 

около 150 трудов. Выступил с критикой системы Птолемея. В своем 

сочинении «Тазкира» («Памятка») ввел понятие «малый эпицикл». 

Возглавлял знаменитую астрономическую обсерваторию в городе 

Марага (совр. территория Южного Азербайджана в Исламской Рес-

публике Иран). Под его руководством в обсерватории трудилось более 

100 научных сотрудников. Туси работал над решением пятого посту-

лата Евклида: две параллельные линии не пересекаются в простран-

стве. Н. Лобачевскому удалось решить эту проблему (российский 

ученый азербайджанского происхождения Мирза Казым-Бек перевел 

труд Туси с персидского на русский язык). Он соединил в своем твор-

честве все три ренессансные зоны Ближнего и Среднего Востока – 

арабоязычную, персоязычную и тюркоязычную. Туси совмещал в 

своей философии религиозные воззрения с естественнонаучными и 

гуманитарными знаниями. Утверждал и обосновывал принципы ис-

лама. Размышлял над вопросами мироздания и социального устрой-

ства, проблемами права и морали, управления государством, воспита-

ния нравственности и совершенствования отношений в семье, клас-

сификации наук. Различал государства добродетельные и недоброде-

тельные, войны справедливые и несправедливые, оценивал явления 

общественной жизни с точки зрения того, что на пользу народу, а что 

во вред. Он исследовал роль государства в жизни общества и разраба-

тывал концепцию взаимной ответственности государства и человека, 



286 
 

создал модель государства, где власть разума способствовала бы муд-

рому правлению и выработке справедливых законов. С творчеством 

Туси неразрывно связано развитие ренессансных черт в азербайджан-

ской культуре XIII–XVI вв. 

ан-Нувайри Шихаб ад-Дин Ахмед ибн Абд аль-Ваххаб  

(1279 г. – 1332 г.). Египетский энциклопедист. Автор одной из трех 

наиболее известных энциклопедий эпохи мамлюков «Предел желания 

в науках словесности», состоящей из 31 тома. Она включает инфор-

мацию до 1331 г., отличающуюся большой точностью и разносторон-

ностью. Энциклопедия ан-Нувайри, над которой он работал около 

20 лет, переведена на многие европейские языки. 

Сабит ибн Курра (830 г. или 836 г. – 901 г.). Багдадский мате-

матик. Перевел «Начала» Евклида, написал к ним пояснения и специ-

альный комментарий к теории параллельных. Познакомил арабских 

ученых с сочинениями Архимеда о правильном семиугольнике.  

Создал трактат о рычажных весах. 

аль-Сабри ибн Кура аль-Харрани (836 г. – 901 г.). Внес огром-

ный вклад в теорию чисел, астрономию и статистику. 

Улуг Бек Мухаммад Тарагай (Улугбек) (1394 г. – 1449 г.). Ве-

ликий ученый, просветитель и государственный деятель, внук Тимур-

хана. Построил обсерваторию в Самарканде (одна из наиболее зна-

чимых обсерваторий Средневековья), составил «Новые астрономиче-

ские таблицы» и каталог положений 1 018 звезд, определенных 

с большой точностью. 

аль-Хазини. Ученый XII в. Описал весы с чашками, погреш-

ность которых не превышала 0,1 %. Они применялись для определе-

ния плотности различных веществ, что позволяло распознавать спла-

вы, выявлять фальшивые монеты, отличать драгоценные камни от 

поддельных и т. д.  

аш-Ширази Кутб ад-Дин (1236 г. – 1311 г.). Математик, изло-

жил на персидском языке «Начала» Евклида, «Альмагест» Птолемея, 

труды Ибн аль-Хайсама. 



287 
 

Эвлия Челеби (1611 г. – 1682 г. или 1683 г.). Турецкий путеше-

ственник, географ, писатель. Около 50 лет провел в странствиях 

(в том числе в военных походах). Побывал во многих странах Азии, 

Африки и Европы, был на Северном Кавказе, Украине, в Молдавии и 

Крыму, плавал по Дону, Волге и Уралу. Написал 10-томную работу 

«Книга путешествий» (другое название – «История путешественника») 

– важный документ с большим количеством сведений по истории, 

географии, культуре, включает многочисленные предания и легенды 

разных стран и народов, в том числе народов на постсоветском про-

странстве. 

Якуби (аль-Йакуби), Абу аль-Аббас Ахмед ибн Абу Йакуб 

(ум. 897 г.). Арабский географ и историк. Написал «Книгу стран», ко-

торая содержит систематизированные сведения по географии, и «Ис-

торию» – в ней приводятся сведения по истории Ассирии, Египта, 

Греции и других государств древности, а также по истории ислама и 

Арабского халифата до 872 г. 

 

 

 

 

 

 

 

 



288 
 

Литература 

 

1. Абдулатипов Р.Г. Судьбы ислама в России: история и перспек-

тивы / Р.Г. Абдулатипов. – М.: Мысль, 2002. – 317, [2] с. 

2. аль-Азхар и шииты / авт. предисл. и примеч. Мухаммед Амма-

ра. – М.: Фонд русско-арабских исслед. и информ., 2015. – 107 с. 

3. Армстронг К. Мухаммад: история Пророка / К. Армстронг; 

пер. с англ. – М.: ООО Издательство «София», 2008. – 448 с. 

4. Архимандрит Августин (Никитин). Ислам в Европе / архи-

мандрит Августин (Никитин). – СПб.: ЦСО, 2009. – 656 с. 

5. Асадуллин Ф.А. Многонациональный мир Москвы: от города к 

мегаполису / Ф.А. Асадуллин. – М.: Мировой общественный форум 

«Диалог цивилизаций», 2014. – 176 с. 

6. Асадуллин Ф.А. Москва мусульманская: история и современ-

ность. Очерки / Ф.А. Асадуллин. – М.: УММА, 2004. – 255 с. 

7. Ахмадуллин В.А. Патриотическая деятельность духовных 

управлений мусульман в годы Великой Отечественной войны / 

В.А. Ахмадуллин. – М.: Исламская книга, 2015. – 332 с. 

8. Ахунов А.М. Исламизация Волжско-Камского региона   

(VII–X вв.): на материале арабских и старотатарских источников / 

А.М. Ахунов. – Казань: Отечество, 2003. – 216 с. 

9. Ахунов А.М.  Основы этнографии стран Арабского Востока: 

учеб. пособие для студентов вузов / А.М. Ахунов. – Казань: Изд-во 

Казан. ун-та, 2014. – 336 с. 

10. Бартольд В.В. История изучения Востока в Европе и Рос-

сии / В.В. Бартольд. – 3-е изд. – М.: URSS, 2014. – 317 с. 

11. Бартольд В.В. Работы по истории ислама и арабского хали-

фата. Сочинения / В.В. Бартольд. – М.: Монография, Наука, 1966. – 

Т. 6. – 785 с. 

12. Бигиевские чтения: богословская мысль российских му-

сульман ХIX – начала ХХ вв.: сборник научных статей / сост. И.А. За-

рипов; под общ. ред. Д.В. Мухетдинова. – М.: Медина, 2015. – 108 с. 



289 
 

13. Блум Дж. Ислам. Тысяча лет веры и могущества / Дж. Блум, 

Ш. Блэр; пер. с англ. – СПб.: Издательство «ДИЛЯ», 2010. – 288 с. 

14. Большаков О.Г. История халифата: в 4 т. О.Г. Большаков. – 

М.: Восточная литература, 2000, 2002, 1998, 2010. – 312, 294, 382, 367 с. 

15. Вагапов Р.Н. Потенциал организаций мусульманского духо-

венства в развитии и регулировании социально-политических про-

цессов России: монография / Р.Н. Вагапов, Ф.Г. Вагапова, С.В. Устин-

кин. – Н. Новгород: НГЛУ, 2014. – 106 с. 

16. Вагапов Р.Н. Роль исламских организаций в политическом 

процессе современной России: учеб. пособие / Р.Н. Вагапов, Ф.Г. Ва-

гапова, С.В. Устинкин. – Н. Новгород: НГЛУ, 2014. – 117 с. 

17. Вернадский Г.В. Монгольское иго в русской истории / 

Г.В. Вернадский // Евразийский временник. – Париж, 1927. – Кн. 5. 

18. Византийские сочинения об исламе (тексты переводов 

и комментарии) / под ред. Ю.В. Максимова. – М.: Изд-во ПСТГУ, 

2006. – 230 с. 

19. Вильковски Д. Арабо-исламские организации в современном 

Казахстане: внешнее влияние на исламское возрождение: монография / 

Д. Вильковски. – Астана, Алматы: ИМЭП при Фонде Первого Прези-

дента, 2014. – 191 с. 

20. Востоковедение в России и странах СНГ на рубеже веков: 

материалы международного симпозиума, посвященного 200-летию 

кафедры восточной словесности в Казанском университете (2–5 июля 

2007 г.) / отв. и науч. ред.: Р.М. Валеев и др. – Казань: Фолиант,  

2015. – 469 с. 

21. Гаврилов Ю.А. Мусульманство в истории и культуре наро-

дов России: исламская составляющая российской цивилизации / 

Ю.А. Гаврилов, А.Г. Шевченко. – М.: Институт Наследия, 2007. – 476 с. 

22. Гаврилов Ю.А. Ислам и православно-мусульманские отно-

шения в России в зеркале истории и социологии / Ю.А. Гаврилов, 

А.Г. Шевченко. – М.: Культурная революция, 2010. – 312 с.  



290 
 

23. Муфтий Равиль Гайнутдин. Ислам в современной России / 

муфтий Равиль Гайнутдин. – М.: ФАИР-ПРЕСС, 2004. – 320 с. 

24. Гафаров А.А. Российские мусульмане в контексте общеис-

ламской модернизации (XIX – начало ХХ вв.) / А.А. Гафаров. – Ка-

зань: Изд-во Казан. ун-та, 2014. – 562 с. 

25. География религий: мир между христианством и исламом: 

материалы международной студенческой научно-образовательной 

конференции (12–17 ноября 2012 г.) / науч. ред. Л.С. Астахова. –  

Казань: Изд-во Казан. ун-та, 2014. – 83 с. 

26. Герейханов Г.П. Единство и многообразие ислама: полити-

ко-правовые особенности мусульманского общества: монография. – 

М.: Издательство «Граница», 2015. – 312 с. 

27. Гудратов О.Г. Мировые религии. Ислам: обзор основных 

мировых религий. Жизнеописания пророков, упомянутых в Священ-

ном Коране. Хронологический обзор истории ислама. Предметный 

указатель аятов Священного Корана / О.Г. Гудратов, Н.О. Гудратов. – 

М.; СПб.: Диля, 2008. – 629 с. 

28. Давлетшин Г.М. Когда и как булгары приняли ислам? / 

Г.М. Давлетшин, Ф.Ш. Хузин // Древние народы и города Поволжья. – 

Пенза, 1995. – С. 128–129. 

29. аль-Джанаби М.М. Философия современной мусульман-

ской реформации / М.М. аль-Джанаби. – М.: Садра, 2014. – 433 с. 

30. Добаев И.П. Радикализация ислама в современной России / 

И.П. Добаев. – М., Ростов н/Д.: Социально-гуманитарное знание, 

2014. – 328 с. 

31. Ибрагим Т.К. Мусульманская священная история. От сотво-

рения мира до вознесения Иисуса / Т.К. Ибрагим, Н.В. Ефремова. – 

М.: Отражение, 2009. – 346 с. 

32. Ибрагимов P.P. Власть и религия в Татарстане в 1940– 

1980-е гг. / Р.Р. Ибрагимов. – Казань: Казан. ун-т, 2005. – 182 с. 

33. Из опыта образования и распада империй X–XVI вв.: сбор-

ник / сост. И.Б. Муслимов. – М.: НПО «ИНСАН», 1996. – 768 с. 



291 
 

34. Измайлов И. Проповедник на краю Ойкумены. Ахмед ибн-

Фадлан и его путешествие на Волгу / И. Измайлов // Мусульмане. – 

1999. – № 1 (2). 

35. Изучение и преподавание ислама в Евразии: сборник статей / 

отв. ред. М.С. Мейер, сост. И.Л. Алексеев, С.А. Кириллина, В.В. Ор-

лов. – М.: Ключ-С, 2010. – 320 с. 

36. Ислам в Российской империи (законодательные акты, опи-

сания, статистика) / сост. Д.Ю. Арапов. – М.: ИКЦ «Академкнига», 

2001. – 367 с. 

37. Ислам и мусульмане в России: сборник статей / под общ. 

ред. М.Ф. Муртазина, А.А Нуруллаева. – М., 1999. – 224 с. 

38. Ислам и мусульмане Южного Урала в историко-правовом 

пространстве России: сборник законодательных актов, постановлений 

и распоряжений центральных и региональных органов власти и 

управления XX–XXI веков / авт.-сост. А.Б. Юнусова, археограф 

Ю.М. Абсалямов. – Уфа: ГУП РБ УПК, 2009. – 384 с. 

39. Ислам и советское государство (1944–1990): сборник доку-

ментов. = Islam and the Soviet State (1944–1990): Documents / сост. 

Д.Ю. Арапов. – М.: Изд. дом Марджани, 2011. – Вып. 3. – 528 с. 

40. Ислам и христианство в судьбах народов Кавказа: материалы 

Межрегиональной научно-практической конференции (29–30 июля 

2014 г., пос. Нижний Архыз) / под. ред. И.Л. Бабич. – Пятигорск,  

2015. – 158 с. 

41. Ислам классический: энциклопедия. – М.: Эксмо, СПб.: 

Мидгард, 2005. – 416 с. 

42. Ислам на постсоветском пространстве: взгляд изнутри /  

под ред. А. Малашенко, М.Б. Олкотт. – М.: Арт-Бизнес-Центр, 2001. – 

320 с.  

43. Ислам. Словарь атеиста / под общ. ред. М.Б. Пиотровского, 

С.М. Прозорова. – М.: Политиздат, 1988. – 256 с. 

44. Кулиев Э.Р. Исламоведение: пособие для преподавателя / 

Э.Р. Кулиев, М.Ф. Муртазин, Р.М. Мухаметшин и др.; под общ. ред. 



292 
 

М.Ф. Муртазина. – 2-е изд., испр. – М.: Изд-во Моск. исламского ун-

та, 2008. – 416 с. 

45. Исламские радикальные движения на политической карте со-

временного мира: страны Северной и Северо-Восточной Африки / отв. 

ред.: А.Д. Саватеев, Э.Ф. Кисриев. – М.: URSS: ЛЕНАНД, 2015. – 416 с. 

46. История Ислама. – М.: Мир знаний, 2015. – 544 с. 

47. История мировых религий: буддизм, христианство, ислам, 

иудаизм: хрестоматия / ред.: О. Голосова, Д. Болотина. – М.: Лепта 

книга [и др.], 2014. – 767 с. 

48. История о пророках. От Адама до Мухаммада. Со слов Ибн 

Кассира / пер. с араб. – СПб., 2007. – 464 с. 

49. История о пророках. От Адама до Мухаммада. Со слов Ибн 

Кассира / пер. с араб. – М., Диля, 2011. – 464 с. 

50. Исхаков С.М. Первая русская революция и мусульмане Рос-

сийской империи / С.М. Исхаков. – М.: Издательство «Социально-

политическая мысль», 2007. – 400 с. 

51. Исхаков С.М. Российские мусульмане и революция (весна 

1917 г. – лето 1918 г.) / С.М. Исхаков. – 2-е изд., испр. и доп. – М.: Из-

дательство «Социально-политическая мысль», 2004. – 600 с. 

52. Казьмина О.Е. Конфессии мира: вероучение, ритуал, орга-

низационное устройство, численность последователей и современное 

распространение / О.Е. Казьмина, П.И. Пучков. – М., 2009, М.: Отра-

жение, 2008. – 275 с. 

53. Калимуллин Р.Х. Введение в религиоведение: учеб. пособие / 

Р.Х. Калимуллин. – Уфа: Изд-во БГПУ, 2012. – 232 с. 

54. аль-Карнаки ибн Мирзакарим. 77 избранных историй из Ко-

рана / Ибн Мирзакарим аль-Карнаки. – М.: Диля, СПб.: Диля, 2015. – 

315 с. 

55. Катерегга Б.Д. Диалог между мусульманином и христиа-

нином / Б.Д. Катерегга, Д.У. Шенк; пер. с англ. О.А. Рыбакова. – СПб.: 

Библия для всех, 2014. – 222 с. 



293 
 

56. Кныш А.Д. Ислам в исторической перспективе: начальный 

этап и основные источники: учеб. пособие / А.Д. Кныш. – Казань: 

Изд-во Казан. ун-та, 2015. – 191 с. 

57. Королева Л.А. Ислам в Среднем Поволжье. 1940-е гг. / 

Л.А. Королева, А.А. Королев. – Пенза: ПГУАС, 2015. – 143 с. 

58. Ланда Р.Г. Ислам в истории России / Р.Г. Ланда. – М.: Вост. 

лит., 1995. – 311 с. 

59. Ланда Р.Г. Россия и мир российского ислама / Р.Г. Ланда. – 

М.: Издательский дом «Медина», 2011. – 508 с. 

60. Малашенко А. Ислам для России / А. Малашенко. – М.: Рос-

сийская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2007. – 192 с. 

61. Марджани Ш. Ал-кысм ал-аввал мин китаб «Мустафад ал-

ахбар фи ахваль Казан ва Булгар» / Ш. Марджани. – Казан: 

Типография Б.Л. Домбровского, 1897. – 264 б. 

62. Массэ А. Ислам: очерк истории / А. Массэ; пер. с фр. 

Н.Б. Кобриной, Н.С. Луцкой. – М.: Крафт +, 2007. – 200 с. 

63. Матвеев К.П. История ислама / К.П. Матвеев. – М.: ACT: 

Bocток – Запад, 2007. – 254 с. 

64. Мухаметшин Р.М. Татары и ислам в XX веке (Ислам в об-

щественной и политической жизни татар и Татарстана) / Р.М. Муха-

метшин. – Казань: Издательство «Фэн», 2003. – 303 с. 

65. Мухетдинов Д.В. Мусульманские духовные лидеры России 

Нового времени / Д.В. Мухетдинов, Л.Ю. Хабутдинов. – Н. Новгород: 

ННГУ им. Н.И. Лобачевского, 2011. – 218 с. 

66. Мухетдинов Д.В. История духовных управлений мусульман 

России в XVIII–XXI веках: учеб. пособие / Д.В. Мухетдинов, 

А.Ю. Хабутдинов / под общ. ред. Д.В. Мухетдинова. – Н. Новгород, 

2012. – 260 с. 

67. Набиев Р.А. Ислам и государство: культурно-историческая 

эволюция мусульманской религии на Европейском Востоке / 

Р.А. Набиев. – Казань: Изд-во Казан. ун-та, 2002. – 244 с. 



294 
 

68. Народы и религии мира: энциклопедия / гл. ред. В.А. Тиш-

ков. – М.: Большая Российская энциклопедия, 1998. – 930 с. 

69. Настольная книга мусульманина. Вера. Поклонение. Жизнь. / 

сост. Ибн Мирзакарим ибн Карнаки. – СПб.: Издательство «Диля», 

2010.  

70. Нуруллаев А.А. Религия и политика.: учеб. пособие / 

А.А. Нуруллаев. – М.: КМК, 2006. – 330 с. 

71. Ньюби Г. Краткая энциклопедия ислама / Г. Ньюби. – М.: 

ФАИР-ПРЕСС, 2007. – 372 с. 

72. Очерки истории исламской цивилизации: в 2 т. / под общ. 

ред. Ю.М. Кобищанова. – М.: Российская политическая энциклопедия 

(РОССПЭН), 2008. – Т. 1. – 936 с. 

73. Очерки истории исламской цивилизации: в 2 т. / под общ. 

ред. Ю.М. Кобищанова. – 2008. – Т. 2. – 775 с. 

74. Пиотровский М.Б. Коранические сказания / М.Б. Пиотров-

ский. – М.: Наука, 1991. – 217 с.  

75. Путешествие Ибн-Фадлана на Волгу / под ред. И.Ю. Крач-

ковского. – М., Л.: Изд-во Акад. наук СССР, 1939. – 194 с. 

76. Родионов М.А. Ислам классический / М.А. Родионов. – 

СПб.: Азбука-классика; Петербургское востоковедение, 2008. – 224 с. 

77. Романенко B.C. Сотрудничество советской дипломатии и 

мусульманского духовенства СССР в 20-е годы XX века: научно-

исторический очерк / В.С. Романенко. – Изд-во НИМ «Махинур», 

Н. Новгород. 2005. – 144 с. 

78. Саид-афанди аль-Чиркави. История пророков: в 2 т. / Саид-

афанди аль-Чиркави; пер. с аварского яз. книги «Къисасульанбияъ» / 

под ред. А.С. Ацаева. – 4-е изд., испр. и доп. – СПб.: Издательство 

«ДИЛИ», 2010. – Т. 1. – 336 с. 

79. Салихов Х.С. Краткая история ислама: учеб. пособие / 

Х.С. Салихов. – Казань: Дом печати, 1997. – 68 с. 

80. Сенюткина О.Н. Мусульмане Среднего Поволжья в тисках 

репрессивной политики советской власти (на материалах Нижегород-



295 
 

ской и Самарской областей) / О.Н. Сенюткина, Ю.Н. Гусева / под общ. 

ред. Д.В. Мухетдинова. – М., Н. Новгород: ИД «Медина», 2013. – 232 с. 

81. Советский энциклопедический словарь. / под ред. 

А.М. Прохорова. – 4-е изд. – М.: Сов. энцикл., 1988. – 1600 с. 

82. Суфизм и мусульманская духовная традиция: тексты, ин-

ституты, идеи и интерпретации. Сборник статей = Sufism and the 

muslim spiritual tradition: texts, institutions, ideas and interpretations / 

ред.: А.Д. Кныш, Д.В. Брилев, О.А. Ярош. – СПб.: Петербургское во-

стоковедение, 2015. – 322 с. 

83. Токарев С.А. Религия в истории народов мира / С.А. Токарев / 

общ. ред. и предисл. А.Н. Красникова. – 5-е изд., испр. и доп. – М.: 

Республика, 2005. – 543 с. 

84.  ат-Турки Маджид бен Абдель Азиз. Саудовско-российские 

отношения в глобальных и региональных процессах (1926–2004 гг.) / 

ат-Турки Маджид бен Абдель Азиз. – М.: ООО Издательский дом 

«Прогресс», 2005. – 416 с. 

85. Уотт У.М. Мухаммад в Медине / У.М. Уотт; пер. с англ. – 

СПб.: Издательстельство «Диля», 2007. – 480 с. 

86. Уотт У.М. Мухаммад в Мекке / У.М. Уотт; пер. с англ. – 

СПб.: Издательство «Диля», 2006. – 297 с. 

87. Федоров-Давыдов Г.А. Искусство кочевников и Золотой Ор-

ды: очерки культуры и искусства народов Евразийских степей и золо-

тоордынских городов / Г.А. Федоров-Давыдов. – М., 1976. – 228 с. 

88. Фильштинский И.М. История арабов и Халифата (750–

1517 гг.) / И.М. Фильштинский. – 3-е изд., испр. и доп. – М.: ACT:  

Восток-Запад, 2006. – 349 с. 

89. Фәхреддинев Р.С.  Болгар вә Казан төрекләре / 

Р.С. Фәхреддинев. – Казан: Татар. кит. нәшр., 1993. – 287 б.  

90. Хазанов А.М. Христианская и исламская цивилизации: диа-

лог культур / А.М. Хазанов. – М.: Отражение, 2008. – 130 с. 

91. Хамидуллах М. Ислам / М. Хамидуллах; пер. с тур. – М.: 

Велигор, 2008. – 304 с. 



296 
 

92. Хитцель Ф. Османская империя / Ф. Хитцель. – М.: Вече, 

2006. – 384 с. 

93. Хорри К. Что такое ислам: история и действительность / 

К. Хорри, П. Чиппиндейл; пер. с англ. С. Пахомова. – СПб.: ТИД Ам-

фора, 2008. – 429 с. 

94. Худжати Сайид Мухаммад Бакир. Исследование по исто-

рии Корана / Сайид Мухаммад Бакир Худжати; пер. с фарси Т. Мар-

дони. – М.: Садра, 2015. – 345 с. 

95. Амирханов Х. Таварих-е Булгарийа (Булгарские хроники) / 

Х. Амирханов; пер. со старотат., вступит. статья и комментарии 

А.М. Ахунова. –  М.: Издательский дом «Марджани», 2010. – 232 с. 

96. Шаяхметова А.К. Интонационная энергия сакрального сло-

ва в Исламе на территории России: монография / А.К. Шаяхметова. – 

Красноярск: КГАМиТ, 2015. – 201 с. 

97. Шихсаидов А.Р. Ислам и исламская культура в Дагестане / 

А.Р. Шихсаидов. – М., 2001. – 198 с. 

98. Яблоков И.Н. История религии: в 2 т. / И.Н. Яблоков. –  

4-е изд., перераб. и доп. – М.: Издательство «Юрайт», 2014. – Т. 2. – 

783 с. 

99.  Gleave R. Islam and literalism: literal meaning and interpreta-

tion in Islamic legal theory / R. Gleave. – Repr. – Edinburgh: Edinburgh 

univ. press, 2013. – 212 p. 

100.  Kasmi M.S. Tunisie: l'Islam local face à l'Islamimporté / 

M.S. Kasmi. – Paris: L'Harmattan, cop. 2014. – 246 p. 

101.  Kruk R. The warrior women of Islam: female empowerment in 

Arabic popular literature / R. Kruk. – London, New York: I. B. Tauris, 

2014. – 272 p. 

102. Mantgomery J.E. Ibn Fadlān and the Rūsiyyah / J.E. Mantgom-

ery // Jornal of Arabic and Islamic Studies. – 2000:3. – P. 1–25. 

103. Şeşen R. İslam coğrafyacılarına gőre türkler ve türk ülkeleri / 

R. Şeşen. – Ankara: Ankara üniversitesi basımevi, 1998. – 297 s. 



Учебное пособие 

Ахмадуллин Вячеслав Абдулович 

Ахунов Азат Марсович 

ИСЛАМСКИЙ ФАКТОР В МИРОВОМ 

ИСТОРИЧЕСКОМ ПРОЦЕССЕ 

(Ближний и Средний Восток, 

Северная Африка, Восточная Европа) 

Учебное пособие для студентов 



Корректор 

А.Н. Егорова 

Компьютерная верстка 

И.А. Насыровой 

Дизайн обложки 

М.А. Ахметова 

Подписано в печать 20.06.2017. 

Бумага офсетная. Печать цифровая. 

Формат 60х84 1/16. Гарнитура «Times New Roman». Усл. печ. л. 17,32. 

Уч.-изд. л. 12,66. Тираж 100 экз. Заказ 143/10. 

Отпечатано в типографии   

Издательства Казанского университета 

420008, г. Казань, ул. Профессора Нужина, 1/37 

тел. (843) 233-73-59, 233-73-28 




