


ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ 
ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ 

ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ
«БАШКИРСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ»

АНО ПРОИГН «ЦЕНТР СОЦИОКУЛЬТУРНОГО 
МОДЕЛИРОВАНИЯ»

ШКОЛА МОЛОДОГО ЭТНОПОЛИТОЛОГА 
В РЕСПУБЛИКЕ БАШКОРТОСТАН

СООТНОШЕНИЕ КОНФЕССИОНАЛЬНОЙ, 
ЭТНИЧЕСКОЙ, РЕГИОНАЛЬНОЙ 

И ГРАЖДАНСКОЙ ОБЩЕРОССИЙСКОЙ 
ИДЕНТИЧНОСТИ В ОБЩЕСТВЕННОЙ 

И ПОЛИТИЧЕСКОЙ СРЕДЕ 
РЕСПУБЛИКИ БАШКОРТОСТАН

Сборник статей по материалам 
Всероссийской молодежной научной 

школы-конференции 

26-28 марта 2020 года
 
 

г. Уфа 



УДК 316.32
ББК 60.52

С63

Редакционная коллегия: 
Уразова А.И., директор Института истории и государственного управ-

ления БашГУ, канд. ист. н., доцент; Фролова И.В., заместитель директо-
ра Института истории и государственного управления по научной работе  
БашГУ, профессор кафедры государственного управления БашГУ, д-р фи-
лос. н., проф.; Сизоненко З.Л., доцент кафедры государственного управления 
БашГУ, канд. соц. н., доцент; Товышева И.З., доцент кафедры государствен-
ного управления БашГУ, канд. экон. н., доцент; Иликеева Ю.А., доцент 
кафедры государственного управления БашГУ, канд. ист. н., доцент; Сави-
чев В.Л., канд. полит. н., доцент, исполнительный директор проекта «Школа 
молодого этнополитолога в РБ»; Крайнова Е.Н., ст. преподаватель кафедры 
государственного управления БашГУ.

Ответственный редактор: З.Л. Сизоненко, канд. соц. н., доцент. 

Соотношение конфессиональной, этнической, региональной 
и гражданской общероссийской идентичности в общественной и 
политической среде Республики Башкортостан: сборник статей 
по материалам Всерос. молодежной науч. школы-конф., прове-
денной 26–28 марта 2020 г. – Уфа: Мир печати, 2020. – 256 с.

ISBN 978-5-9613-0646-0

В сборнике представлены материалы Всероссийской молодежной науч-
ной школы-конференции «Соотношение конфессиональной, этнической, ре-
гиональной и гражданской общероссийской идентичности в общественной 
и политической среде Республики Башкортостан», проведенной 26–28 марта 
2020 года в городе Уфе в рамках проекта «Школа молодого этнополитоло-
га в Республике Башкортостан», реализуемого при финансовой поддержке 
Фонда президентских грантов. Рекомендуется аспирантам, магистрантам, 
студентам, а также специалистам, интересующимся вопросами формиро-
вания и развития конфессиональной, этнической, региональной и граждан-
ской общероссийской идентичности в общественной и политической среде 
Республики Башкортостан.

Мнение редакции может не совпадать с мнением авторов данного сборника.

УДК 316.32
ББК 60.52

	 © БашГУ, 2020
ISBN 978-5-9613-0646-0	 © Издательство «Мир печати», 2020

С63



3

СОДЕРЖАНИЕ

Уразова А.И., Фролова И.В.
Участие Института истории и государственного управления БашГУ 
в реализации проекта «Школа молодого этнополитолога 
в Республике Башкортостан» .........................................................................7

ПЛЕНАРНЫЕ ДОКЛАДЫ

Адиев А.З.
Общероссийская гражданская идентичность в массовом сознании 
жителей Республики Дагестан (по данным социологического 
опроса 2019 года) ..........................................................................................12

Бикметов Е.Ю.
Патриотизм как форма выражения гражданской идентичности 
личности ........................................................................................................19

Ершова Г.Н.
Документы Государственного архива Республики Татарстан – 
источник по истории этнополитических объединений Татарстана 
(1988–2003 гг.) ...............................................................................................24

Овчинников А.В.
Биологизация этничности – конфликтогенный фактор 
эссенциализации идентичности ..................................................................31

Фролова И.В., Фролов К.А.
Маркеры сетевой идентичности: использование эмодзи 
в интернет-коммуникации ............................................................................41

Храмова Е.В.
Маркеры политической идентичности в исследовании 
идеологического молодежного экстремизма ..............................................47

НАУЧНО-МЕТОДИЧЕСКИЕ РАЗРАБОТКИ
К ПРОВЕДЕНИЮ МАСТЕР-КЛАССОВ, 

ВОРКШОПОВ, ФОРСАЙТ-СЕССИЙ

Бигнова М.Р.
Гражданская идентичность в образовании: некоторые проблемы 
сотрудничества с НКО ..................................................................................54

Голиков С.В.
Социокультурная идентичность как элемент духовной культуры ...........61



4

Гомзин А.И., Иванова А.Д., Муругова О.В.
Молодежные субкультуры как способ формирования идентичности ..... 66

Гуриева С.Д.
Религиозная идентичность современной молодежи .................................72

Даутова Т.А.
Проблема этнической самоидентификации коренных горожан 
Республики Башкортостан ...........................................................................78

Игнатьева О.Н., Сизоненко З.Л.
Патриотизм как основа гражданской идентичности .................................84

Исламов Р.Р.
О некоторых направлениях работы образовательных организаций 
по патриотическому воспитанию ................................................................91

Ли С.А.
Философские проблемы национальной идентификации ..........................98

Надыршин Т.М.
Границы культуры в школе: ОРКСЭ и этноконфессиональная
идентичность ...............................................................................................105

Сулейманова М.Н.
Форсайт-сессия «Этнополитические процессы и межэтнические
отношения в Республике Башкортостан: перспективы, основные 
задачи и решения»: ключевые моменты и итоги .....................................110

Шагапова Г.Р.
Этническая идентичность и игра ..............................................................119

Шпилев Д.А., Шлягина Е.Н.
Объективные и субъективные факторы, влияющие на социальное
самочувствие сотрудников полиции .........................................................127

Яппарова Д.И.
Роль высшего образования в формировании гражданской 
идентичности ...............................................................................................134

ДОКЛАДЫ И ВЫСТУПЛЕНИЯ СТУДЕНТОВ 
И МОЛОДЫХ УЧЕНЫХ

Абдуллина Э.И., Зангирова Э.Р.
Этническое и национальное в самоидентификации молодежи ..............138



5

Аглетдинов К.А., Клепцов К.И.
Форсайт-сессии как инструмент стратегического управления 
на примере форсайт-сессии «Этнополитические процессы и 
межэтнические отношения в Республике Башкортостан: 
перспективы, основные задачи и решения» .............................................144

Адиатуллина Д.Р.
Тенденции межконфессиональных отношений в студенческой 
среде .............................................................................................................150

Азаматова А.Р.
Уровни идентичности российской исламской молодежи .......................154

Ахмеджанова Д.У.
Особенности этнополитического развития в Башкортостане 
на современном этапе .................................................................................160

Бражникова К.П., Дубовкина К.Ю.
Роль музыкальной культуры в формировании ценностных установок
молодёжи .....................................................................................................166

Дутова Д.В.
Проблема нации и национальной идентичности 
в социально-политической мысли .............................................................171

Идиятуллина Г.А.
Религиозные конфессии в современном Башкортостане: 
динамика и развитие ...................................................................................178

Исмагилов Д.А.
Профилактика экстремизма и радикализма в молодежной среде ..........184

Карповский А.А.
Этническая идентичность современного русского населения 
Республики Башкортостан .........................................................................190

Рахматуллаев М.Р.
Роль религиозных и народных традиций в семейном воспитании 
мусульманской молодежи ..........................................................................195

Седова А.П., Минуллина Э.М.
Религия и религиозность в жизни современной молодежи ....................200

Селиванова С.С.
Анализ социальной идентичности молодежи в условиях 
полиэтничного региона ..............................................................................204



6

Сираева А.И.
Национальная кухня как этнический маркер чувашей Башкортостана 210

Тарасенко Е.А.
Проблема сохранения национальной идентичности чувашей 
Башкортостана .............................................................................................214

Уршеева С.Р.
Факторы формирования региональной идентичности 
в образовательной среде Республики Башкортостан ...............................219

Утешев А.С.
Особенности расторжения брака у мусульман Российской империи ....226

Хабатуллина Р.Р., Седова А.П.
Этничность и религиозность как факторы выбора брачного партнера 
у современной молодежи ...........................................................................230

Хайретдинов А.И.
Самоидентификация человека: смысложизненные поиски ....................235

Хакимова З.Э.
Проблемы социальной солидарности в творчестве П.А. Сорокина ......240

Чубараева А.А.
Праздник Святой Пасхи у кряшен .............................................................245

Сведения об авторах....................................................................................252



7

УДК 316.3
Уразова А.И., Фролова И.В. 

Институт истории и государственного управления
Башкирского государственного университета, г. Уфа

amina.urazova@mail.ru
irina.v.frolova@mail.ru

УЧАСТИЕ ИНСТИТУТА ИСТОРИИ 
И ГОСУДАРСТВЕННОГО УПРАВЛЕНИЯ БАШГУ 

В РЕАЛИЗАЦИИ ПРОЕКТА 
«ШКОЛА МОЛОДОГО ЭТНОПОЛИТОЛОГА

В РЕСПУБЛИКЕ БАШКОРТОСТАН»

Аннотация. Обзорная статья посвящена анализу участия Инсти-
тута истории и государственного управления БашГУ в реализации про-
екта «Школа молодого этнополитолога в Республике Башкортостан». 
Особое место уделяется Всероссийской молодежной научной школе-
конференции «Соотношение конфессиональной, этнической, региональ-
ной и гражданской общероссийской идентичности в общественной и 
политической среде Республики Башкортостан», состоявшейся в марте 
2020 года в Уфе.

Ключевые слова: Институт истории и государственного управле-
ния Башкирского государственного университета, проект «Школа моло-
дого этнополитолога в Республике Башкортостан».

В стенах Института истории и государственного управле-
ния Башкирского государственного университета 26–28 марта 
2020 года состоялась Всероссийская молодежная научная школа-
конференция «Соотношение конфессиональной, этнической, 
региональной и гражданской общероссийской идентичности в 
общественной и политической среде Республики Башкортостан». 
Форум проходил в рамках мероприятий «Школы молодого этно-
политолога в Республике Башкортостан» совместно с АНО ПРО-
ИГН «Центр социокультурного моделирования» при поддержке 
Фонда Президентских грантов. Подобное сотрудничество осо-



8

бенно плодотворно для определения эффективных инструментов 
работы с социумом, совместного обсуждения этноконфессио-
нальных процессов, сложных для оценки и понимания. Данный 
форум – это третий проект, реализованный Институтом истории и 
государственного управления в рамках Школы молодого этнопо-
литолога в Республике Башкортостан.  Буквально в марте в рам-
ках III  Всероссийской научно-практической конференции «Мир 
Евразии: от древности к современности» при поддержке Школы 
была проведена панельная лекция-дискуссия заведующего кафе-
дрой конфликтологии КФУ профессора А.Г. Большакова, посвя-
щенная современному состоянию этноконфессиональных отно-
шений в Российской Федерации и ее регионах. 

Следующим мероприятием стала Всероссийская научно-
практическая конференция «Великая Отечественная война как 
фактор формирования общегражданской идентичности». Конфе-
ренция объединила ученых-историков и практиков – сотрудников 
музеев, археологов и документоведов, известных специалистов и 
молодых исследователей, всех тех, кто изучает историю Отече-
ственной войны. Гостями конференции стали коллеги из Казах-
стана, Москвы, Санкт-Петербурга, Волгограда, Владимира, Каза-
ни, уфимских вузов и научных центров.

И, наконец, самым заметным совместным мероприятием стала 
школа-конференция, посвященная разным аспектам идентично-
сти, значимость которой обусловлена рядом факторов. Во-первых, 
Башкортостан как полиэтничный и поликонфессиональный реги-
он обладает уникальным опытом управления и регулирования со-
циальных отношений в названных сферах. Во-вторых, в регионе 
есть определенный научный задел в изучении социокультурных 
процессов и формирования конфессиональной, этнической, реги-
ональной и гражданской общероссийской идентичности. Это пре-
жде всего ученые-историки, социологи и политологи. В-третьих, 
формат Школы-конференции ориентирован на молодежь – сту-
дентов и аспирантов. В Институте истории и государственного 
управления Башкирского государственного университета не пер-
вый год ведется подготовка специалистов, для которых вопросы 
формирования идентичности и управления социокультурными 



9

процессами – основа будущей профессиональной деятельности. 
Реализуются образовательные программы по истории, теологии, 
государственному и муниципальному управлению. 

Всероссийская молодежная научная школа-конференция 
«Соотношение конфессиональной, этнической, региональной и 
гражданской общероссийской идентичности в общественной и 
политической среде Республики Башкортостан» была проведена 
в очно-заочном и онлайн-режиме в формате воркшопов, мастер-
классов и панельных площадок с участием преподавателей и 
сотрудников Института истории и государственного управле-
ния Башкирского государственного университета. Мероприятия 
школы-конференции проходили с соблюдением необходимых во 
время карантина мер безопасности. В день открытия конферен-
ции 26 марта 2020 года ее участников и гостей приветствовали 
Азат Тагирович Бердин, директор проекта «Школа молодого эт-
нополитолога в Республике Башкортостан» и Амина Ильдусов-
на Уразова, директор ИИГУ БашГУ. Модераторами пленарной 
части были Ирина Васильевна Фролова, заместитель директора 
по научной работе ИИГУ БашГУ и Зарина Лероновна Сизонен-
ко, доцент кафедры государственного управления ИИГУ БашГУ. 
Перед планарным заседанием все собравшиеся приняли участие 
в просветительской акции, подготовленной НОЦ Истории баш-
кирского народа ИИГУ БашГУ, и проверили свои знания в ходе 
исторического диктанта «Региональная идентичность: знаешь ли 
ты Республику Башкортостан». 

В пленарной части конференции с докладами выступили Бу-
лат Ахмерович Азнабаев, заведующий кафедрой истории Респу-
блики Башкортостан, археологии и этнологии ИИГУ БашГУ, Рус-
лан Диасович Карамышев, советник Совета по государственно-
конфессиональным отношениям при Главе Республики Башкор-
тостан, Асланбек Залимханович Адиев, ученый секретарь Регио-
нального центра этнополитических исследований Дагестанского 
федерального исследовательского центра Российской академии 
наук (Махачкала), Евгения Валерьевна Храмова, доцент кафедры 
конфликтологии Казанского федерального университета (Казань), 
Гузель Николаевна Ершова, преподаватель кафедры государ-



10

ственного, муниципального управления и социологии Казанского 
национального исследовательского технологического универси-
тета (Казань), Олег Александрович Чагин, директор НИИ Антро-
погенеза (Москва), Александр Викторович Овчинников, научный 
сотрудник Лаборатории трансдисциплинарных исследований по-
знания, языка и социальных практик философского факультета 
Национального исследовательского Томского государственного 
университета (Томск).

Последующие мероприятия проходили в интерактивном ре-
жиме с участием профессорско-преподавательского состава ИИГУ 
БашГУ, параллельно велась онлайн-трансляция через социальные 
сети. Доцент кафедры истории России, историографии и источни-
коведения ИИГУ БашГУ, сотрудник НОЦ Истории башкирского 
народа Гулькай Рахимьяновна Шагапова представила воркшоп 
«Этноигротека». В рамках воркшопа была продемонстрирована 
презентация исследовательских материалов по народным играм 
народов Республики Башкортостан, а также проведены игровые 
кейс-стади. Далее состоялись панельная дискуссия и викторина 
«Конфессиональная идентичность в Республике Башкортостан». 
На данной площадке с докладом «Границы культуры в школе: 
ОРКСЭ и этноконфессиональная идентичность» выступил Тимур 
Маратович Надыршин, младший научный сотрудник Института 
этнологических исследований им. Р.Г. Кузеева УФИЦ РАН. Мо-
дератором викторины «Знаешь ли ты религии Башкортостана?» 
выступила директор НОЦ «Теология» ИИГУ БашГУ Дилара Хам-
баловна Акбашева. 

27 марта школа-конференция стартовала с форсайт-сессии 
«Этнополитические процессы и межэтнические отношения в Ре-
спублике Башкортостан: перспективы, основные задачи и реше-
ния», модератором которой выступила доцент кафедры истории 
Республики Башкортостан, археологии и этнологии ИИГУ Баш-
ГУ Маргарита Нугмановна Сулейманова. Мероприятия школы 
продолжил воркшоп «Гражданская идентичность молодежи в 
контексте поколенческой теории», который провела доцент ка-
федры конфликтологии Казанского федерального университета 
Евгения Валерьевна Храмова (Казань). Далее участникам школы-



11

конференции была представлена презентация проекта «История 
башкирских родов», о котором рассказал заведующий кафедрой 
истории Республики Башкортостан, археологии и этнологии 
ИИГУ БашГУ, директор НОЦ Истории башкирского народа Бу-
лат Ахмерович Азнабаев. Завершил второй день работы школы-
конференции мастер-класс «Городская идентичность: история 
моего района», модератором которого был Константин Андреевич 
Фролов, преподаватель Института русского языка им. А.С. Пуш-
кина, магистрант НИУ ВШЭ (Москва).

28 марта состоялась молодёжная научная онлайн-сессия «Со-
циокультурные процессы и формирование идентичности». В ре-
жиме Zoom-конференции ее участники обсудили представленные 
презентации. Наибольший интерес вызвали сообщения студентов 
ИИГУ БашГУ, в частности, доклад Анастасии Седовой, посвящен-
ный религии в жизни современной молодёжи, сообщение Вале-
рии Тарасовой о волонтерстве как инструменте формирования 
гражданской идентичности, Элины Абдулиной об этнической 
идентичности в Республике Башкортостан. 

Участниками форума неоднократно отмечалась актуальность 
рассматриваемой темы, а также уникальный опыт Башкортостана 
как полиэтничного и поликонфессионального региона по управ-
лению и регулированию социальных отношений, который необ-
ходимо изучать и тиражировать. Материалы школы-конференции 
представлены в настоящем сборнике статей, а наиболее интерес-
ные статьи будут размещены на платформе «Политическое обра-
зование».



12

ПЛЕНАРНЫЕ ДОКЛАДЫ 

УДК 316.453
Адиев А.З.

Региональный центр этнополитических исследований 
Дагестанского федерального 

исследовательского центра РАН, г. Махачкала
khalid_84@mail.ru

ОБЩЕРОССИЙСКАЯ ГРАЖДАНСКАЯ 
ИДЕНТИЧНОСТЬ В МАССОВОМ СОЗНАНИИ 

ЖИТЕЛЕЙ РЕСПУБЛИКИ ДАГЕСТАН (ПО ДАННЫМ 
СОЦИОЛОГИЧЕСКОГО ОПРОСА 2019 ГОДА)

Аннотация. По мнению автора статьи, развитость 
государственно-гражданского самосознания в массовом сознании людей 
способствует де-политизации этнической, религиозной и региональной 
идентичностей, а разобщенность граждан по этим признакам может 
пошатнуть единство и состоятельность политической нации. Поэтому 
каждое государство занимается политикой идентичности, целью кото-
рой является обеспечение приоритета интегрирующей государственно-
гражданской идентичности людей, населяющих страну над дезинтегри-
рующими гражданскую нацию политическими проектами.

Ключевые слова: гражданская идентичность, государство, массо-
вое сознание, социологический опрос.

Современное государство является активным субъектом по-
литики идентичности, направленной на формирование и укре-
пление в сознании людей, проживающих на его территории, 
государственно-гражданского самосознания, чувства общности 
вне зависимости от культурных, расовых, региональных, религи-
озных, этнических и иных различий граждан. Чувство общности 
у граждан поддерживается разными способами, но главным обра-
зом через единую (национальную) систему общего образования, 
преподавание унифицированной официальной истории государ-



13

ства, изучение стандартной версии государственного языка (язы-
ков), ежегодное празднование исторических и памятных дат, взы-
вающих к чувствам гражданского патриотизма и солидарности. 

С момента принятия «Стратегии государственной националь-
ной политики Российской Федерации на период до 2025 года» в 
Дагестане выполняются республиканские государственные про-
граммы по реализации государственной национальной полити-
ки. На текущем этапе выполняется программа, рассчитанная на 
2018–2020 годы, в которую входят несколько подпрограмм, одна 
из которых – «Формирование общероссийской гражданской иден-
тичности и развитие национальных отношений в Республике Да-
гестан» – напрямую связана с важнейшей целью государственной 
национальной политики Российской Федерации – упрочением 
общероссийского гражданского самосознания. 

Мы считаем, что общероссийская идентичность имеет глубо-
кие исторические корни и на данный момент уже вполне сфор-
мировалась, поэтому сейчас речь идет об укреплении, а не о 
формировании. Общероссийская идентичность понимается нами 
как отождествление себя с гражданами страны и государством. 
Как утверждает профессор Леокадия Михайловна Дробижева, 
общероссийская идентичность предполагает наличие определен-
ных представлений о государстве, образа «Мы», чувства общ-
ности, солидарности, ответственности за происходящее в стране  
[2, с. 27]. 

Ежегодно в рамках государственной программы Республики 
Дагестан «Реализация государственной национальной политики 
в Республике Дагестан на 2018–2020 годы» в регионе проводится 
социологическое исследование – массовый опрос с целью изуче-
ния развитости тех или иных социально-групповых типов иден-
тичности жителей республики. Прежде всего, нас интересует раз-
витость у респондентов общероссийского, регионального, этни-
ческого и конфессионального самосознания. В целях выявления 
интересующих нас социально-групповых характеристик самосо-
знания жителей республики в анкете сформулирован вопрос: «О 
ком Вы можете сказать: Мы – это…», и перечислены в качестве 
вариантов ответа на данный вопрос различные виды общностей. 



14

В своих ответах респонденты могут выбирать несколько ответов 
одновременно, чтобы максимально проявить социальные аспекты 
своей идентичности. 

Согласно ответам, дагестанцы предпочитают позициониро-
вать себя, в первую очередь, в качестве граждан России (69,3% 
от общего количества опрошенных). На втором месте у респон-
дентов стоит ассоциация себя с «людьми той же веры» (23,3%), 
на третьем – с «земляками» (20,2%). Наименьшие ассоциации у 
жителей республики вызывают такие общности, как «люди той 
же профессии» (7%) и «люди того же достатка» (4,3%), что гово-
рит о слабости их классового самосознания. 

В ответах на следующий вопрос: «Кем Вы себя больше чув-
ствуете?», респондентам предлагалось выбрать одну из трех 
общностей (гражданская, региональная и этническая) или их 
сдвоенные комбинации, например, гражданин и представитель 
своего этноса. Как и в результатах опросов предыдущих лет, дан-
ные исследования 2019 года фиксируют преобладание в массо-
вом сознании дагестанцев «двойственной» самоидентификации 
с доминированием государственно-гражданского типа идентич-
ности. На первом месте с существенным отрывом от остальных 
суждений расположился ответ «в равной степени дагестанцем и 
россиянином», который выбрали 28,3% респондентов. На второй 
позиции ответ «одновременно человеком своей национальности 
и россиянином», который оказался ближе 19,2% наших респон-
дентов. Суждение «в равной степени представителем своего на-
рода и дагестанцем» – третье по популярности – 17,7% из кото-
рых указали его. Суммарно доминирование чувства общности с 
государственно-гражданским сообществом россиян, как в сочета-
нии с региональной и этнической идентичностью, так и отдельно, 
выразили 59,3% респондентов. Этническую общность суммарно 
отметили 44,6% из числа опрошенных нами жителей респуб
лики. 

Как мы видим, в результатах опроса проявляется развитость 
российской – гражданской и региональной (т.е. дагестанской) 
идентичности у жителей республики. Ответы респондентов по-
казывают также, что этническое самосознание для относительно-



15

го большинства дагестанцев не имеет конкурирующего значения, 
как с дагестанским, так и с российским гражданским самосозна-
нием. 

Эмоциональная составляющая социально-групповой иден-
тичности дагестанцев выражается в ответах на вопрос: «С кем 
Вы ощущаете сильную связь?». Ответы на данный вопрос свя-
заны в первую очередь с эмоциональным компонентом социаль-
ной идентичности респондентов. Сильную связь, по результатам 
опроса, жители республики отмечают «с людьми тех же взглядов 
на жизнь» – этот вариант ответа выбрали 36% опрошенных даге-
станцев. За ним с существенным отрывом (26,1%) респондентами 
отмечается ощущение сильной связи с единоверцами. Ощущение 
сильной связи «с жителями своего города, села» отмечают 25,6% 
респондентов. 

В целом, ранжирование ответов, описывающих эмоциональ-
ную характеристику социально-групповой идентичности жите-
лей республики, позволяет отметить высокую значимость для ре-
спондентов их религиозной, сельской – общинной и этнической 
идентичности. Уточняющий вопрос: «насколько близко Вы себя 
чувствуете с нижеперечисленными группами?» подтверждает 
эмоциональную близость жителям республики их религиозной 
и этнической общности. Согласно суммарным данным по всему 
массиву опрошенных, самый популярный ответ среди предло-
женных нами вариантов эмоциональной самоидентификации жи-
телей республики оказался ответ «очень близко с мусульманами», 
который отметили 39% респондентов. Вторым по распространен-
ности вариантом стал ответ, указывающий на чувство общности 
респондентов с представителями дагестанских народов (33,7%), 
а на третьем ранговом месте у респондентов оказалось чувство 
общности с представителями своей этнической группы – 31,6%. 

Структура общероссийской идентичности дагестанцев ана-
лизируется нами с помощью вопроса, направленного на выяв-
ление наиболее значимых для респондентов элементов их общ-
ности с россиянами. Мы исходим из того, что общероссийская 
идентичность наших граждан является многогранной. Она вклю-
чает в себя и государственную идентичность, и солидарность с 



16

гражданами страны, и историко-культурную общность. Варианты 
ответов на вопрос: «Что больше всего объединяет Вас с россия-
нами?» перечисляют основные характеристики общероссийской 
идентичности, которые в самой различной форме могут быть вос-
требованы в установках жителей Республики Дагестан. 

Согласно данным опроса, наиболее консолидирующим с рос-
сиянами признаком государственно-гражданской идентичности 
для опрошенных дагестанцев выступает «общее государство», ко-
торое отметили 61,6% респондентов. Эти данные коррелируют с 
результатами прошлогоднего опроса, который фиксировал также 
высокую оценку – 63,5% этого маркера. Вторым по значимости 
элементом российского самосознания дагестанцев в этом году 
отмечен русский язык, как «язык межнационального общения» – 
27,3% респондентов указали на него. Наш опрос фиксирует вос-
требованность и значимость русского языка как языка межнацио-
нального общения в структуре российской гражданской идентич-
ности. Отмеченный респондентами в качестве объединительного 
с общностью «россияне» маркер «ответственность за судьбу стра-
ны» – оказался очень значимой для дагестанцев скрепой обще-
российской идентичности. Его отметили 25,7% из числа опро-
шенных нами жителей республики. 

«Ответственность за судьбу страны» – очень важная для даге-
станцев скрепа российской государственно-гражданской идентич-
ности. На фронтах Великой Отечественной войны вместе с дру-
гими братскими народами воевали свыше 180 тысяч дагестанцев. 
Более 90 тысяч наших земляков не вернулись с полей битв. Де-
сятки тысяч сыновей всех народностей республики награждены 
орденами и медалями, 75 дагестанцев удостоены высокого звания 
Героя Советского Союза, 8 человек стали кавалерами ордена Сла-
вы всех трех степеней. 

Ответственность за судьбу страны мобилизовала дагестанцев 
и в 1999 году, когда сплоченность всех народов республики в под-
держке российской армии в борьбе против общего врага позво-
лила разгромить международные бандформирования, вторгшиеся 
в Дагестан с территории (сепаратистской на тот период) Чечни. 
Эти события во многом стали переломными для истории Дагеста-



17

на, Северного Кавказа и всей России [см.: 1]. Ответственность за 
судьбу страны является маркером развитой гражданской идентич-
ности. Гражданская идентичность есть общность по отношению 
к государству, лояльность государству, признание государства 
своим [3, с. 64]. Далее по убыванию из предложенного списка ха-
рактеристик государственно-гражданской идентичности респон-
дентами отмечены: «родная земля, территория, природа» (21,6%), 
«общая территория проживания» (19,7%), «историческое про-
шлое, историческая память» (18%). 

Для сравнительного изучения структуры гражданского и этни-
ческого самосознания жителей республики, респондентам был за-
дан вопрос: «Что больше всего объединяет Вас с людьми Вашей 
национальности?». Предполагалось, что определенные элементы 
этнического самосознания будут иметь значение и как элементы 
общероссийского самосознания для жителей республики. В сум-
ме полученных ответов больше половины опрошенных (52,1%) 
подчеркивают «национальный язык» как основной элемент их эт-
нической общности. Следующими по значимости характеристи-
ками этнической идентичности для дагестанцев выступают: «род-
ная земля, территория, природа» (39,5%), «религия» (35,1%), «на-
циональные обычаи, обряды» (34,5%), «национальная культура» 
(33%). Каждый шестой опрошенный житель республики отметил 
в качестве элемента, объединяющего респондента с людьми его 
национальности «историческое прошлое, историческую память», 
а каждый десятый – «черты характера» и «общую государствен-
ность». 

Соответственно, в качестве значимых элементов этническо-
го самосознания у жителей республики можно выделить нацио-
нальный язык, историческую территорию проживания этноса, 
религию, имеющую во многих случаях этническое преломление, 
обычаи и культуру народа. А такие характеристики социальной 
общности, как «историческое прошлое, историческая память» и 
«родная земля, территория, природа», отмечены респондентами 
одновременно и как элементы общности с этнической группой, и 
как компоненты общероссийской идентичности. 



18

На выявление эмоциональных аспектов восприятия этниче-
ского, регионального и общероссийского самосознания у жителей 
республики был направлен вопрос, предлагающий респондентам 
сделать выбор между выраженно положительным и отрицатель-
ным отношением к своей принадлежности к этим общностям. 
Анализ ответов респондентов свидетельствует об абсолютном до-
минировании у жителей республики положительных ассоциаций 
и суждений об этих типах своей социально-групповой идентич-
ности. Характерная дагестанским народам «сложносоставная» 
идентичность обусловливает сосуществование и взаимодополня-
емость положительных чувств, которые обозначают опрошенные 
жители республики к обозначенным социальным группам. 

В целом, исследование особенностей развития и маркеров 
воспроизводства общероссийской идентичности у жителей ре-
спублики в сравнении с состоянием других социально-групповых 
общностей показывает многообразие сочетаний у дагестан-
цев гражданского, этнического, регионального, религиозного, 
общинного самосознания при когнитивном превалировании 
государственно-гражданской идентичности и высокой эмоцио-
нальной значимости для дагестанцев их общинного, этнического 
и религиозного самосознания.

Список использованной литературы

1. Военные события и разгром международных бандформи-
рований в августе-сентябре 1999 года в Дагестане. Сборник до-
кументов и материалов / Отв. ред. Г.И. Какагасанов. – Махачкала, 
2017. 308 с. 

2. Дробижева Л.М. Общероссийская идентичность и уровень 
межнационального согласия как отражение вектора консолидаци-
онных процессов // Социологические исследования. – 2017. № 1. 
С. 25–36. 

3. Тишков В.А. Российский народ: история и смысл нацио-
нального самосознания. – М.: Наука, 2013. 649 с. 



19

УДК 316.4
Бикметов Е.Ю.

Уфимский государственный авиационный 
технический университет, г. Уфа

bicprof@mail.ru

ПАТРИОТИЗМ КАК ФОРМА ВЫРАЖЕНИЯ 
ГРАЖДАНСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ ЛИЧНОСТИ

Аннотация. В статье рассматриваются актуальные для россий-
ского социума методологические проблемы поиска социальной и граж-
данской идентичности. С позиции феноменологического и ценностного 
подхода обосновывается, что гражданское становление личности со-
пряжено с развитием духовности. Коммуникативное взаимодействие 
выступает предпосылкой возникновения идентичности. Основными 
факторами формирования новых ценностных установок, мировоззрения 
и ментальности может стать единство общечеловеческих, общенацио-
нальных, патриотических ценностей и нравственного духа как фунда-
мента становления гуманного общества.

Ключевые слова: патриотизм, социальная идентичность, духов-
ность, коммуникативное взаимодействие, ценностные установки, кол-
лективная солидарность. 

Проблема становления и развития патриотизма относится к 
числу мировоззренческих проблем, связана с ценностным миром 
человека, его установками. В настоящее время в коллективном со-
знании, ценностных установках наблюдаются кризисные явления, 
отражающие процессы в  социальной системе. В современном 
обществе, напоминающем конгломерат, не удается воспроизве-
сти устойчивых социальных конструкций, отдельные социальные 
и демографические группы теряют собственную идентичность, 
попадая в зону притяжения различной поликультурной среды и 
нетрадиционных культурных доминант, иных цивилизационных 
центров [1, с. 68]. Сегодня в российском социуме все больше про-
является социальная установка на крайнюю индивидуализацию 



20

жизненных, духовных алгоритмов, обусловленная процессом гло-
бализации и «догоняющей модернизации». 

В анализе культурной специфики идентификации личности 
и социальной группы следует учитывать определенную совокуп-
ность элементов, переменных: систему семьи, систему образо-
вания, экономическую систему, политическую систему, религи-
озную систему, каждая из которых представляет разновидность 
общественных отношений и выполняет закрепленные функции. 
При исследовании комплексного воздействия системы культуры 
на социальную идентификацию синергетический подход позво-
ляет рассматривать ее как систему более высокого уровня, где 
каждый входящий в нее элемент представляет в свою очередь 
систему. Эта система определяет мораль и преобладающие цен-
ности в обществе, на которые ориентируются люди и социальные 
группы, определяют траектории социализации, основы образа 
жизни. Моральное поведение реализуется между «всеобщим» и 
«индивидуальным». В своем поведении, руководствуясь всечело-
веческими и национальными нравственными требованиями в ка-
честве идеально-должного, личность самостоятельным образом 
делает выбор своей формы поведения, намечает цель и способы ее 
достижения, исходя из конкретной ситуации. Мораль есть един-
ство природного и духовного начал, материального и идеального. 
Механизм развертывания сущностных сил человека, его смысло-
определения характеризует моральный долг как сопереживание 
этики доверия к нравственно открытому субъекту. Кризис до-
верия связан с кризисом духовных межличностных отношений. 
Доверие между людьми определяется этикой ответственности за 
свои мысли и действия, которая составляет существенный эле-
мент свободы человека наряду с его творческой инициативой. 

Сегодня человек действующий, преобразующий социальные 
реалии, оказывается одновременно и их «заложником» из-за сло-
жившихся в сознании стереотипов обыденного сознания. Это со-
стояние крайне негативно воздействует на самоидентификацию, 
согласие личности со своим «жизненным миром», областью че-
ловеческих «смысловых формаций» (Э. Гуссерль. Следуя концеп-
ции П. Бергера и Т. Лукмана [2, с. 209], можно утверждать, что 



21

повседневная жизнь людей состоит из схем типизации мотивов и 
целей поведения, способствующих социальной идентификации, 
выступающей механизмом социализации индивида. Личность 
соучаствует в создании социального окружения посредством по-
вседневной коммуникации с другими. Но это окружение в свою 
очередь способствует формированию необходимых для коммуни-
кации качеств индивида. Индивидуальность формируется в слож-
ном мире, где нет какой-то единой реальности, идентичной для 
всех. Духовность заключена не в деятельности и отношениях, а в 
той мотивации и ценностной ориентации, которыми руководству-
ется личность. Духовные ценности патриотизма, ответственности 
личности в настоящее время размываются узкопрагматическим 
духом потребительского общества. Коммуникация выступает 
условием возникновения идентичности. Идентичность связана с 
состоянием саморефлексии, в процессе ее формирования индивид 
раскрывает в себе новые источники саморазвития. Идентичность 
– осознание «Я» как носителя социальных свойств. Действующий 
индивид создает свой социальный мир в процессе коммуникации 
с другими людьми. Его несоответствие общепринятому социаль-
ному порядку составляет основу формирования идентичности и 
предпосылку дальнейших социальных изменений [3].

Например, актуальной остается проблема взаимосвязи со-
циальной идентичности предпринимателей с идеологической 
составляющей, их политическим участием, другими интеграци-
онными процессами, которые характеризуют экономическую ин-
ституциализацию этой социальной группы. В ходе проведенного 
совместно с Т.З. Назаровым исследования в 2019 году была по-
строена шкала социальной самоидентификации предпринима-
телей г. Уфы. Объектами социальной идентификации личности 
выступают значимые социальные круги. Ответы распределились 
на ранговой шкале следующим образом: «С другими такими же 
предпринимателями» (1 место), «С теми, кто разделяет мои об-
щественные и политические ценности» и «С людьми, имеющими 
одинаковый со мной доход» (2, 3 места), «С людьми моей нацио-
нальности» (4 место), «С людьми одинакового со мной возрас-
та» (5  место), «Вообще с россиянами» (6 место). Проведенный 



22

анализ ответов респондентов дает нам возможность утверждать, 
что в установках предпринимателей наметилась тенденция роста 
гражданского самосознания, прослеживается политический век-
тор ориентации их сознания.

Исследуя феномен патриотизма, как форму выражения граж-
данской идентичности личности, необходимо отличать два близ-
ких понятия – «гражданственность» и собственно «патриотизм». 
В основе первого лежит отношение «личность – государство». 
В основе второго – отношение «личность – отечество». В связи 
с этим дух патриотизма следует определить как нравственный, 
политический принцип, социальное чувство, содержанием кото-
рого выступает любовь к отечеству, духовная преданность ему, 
гордость за его историческое прошлое и настоящее. Дух граж-
данственности предполагает определенную свободу человека в 
отношении общественной системы. Любовь к отечеству, которая 
немыслима без любви к народу и государству (в основе государ-
ства лежит «нравственная субстанция»), есть одно из глубоких 
нравственных чувств, закрепленное в человеческой душе тысяче-
летиями. Любой вид деятельности и межличностных отношений 
может стать сферой ее проявления, поскольку духовность заклю-
чена не в самой деятельности и отношениях, а в той мотивации 
и ценностной ориентации, которыми руководствуется личность. 
Реалии современного дня показывают, что все, что еще не прода-
ется и имеет «внерыночный» статус (в том числе духовные, нрав-
ственные ценности) часто воспринимается как помеха в полити-
ке властных структур. При этом бόльшая часть людей движима 
инстинктом удовлетворения своих финансовых потребностей, а 
не возрождением нравственного духа. Необходимо отметить, что 
такие духовные традиции, как патриотизм, нравственность лю-
дей, добросовестное исполнение своего долга и т. д. в настоящее 
время размываются узкопрагматическим духом потребительского 
общества, навязывающего собственные идеалы индивидуализма. 
Любовь к Родине – достоинство культурного человека. 

При этом патриотизм не совместим с этноцентризмом или 
фанатизмом, выступает основой развития этнической толерант-
ности [4; 5]. Любовь к родному краю, а не райская жизнь на чуж-



23

бине – вот то главное, что делает человека личностью. Подлинная 
любовь к Родине проявляется в моменты ее слабости, уничиже-
ния. Здесь как раз раскрывается истинная цена данной любви. 
Буржуазный «эгоистический дух» уничтожает чувство Родины. 
Е.Н. Трубецкой осуждал слепой, чисто эмпирический, духовно не 
освященный инстинкт, отражающий суть так называемого ложно-
го патриотизма [6].

Основным фактором формирования новых ценностных уста-
новок, мировоззрения и ментальности может стать единство об-
щечеловеческих, общенациональных, патриотических ценностей 
и нравственного духа как фундамента становления гуманного об-
щества. Социальные контуры идентификации формируются спо-
собностью людей предпонимать и понимать друг друга. В совре-
менную эпоху, связанную с глобальными катастрофами, в усло-
виях общества риска и нестабильности возрастает необходимость 
не только индивидуальной, но и коллективной ответственности за 
будущее не только своего народа, но и человечества.

Решение проблемы становления гражданской идентичности, 
реализации духа патриотизма нам видится в социокультурной про-
ектной деятельности, направленной на трансформацию ценностно-
мировоззренческих оснований социально-экономической жизни, 
предполагающей инкорпорирование профессиональных и других 
групп общественности в научное и практическое сотрудничество 
с властными структурами по созданию конкретных образов буду-
щего страны, социума. 

Список использованной литературы

1.  Бикметов Е.Ю., Лукьянов А.В. Духовный, социокультур-
ный и языковой контекст развития научного знания: моногра-
фия. – Уфа: УГАТУ, 2019. – 225 с.

2. Бергер П., Лукман Т. Социальное конструирование реаль-
ности. Трактат по социологии знания. – М.: Academia-центр, Меди-
ум, 1995. – 334 с.

3.  Бикметов Е.Ю. Теоретико-методологические проблемы 
оптимизации управления современным образованием: дис. … 
д-ра социол. наук: 22.00.08. – Уфа, 2003. – 288 с.



24

4.  Юлдашева О.Н. Патриотизм как условие развития этни-
ческой толерантности / Актуальные проблемы науки и техники. 
Сборник трудов VI Международной научно-практической конфе-
ренции молодых ученых. – Уфа, 2013. – С. 94–96.

5.  Абдрахманов Д.М., Сизоненко З.Л., Юлдашева О.Н. Со-
циальные технологии укрепления межнационального согласия: 
монография. – Уфа, 2011. – 244 с.

6. В поисках смысла. Мудрость тысячелетий / сост. А.Е. Ма-
чехин. Изд. 2-е, перераб. и доп. – М.: ОЛМА-ПРЕСС, 2003. – 
С. 524.

УДК 94(470.41)”1991
Ершова Г.Н.

Казанский национальный исследовательский технологический 
университет, г. Казань

ershova104@mail.ru

ДОКУМЕНТЫ ГОСУДАРСТВЕННОГО АРХИВА 
РЕСПУБЛИКИ ТАТАРСТАН – ИСТОЧНИК 

ПО ИСТОРИИ ЭТНОПОЛИТИЧЕСКИХ ОБЪЕДИНЕНИЙ 
ТАТАРСТАНА (1988–2003 гг.)

Аннотация. В статье на основании материалов Государственно-
го архива Республики Татарстан изучены особенности актуализации и 
политизации позиций этнополитических объединений Республики Татар-
стан конца 1980-х – 2000-х гг. относительно вопросов этничности, госу-
дарственного устройства, отраженные в их политических программах 
и уставах. Выявлена их эволюция в рассматриваемый период, а также 
определена роль этнополитических объединений в трансформационных 
процессах в Республике Татарстан.

Ключевые слова: этнополитические объединения, Республика  
Татарстан, исторический источник, устав, политическая программа, 
Государственный архив Республики Татарстан.



25

Социально-политическая трансформация СССР, а затем и 
России, привела к институционализации так называемой «мoдели 
Татарстана» взаимоотношений региона с Федеральным центром, 
что оказало влияние на развитие демократических политических 
институтов республики. Объектoм изучения являются докумен-
ты этнополитических oбъединений (Всетатарский общественный 
центр (ВТОЦ), Комитет по защите и реализации суверенитета 
Татарстана «Суверенитет» (Комитет «Суверенитет»),Татарская 
партия национальной независимости «Иттифак» (ТПНН «Итти-
фак»), Татарстанское региональное общественно-политическое 
движение интеграции «Идел-Урал» (ТРОПДИИУ), действовав-
ших на территории РТ в конце 1980-х–2000-х гг. Предметом – 
информационные возможности в изучении этапа суверенизации 
республики регистрационных дoкументов (программ и уставoв) 
из фoндов этих организаций Государственного архива РТ (ГА 
РТ). Эти объединения следует различать по вопросу о политиче-
ском статусе Татарстана, трактовке понятий федерализма и про-
блем этничности. ВТОЦ, созданный в 1988 г. под руководством  
М.А. Мулюкова (г. Казань), согласно уставу, именовался всена-
родным демократическим движением в поддержку перестройки 
социалистического общества [4, Л. 26], целью которого деклари-
ровалась реализация «суверенных национальных, экономических, 
политических и культурных прав республики» [4, Л. 26]. 

В начале 1990-х гг. этнополитические организации наиболее 
активно участвовали в подготовке проектов законодательных ак-
тов. Например, ВТОЦ был написан Проект Декларации о государ-
ственном суверенитете Татарской республики 1990 г. 6 из 36 ста-
тей, разработанных ВТОЦ, было включено в принятый вариант.  
В преамбуле к проекту отмечено о заимствовании положений 
из Декларации о государственном суверенитете Украины, за ис-
ключением прав на республиканские вооруженные силы, само-
стоятельность военной политики, денежные единицы и непосред-
ственное участие в общеевропейском процессе и европейских 
структурах [5, Л. 1 Об]. Эти пункты ВТОЦ предлагал включить в 
Союзный договор между ТССР и СССР.



26

Комитет «Суверенитет», согласно уставу от 25 ноября 1990 г., 
гармонизацию национальных отношений, реализацию прав чело-
века связывал с «уровнем государственного суверенитета» и заяв-
лял о поддержке процесса преобразования Татарстана «в полно-
ценное суверенное государство» [2, Л. 2]. В ведение «Союза или 
Конфедерации суверенных государств» Комитет «Суверенитет» 
предлагал передать вопросы определения режима и охраны гра-
ниц, внешней политики и заключения международных догово-
ров, вопросы войны и мира, обороны, управления оборонными 
и космическими объектами, союзного бюджета, банков, судов  
[2, Л. 25]. 

В бюллетени референдума на предмет сохранения СССР  
(17 марта 1991 г.) Координационный Совет Комитета «Суверени-
тет» предлагал включить вопрос: «Заключая Союзный договор, 
должен ли многонациональный народ Татарской ССР сохранить 
за собой исключительные права на беспрепятственный отзыв 
переданных Татарстаном полномочий на выход республики из 
Союза?» [3, Л. 1].

В плане на 1991 г. в качестве главных задач Комитет «Суве-
ренитет» объявляет создание постоянно работающего ВС ТССР, 
принятие Конституции ТССР; Президентского правления; заклю-
чение межгосударственных договоров с союзными республика-
ми; «в целях защиты суверенитета ТССР решение о собственной 
армии, внутренних войсках» [1, Л. 23]. 

В уставе 1991 г. ТПНН «Иттифак» (прекратила деятель-
ность юридического лица в связи с исключением из ЕГРЮЛ 
на основании п. 2 ст. 21.1 Федерального закона от 08.08.2001 г.  
№ 129-ФЗ.) ставила своей целью «Возрождение татарской нации, 
восстановление государственной независимости татарского наро-
да, реализацию неотъемлемых прав татарского народа как субъек-
та международного права» [8, Л. 1].

Своей основной целью РОПДИИУ в уставе 2003 г. утверж-
дает достижение подлинной демократии, дружбы народов, «со-
действие официальным органам власти в деле всестороннего 
международного сотрудничества, тесной интеграции, объедине-



27

нии республик, других территорий Волги-Урала… на основе их 
суверенных прав и волеизъявления населения», а также «способ-
ствование искоренению шовинизма и национального эгоизма» 
[11, Л. 2].

Основными критериями разделения общества по идеологиче-
ским полюсам, согласно программным документам этнополити-
ческих организаций, начала и середины 1990-х гг., являются их 
позиции по отношению к вопросам государственного устройства 
и интеграции республик Поволжья и Приуралья. 

ВТОЦ выдвигал проект конфедерации народов Поволжья и 
Приуралья четырех республик (Мари Эл, Чувашстан, Башкор-
тостан и Татарстан), а также Ассоциации тюркских народов с 
центром в г. Казани» [6, Л. 34]. Среди своих задач ВТОЦ также 
выдвигал поддержку тюркских народов в борьбе за развитие сво-
ей культуры и суверенитет [6, Л. 36]. О возможности создания 
«конфедерации национальных и территориальных государств с 
единым экономическим пространством» в своей программе за-
являла и ТПНН «Иттифак» [7, 17 Об.]. ТРОПДИИУ разработало 
проект региональной конфедерации, включающей шесть нацио-
нальных республик (Татарстан, Башкортостан, Мордовия, Марий 
Эл, Удмуртия, Чувашия), а также «самоуправляемые националь-
ные территории, расположенные за пределами этих республик»)  
[10, Л. 10].

«Национальный парламент» – «Милли Меджлис», согласно 
программе «Татар кануны», в качестве высшей международной 
организации предлагает созвать Международный союз конфес-
сий, которой должна подчиняться Организация объединенных на-
ций. Под эгидой ООН должны были находиться экстерриториаль-
ные национальные парламенты: Милли Меджлис татарского на-
рода, так называемый Русский Собор для русского народа. Союз 
независимых государств должен был включать в свой состав госу-
дарства, признанные Международным союзом конфессий и ООН. 
Парламенты независимых государств, в свою очередь, должны 
были состоять из конфессиональной, национальной и граждан-
ской палат [9, Л. 19]. Эти источники отражают взгляды этнопо-



28

литических объединений на роль национальной и религиозной 
идентичности и превалирование роли «этнической общности лю-
дей, т.е. наций» [7, Л. 16], «право каждой нации, каждого народа 
(или народности) на образование своего национального государ-
ства» [7, Л. 17], стремление закрепить их в сфере государственно-
го устройства. Этнополитические организации инструментально 
использовали примордиальное понимание феномена этничности, 
например, ТПНН «Иттифак» приоритетом развития нации счита-
ла ее духовное наследие и генофонд [7, Л. 16].

Вследствие урегулирования взаимоотношений Татарстана с 
Федеральным центром в 1994 г., дальнейшего вытеснения пред-
ставителей оппозиционных этнополитических объединений из 
парламента, по мнению исследователей, последовало нивелиро-
вание различий «татарстанской модели» многопартийности с об-
щероссийской [12, С. 31]. После вступления в силу Федерального 
закона «О политических партиях» 2001 г. функции политического 
рекрутирования и конституирования могли осуществлять только 
общероссийские политические партии [13].

Несмотря на различие точек зрения относительно стратегии и 
тактики этнополитических организаций, во всех рассмотренных 
политических программах можно проследить единую структуру 
документа. Во вводной части (преамбуле) содержится историче-
ский экскурс о «Золотом веке» татарского народа, имеющего «на 
протяжении 2-х тысячелетий богатейший опыт государственного 
строительства» [7, Л. 15], включающего государства Тюркского 
каганата, Волжской Булгарии, Золотой Орды, Казанского ханства, 
прерванного после захвата Казанского ханства Иваном Грозным. 
Историческая ответственность за потерю государственности воз-
лагается на Московскую Русь, Российскую империю, и за нега-
тивную современную обстановку – на Советское правительство, 
а затем на Российское. В диспозитивной части обозначается так-
тика этнополитической организации по вопросу предоставления 
ТАССР статуса и прав союзной республики в документах конца 
1980-х – 1990 гг., с 1991 г. – суверенизации РТ, а после 1994 г. – 
пересмотра договора между РТ и РФ о разграничении предметов 
ведения. Далее следует изложение санкции: отрицательной – воз-



29

можности дестабилизации ситуации в республике в случае под-
держки электоратом позиции Федерального центра и положи-
тельной – если развитие событий пойдет по сценарию, предло-
женному этнополитическим объединением.

Уставы и программы позволяют выявить специфику марки-
рования позиций этнополитических объединений по идеологии, 
политической стратегии и тактике, активное использование эле-
ментов мифологизации исторических построений, актуализации 
и политизации этничности, проследить их эволюцию вследствие 
изменений республиканской и российской политической ситуа-
ции, а также определить значительную роль этнополитических 
объединений в постсоветской политической трансформации в Та-
тарстане.

Список использованной литературы

1. Государственный архив Республики Татарстан (ГА РТ). 
Ф. П-8245. Комитет по защите и реализации суверенитета Татар-
стана «Суверенитет». Оп. 1. Ед. хр. 2. Документы (протокол, об-
ращения, доклады, резолюции, предложения, брошюра) I Учреди-
тельного Съезда Комитета «Суверенитет» от 25 ноября 1990 г.

2. ГА РТ. Ф. П-8245. Оп. 1. Ед. хр. 3. Устав Комитета «Сувере-
нитет» от 25 ноября 1990 г. 

3. ГА РТ. Ф. П-8245. Оп. 1. Ед. хр. 8. Обращение Комитета 
«Суверенитет» к Генеральному секретарю ООН Пересу де Куэ-
льяру, Президенту США Дж. Бушу, Президенту Республики Та-
тарстан М.Ш. Шаймиеву, к населению Республики Татарстан о 
признании мировой общественностью государственного сувере-
нитета, о защите государственного суверенитета Республики Та-
тарстан, о сохранении СССР (13.02.1991 – 10.11.1991).

4. ГА РТ. Ф. П-8246. Всетатарский общественный центр. Ед. 
хр. 11. Устав и политическая программа ВТОЦ от 18.02.1989 г. 

5. ГА РТ. Ф. П-8246. Оп. 1. Ед. хр. 48. Проект Декларации о 
государственном суверенитете Татарской республики, подготов-
ленный юридической комиссией ВТОЦ, 15 августа 1990 г. 



30

6. ГА РТ. Ф. П-8246. Оп. 1. Ед. хр. 134. Устав и политическая 
программа ВТОЦ от 21 августа 1993 г. 

7. ГА РТ. Ф. П-8247. Татарская партия национальной незави-
симости «Иттифак». Оп. 1. Ед. хр. 3. Программа партии «Иттифак» 
от 13.04.1991 г. 

8. ГА РТ. Ф. П-8247. Оп. 1. Ед. хр. 4. Устав партии «Иттифак» 
от 13.04.1991 г. 

9. ГА РТ. Ф. П-8283. Айдар Халим (Халимов Б.Н.). Оп. 1. Ед. 
хр. 16. Айдар Халим «Татар кануны» кодекс для татар, разрабо-
танный А. Халимом. Машинопись. 1996 г.

10. ГА РТ. Ф. П-8284. Татарстанское региональное обще-
ственное движение Идел-Урал (ТРОДИУ) (1996–2000 гг.), Та-
тарстанское региональное общественно-политическое движение 
интеграции Идел-Урал (ТРОПДИИУ) (2000–2003 гг.), Татарстан-
ское региональное общественное движение интеграции Идел-
Урал (ТРОДИИУ) (с 2003 г.). Оп. 1. Ед. хр. 3. Проект программы 
деятельности РОДИИУ 1998 г. 

11. ГА РТ. Ф. П-8284. Оп. 1. Ед. хр. 20. Устав РОДИИУ, 
утвержденный в новой редакции на общем собрании учредите-
лей 23 мая 2003 г.

12. Политические партии в Республике Татарстан / Терентьев 
А.М., Беляков Р.Ю., Сафаров М.Ф. – Казань, 2011. – 800 с. 

13. Федеральный закон Российской Федерации «О политиче-
ских партиях» № 95-ФЗ от 11 июля 2001 г. // Российская газета. – 
11 июля 2001 г.



31

УДК 101.9
Овчинников А.В.

Лаборатория трансдисциплинарных исследований познания, 
языка и социальных практик философского факультета 

Национального исследовательского Томского 
государственного университета, г. Томск

ovchinnikov8_831@mail.ru

БИОЛОГИЗАЦИЯ ЭТНИЧНОСТИ – 
КОНФЛИКТОГЕННЫЙ ФАКТОР 

ЭССЕНЦИАЛИЗАЦИИ ИДЕНТИЧНОСТИ1

Аннотация: анализируются социально-культурные предпосылки 
биологизации этничности. Рассматривается мировой опыт преодоления 
биологического расизма. Выявляются особенности культурного расизма 
в СССР и зарождения советской этногенетики. Показаны конфликто-
генные последствия эссенциализации этничности. На примере научных 
работ и выступлений в СМИ профессионального генетика обосновыва-
ется гипотеза о популярности этногенетики в современной России как 
части процессов «архаического синдрома». 

Ключевые слова: архаический синдром, биологический расизм, куль-
турный расизм, эссенциализация этничности, этногенетика, этнона-
ционализм.

Физиологизация социальных отношений характерна для ар-
хаичных и традиционных социумов. Физические отличия очень 
важны в коммуникациях между детьми, эксперименты с телесно-
стью как маркером инаковости типичны для молодежных субкуль-
тур и нередки в закрытых сообществах типа армейской казармы 
[2] или тюремной камеры [19].

Важнейшим достижением современных гуманитарных наук 
и политической теории является принципиальное утверждение о 
равенстве всех людей в реализации универсальных прав челове-

1 Публикация подготовлена при финансовой поддержке гранта Российского 
научного фонда (Проект № 19-18-00421).



32

ка. Однако ещё в XX в. в политической практике процветало огра-
ничение прав человека по неким биологическим показателям. Яр-
ким примером тому являются расовые законы нацистской Герма-
нии и расиализация населения в США. Биологизация социально-
политических отношений представлялась современникам не во-
люнтаризмом отдельных режимов или деятелей, а следованием 
неумолимым законам природы, которые якобы были открыты и 
популяризировались респектабельными учеными. Авторитет 
науки позволял конструировать представления о «сущности» от-
дельно взятого человека и целых социальных групп. Политика в 
отношении их должна была соответствовать этой «сущности», в 
противном случае, даже гуманизм и сострадание могли оказать 
дурную службу, т.к. в определенных случаях якобы не соответ-
ствовали «научно подтвержденным» и «вечным во времени», как 
законы математики, постулатам.

После Второй Мировой войны биологический расизм по из-
вестным причинам стал все более терять свою привлекательность 
и научный авторитет, и, видимо, во многом благодаря этому в т.н. 
«западном мире» окончательно утвердилась идея политической 
нации, в которой все граждане равны перед законом вне зависи-
мости от расового и этнического происхождения, вероисповеда-
ния, пола и т.д. Следование этому принципу сродни соблюдению 
уже упоминавшихся законов математики при решении конкретной 
социальной задачи. В данном случае важна даже не успешность 
решения социальной задачи (например, доступность социальных 
лифтов), а неукоснительное следование абстрактным принципам 
преодоления проблемы. 

В СССР ситуация была иной. В советском обществе утвер-
дился этнонационализм, суть которого сводится к констатации 
необходимости для каждой этнической группы своей государ-
ственности, причем, степень самостоятельности государственных 
структур зависела от вычисляемого по марксистской шкале уров-
ня развития: союз племен, народность, нация (капиталистическая 
нация, как известно, в результате революции, становилась нацией 
социалистической). В результате, несмотря на декларируемое в 
советских конституциях равенство всех граждан, население СССР 



33

в духе теории прогресса было ранжировано на категории, причем 
«более развитые» должны были помогать «менее развитым», что, 
в принципе, частично напоминало обоснование европейских ко-
лониальных захватов.

В СССР не было биологического расизма, классический ра-
совый дискурс находился в маргинальном положении, но имели 
место быть все признаки того расизма, который принято называть 
«культурным». Такой вид расизма, формально открещиваясь от 
своего «биологического собрата», постулирует актуальность де-
ления людей не на расы, а на народы, среди которых нет высших 
или низших, «просто» все народы разные. Отличительной чертой 
народов выступают не физиологические, а культурные особен-
ности. Культуру народа, как в биологическом расизме расовую 
чистоту, нужно непременно оберегать и защищать, иначе народ 
якобы может погибнуть [подробнее см: 20]. Этническое проис-
хождение становится важнейшей характеристикой человека, даже 
важнее его гражданства, т.к. последнее можно сменить, а вот эт-
ническое происхождение (как в традиционном обществе – сослов-
ное или кастовое) исправить якобы невозможно. Государственная 
политика, да и само устройство государства, якобы, должно соот-
ветствовать этой «сущности». 

Казавшиеся само собой разумеющимися эссенциальные об-
разы исконности и естественности существования народов («эт-
носов») и в обыденном сознании, и в академическом дискурсе 
сделали возможным внимание представителей биологических и 
медицинских наук к этничности. Сложившаяся в 1960-х гг. со-
ветская этногенетика (популяционная генетика) сделала своим 
методологическим основанием примордиальную теорию этноса 
[18, C. 23] со всеми исходящими отсюда ошибками научного ха-
рактера и негативными социально-политическими последствия-
ми (критику основ относительно близкой этногенетике советской 
физической антропологии см. [13]). 

Представления о народах являются результатом конструиро-
вания многих сил и эти представления могут динамично меняться 
в пределах жизни даже одного поколения. Однако наполнение сим-
волических границ физиологическими параметрами эссенциали-



34

зирует «этнос», в биологических субстанциях и профессионалы, 
и непрофессионалы начинают искать его «сущность», через ма-
нипуляции генетическими данными пытаются понять «кто чело-
век на самом деле вне зависимости от того, что он на самом деле о 
себе думает». Благодаря этногенетике, сама категория «этнос», на 
мой взгляд, все более сближается с пониманием феномена расы 
в XIX – первой половине XX вв. как духовно-биологического 
феномена, служащего основанием государственного устройства, 
что вполне может стать предпосылкой возрождения биологиче-
ского расизма (как было сказано выше, этничность в современ-
ной России тесно связана с государственностью, в официальных 
документах нередко встречается выражение «титульная нация», а 
этногенетика предоставляет биологические отличия «титульных» 
от нетитульных).

В СССР и современной России сильны социально-
политические процессы, объединяемые специалистами в понятие 
«архаический синдром» [14]. Профессиональные этногенетики 
являются частью социума и нет серьезных оснований считать 
их мировоззренческие представления исключением из правил. 
Узкопрофессиональные знания в процессе профессионального 
становления встраиваются в уже сложившуюся картину мира, но 
принципиально её не изменяют. Наряду с приведенными в начале 
статьи примерами физиологизации социальных отношений, био-
логизация этничности также может быть рассмотрена как часть 
«архаического синдрома». 

Для конкретизации этого положения рассмотрим публикации 
в СМИ и научных изданиях кандидата биологических наук, до-
цента кафедры биохимии, биотехнологии и фармакологии Инсти-
тута фундаментальной медицины и биологии Казанского феде-
рального университета О.А. Кравцовой. В 2007 г. она выступила 
на страницах казанского журнала «Идель» с довольно показатель-
ным интервью [6]. Ольга Александровна не протестовала против 
утверждений журналиста Г. Зайнуллиной о данных этногенетики 
как «научном физическом определении этнической принадлежно-
сти людей», в отличие от «самовыбора», который часто, якобы, 
основывается «на психическом внушении и политическом дикта-



35

те». Специалист-биолог и журналист разговаривали на одном 
языке примордиализма и эссенциализма. Г. Зайнуллина утверж-
дала, что «национальность человека современными методами 
определяется со стопроцентным результатом» «по любому ге-
нетическому следу: крови, слюне, поту, волосу». Журналист ин-
туитивно противопоставляла примордиализм и конструктивизм, 
последний Г. Зайнуллина назвала «гуманитарно-историческими 
фантазиями, которые выдаются за «научную» основу нацио-
нального самоопределения». Хотя О.А. Кравцова и констатиро-
вала, что «чистокровного» татарина «просчитать» практически 
невозможно, из контекста можно понять, что трудно это сделать 
только из-за технической сложности задачи, а не её методологиче-
ски неверной постановки. Она указывала, что «различия в струк-
туре ДНК по популяционному признаку очевидны» (под популяци-
ей явно понимался «этнос»). 

Далее по ходу интервью оказалось, что Г. Зайнуллина явля-
ется поклонником «арийского мифа» и в связи с этим пыталась 
«вывести» О.А. Кравцову на «подтверждение» сомнительных по-
строений о «генетике ариев индоевропейской расы» и миграции 
«белокурых голубоглазых людей с затонувшей Арктогеи с Север-
ного полюса в южном направлении» и «катастрофе смешения» 
их с «гондванической расой». Как убедительно показал в своей 
фундаментальной монографии В.А. Шнирельман [21], такие 
конструкты могут скрывать расистские и антисемитские взгля-
ды: предки соответствующего (в зависимости от политической 
необходимости) народа культуртрегеры-арийцы переселяются 
с Северного полюса (там обычно «располагают» Атлантиду) на 
юг, «основывают» все великие цивилизации древности, но из-за 
«катастрофы смешения» с южанами («гондванической расой» – 
эвфемизм, под которым обычно скрывается обозначение евреев) 
теряют свой воинский дух и культурный потенциал (к сожале-
нию, как показали собственные исследования автора, арийский 
миф в современном Татарстане находит все больше сторонников) 
[15]. «Катастрофа смешения» – это фактический протест против 
т.н. «смешанных браков» – один из постулатов биологического и 
культурного расизма. 



36

О.А. Кравцова не протестовала против арийских построений 
Г. Зайнуллиной, а, наоборот, будто бы речь шла о доказанных на-
учных фактах, отметила, что они «свидетельствуют об общем 
происхождении всего человечества». О мифичности представле-
ний О.А. Кравцовой за пределами своей специализации говорит 
её утверждение о разделении единой предковой популяции чело-
вечества на группы переселения в результате … раскола материка 
Гондваны, что, между прочим, произошло почти на полторы сот-
ни миллионов лет ранее появления человека современного типа 
(кроманьонца). 

За год до рассмотренного интервью О.А. Кравцова защитила 
кандидатскую диссертацию на тему «Молекулярно-генетический 
анализ древних и современных образцов ДНК» по специальности 
«03.00.04 – биохимия». В автореферате диссертации одной из задач 
значился расчет «генетических расстояний» между такими «попу-
ляциями» татар, как казанские татары и татары-мишары [12, C. 4]. 
Однако в домодерный период эти группы населения были скорее 
подвижными социальными образованиями, чем этнокультурными 
массивами с четко очерченными представителями «высокой куль-
туры» границами (более того, в наше время все чаще встречаются 
мнения о признании мишар отдельным «этносом»). Результаты 
исследований О.А.  Кравцовой ожидаемо выявили «большой за-
пас генетической неоднородности» [12, C. 21], но главная ошиб-
ка, как мне кажется, была сделана: в представления о названных 
этнических группах был включен набор цифр, которые эссенциа-
лизировали образы этих групп и создали между ними и людьми с 
иной этничностью биологические границы, совпадающие, в свою 
очередь, с границами культурными, а те в условиях России тяготе-
ют уже к границам административно-государственным.

Позднее О.А. Кравцова принимала участие в генетическом ис-
следовании крещеных татар. Специалистам известны стремления 
кряшенских активистов к признанию их народа самостоятельным 
«этносом» кряшен и принципиальное отрицание названия «кре-
щеные татары». Несмотря на это, крещеные татары (кряшены) в 
работе генетиков фигурировали среди основных «этнографиче-
ских групп поволжских татар» [10, C. 134]. Специфику исследо-



37

ванного генетического материала представители естественных 
наук пытались объяснить культурно-историческими факторами: 
отсутствие «азиатских митотипов» у кряшен связывалось с тем, 
что «история, культура, вера и язык этой группы появились вслед-
ствие слияния двух народностей (татар и русских) и их культур» 
[10, C. 133]. Более того, авторы статьи в специфических условиях 
Татарстана осторожно пытались «подтвердить» точку зрения о 
нахождении кряшен вне «популяционной группы татар» посред-
ством апелляций к христианским и русским чертам их культуры 
и… результатам своих исследований. Нетрудно догадаться, что 
эти построения вызовут воодушевление у кряшенских национа-
листов и, одновременно, неприятие у сторонников идеологемы 
«единой татарской нации» (последние к фундаментальным гене-
тическим исследованиям относятся, по крайней мере пока, более 
чем осторожно [17; 9], т.к. предлагаемый генетиками набор цифр 
не позволяет говорить о единстве татарского «этноса» [1; 16] и 
этими данными легко могут воспользоваться идеологические 
конкуренты).

О.А. Кравцова активно сотрудничает с казанскими археолога-
ми и антрополагами. В совместных статьях встречаются утверж-
дения о том, что можно сделать выводы об этнической принад-
лежности индивида «…зная частоты встречаемости аллелей 
(форм генов. – А.О.)» [12, C. 188], а также попытки определить 
«этнос» населения именьковской культуры (IV–VII вв.) Среднего 
Поволжья посредством анализа ДНК костных останков из погре-
бений с трупосожжениями [5]. 

В интервью 2015 г. О.А. Кравцова четко высказала положение 
о том, что «каждая из этнических групп, проживающих на опре-
деленной территории, имеет свои генетические особенности» 
[3]. В том же году было публично заявлено о масштабном про-
екте «Генетическая карта поволжских татар», участником которо-
го стала и О.А. Кравцова [7]. Этот проект был одобрен бывшим 
Президентом Татарстана М.Ш. Шаймиевым. Одним из аспектов 
исследования была «оптимизация лекарственной терапии» для 
татар [8]. Через несколько лет О.А. Кравцова ратовала за развитие 
фармогенетики с явно этническим уклоном [4].



38

Рассмотренный частный случай профессионального генетика 
позволяет на конкретном материале представить модель встраи-
вания узкопрофессиональных знаний в массовые мировоззренче-
ские конструкции типа «арийского мифа» или этнонационального 
дискурса. Ситуация напоминает положение дел в традиционном 
обществе, для которого было «в порядке вещей» разделение лю-
дей на дискретные группы, границами которых могли стать био-
логические, социальные (и)или религиозные факторы и когда соб-
ственно наука была слабо отделена от религии и мифа, и послед-
ние составляли своеобразное «ядро методологии». Проведение 
этногенетических исследований вызывает напряжение в отно-
шениях между корпорациями биологов, гуманитариев, властных 
групп и т.д., что «искривляет» логику научного поиска отдельно 
взятого исследователя, и вновь заставляет искать аналогии в реа-
лиях традиционного социума, одной из характеристик которого, 
как известно, была ярко выраженная корпоративность и слабое 
представление об общегосударственных интересах. Результатом 
этого, в свою очередь, являлась слабая аналитичность, например, 
средневековых текстов, выдававшая ситуативное мышление их 
авторов. Ярко выраженные ситуативность в обобщениях, зависи-
мость от корпоративных интересов и политической конъюнктуры, 
архаические и традиционные мировоззренческие ориентиры вряд 
ли помогут современным отечественным гуманитариям и «есте-
ственникам» создать предпосылки преодоления расизма, как это 
смогли сделать в своё время коллеги из «западного мира». 

Список использованной литературы

1. Балановская Е.В., Агджоян А.Т., Жабагин М.К., Юсу-
пов Ю.М., Схаляхо Р.А., Долинина Д.О., Падюкова А.Д., Кузнецо-
ва М.А., Маркина Н.В., Атраментова Л.А., Лавряшина М.Б., Ба-
лановский О.П. Татары Евразии: своеобразие генофондов крым-
ских, поволжских и сибирских татар // Вестник Московского уни-
верситета. Серия XXIII. Антропология, 2016. 3/2016. С. 75–85.

2. Банников К.Л. Антропология экстремальных групп. Доми-
нантные отношения среди военнослужащих срочной Российской 



39

Армии: Научное издание. М.: Ин-т этнологии и антропологии 
РАН, 2002. 399 с.

3. Бусиль Л. Что скрывает ДНК? 20.03.2015 [Электронный ре-
сурс]: Сайт Казанского федерального университета. URL: https://
kpfu.ru/news/novosti-i-obyavleniya/chto-skryvaet-dnk-120933.
html (Дата обращения: 1.04.2020).

4. В КФУ предложили рассматривать результаты генетических 
исследований генома татар с точки зрения медицины, 29.05.2018 
[Электронный ресурс]: Сайт Казанского Федерального универси-
тета. URL: https://media.kpfu.ru/news/v-kfu-predlozili-rassmatrivat-
rezultaty-geneticeskih-issledovanii-genoma-tatar-s-tocki-zrenia (Дата 
обращения: 1.04.2020).

5. Газимзянов И., Кравцова О. Население именьковской куль-
туры по антропологическим и генетическим данным // Средневе-
ковая археология евразийских степей. Материалы Учредительного 
съезда Международного конгресса. Т. 1. Казань, 2007. С. 82–89.

6. Генетический портрет: как дивный призрак прошлых лет… 
(Интервью О.А. Кравцовой, Г. Зайнуллиной) // Идель. 2007. № 4. 
С. 60–64.

7. Генетический портрет татар станет известен благодаря ис-
следованиям ученых Казанского университета, 12.08.2015 [Элек-
тронный ресурс]: Сайт Казанского Федерального университета. 
URL: https://kpfu.ru/news/vstrecha-s-shajmievym-143692.html (Дата 
обращения: 1.04.2020).

8. Зачем в Казани ищут «код татар»? Масштабное исследова-
ние национального генома ценой в миллионы долларов поддер-
жал Минтимер Шаймиев, 9.11.2015 [Электронный ресурс]: «БИЗ-
НЕС Online»: https://www.business-gazeta.ru/article/144981 (Дата 
обращения: 1.04.2020).

9. Искандер Измайлов: «Эта статья – стремление доказать, 
что татарской нации не существует», 18.12.2016 [Электронный 
ресурс]: «Бизнес Онлайн». URL: https://www.business-gazeta.ru/
article/332180 (Дата обращения: 1.04.2020).

10. Конюхова Е.В., Нгуен Фыонг Нга, Алимова Ф.К., Кравцо-
ва О.А. Разнообразие митохондриального генофонда в популяции 
поволжских татар // Ученые записки Казанского государствен-



40

ного университета. Т. 152. Кн. 2. (Естественные науки). 2010.  
С. 128–136. 

11. Кравцова О.А. Молекулярно-генетический анализ древних 
и современных образцов ДНК. Автореф. … дис. канд. биол. наук: 
03.00.04. Казань, 2006. 24 с. 

12. Кравцова О.А., Аскарова А.Н., Измайлов И.Л., Газимзя-
нов И.Р. Молекулярно-генетический анализ древних захоронений 
Среднего Поволжья // Новая Геометрия Природы: Труды объеди-
нённой международной научной конференции. 25 августа–3 сен-
тября 2003 г. Т. II. Биология, Медицина. Казань, 2003. С. 188.

13. Могильнер М. Homo imperii. История физической антро-
пологии в России. М.: Новое литературное обозрение, 2008. 512 с. 

14. Неотрадиционализм: архаический синдром и конструиро-
вание новой социальности в контексте процессов глобализации / 
отв. ред. В.В. Бочаров, В.А. Попов. СПб.: Центр информатизации 
образования «КИО», 2019. 317 с.

15. Овчинников А.В. Арийский миф в национализмах совре-
менного Татарстана // Вестник Томского государственного уни-
верситета. 2017. № 415. С. 86–101.

16. «По генетическим характеристикам особых отличий татар 
от башкир, чувашей, удмуртов и коми не видно» (Эксклюзивное 
интервью известного исследователя генофонда Олега Балановско-
го), 06.06.2018 [Электронный ресурс]: Информационное агентство 
«Реальное Время». URL: https://realnoevremya.ru/articles/101476-
eksklyuzivnoe-intervyu-olega-balanovskogo-o-genofonde-tatar (Дата 
обращения: 1.04.2020).

17. Рафаэль Хакимов: «Исследованием генофонда татар бес-
полезно заниматься без знания истории», 26.12.2015 [Электрон-
ный ресурс]: «Бизнес Онлайн». URL: https://vpn.business-online.
ru/article/297655 (Дата обращения: 1.04.2020).

18. Рычков Ю.Г., Ящук Е.В. Генетика и этногенез // Вопросы 
антропологии. Вып. 64. 1980. С. 23–39.

19. Самойлов Л.С. (Клейн). Перевёрнутый мир. – СПб.: 
«Фарн», 1993. 224 с.

20. Шнирельман В.А. Ксенофобия, новый расизм и пути их 
преодоления // Гуманитарная мысль Юга России. 2005. № 1. С. 6–19.



41

21. Шнирельман В.А. Арийский миф в современном мире:  
в 2 т. М.: Новое литературное обозрение, 2015. 536 с.; 440 с. 

УДК: 316.47
Фролова И.В.

Институт истории и государственного управления
Башкирского государственного университета, г. Уфа

irina.v.frolova@mail.ru

Фролов К.А.

Институт русского языка имени А.С. Пушкина, г. Москва
kostyafrol2014@gmail.com

МАРКЕРЫ СЕТЕВОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ: 
ИСПОЛЬЗОВАНИЕ ЭМОДЗИ 

В ИНТЕРНЕТ-КОММУНИКАЦИИ

Аннотация. Авторы обращаются к особенностям интернет-
коммуникации сквозь призму теории идентичности. Предметом статьи 
являются эмодзи и их роль как маркера сетевой идентичности. Анали-
зируются универсальные и культурно-цивилизационные аспекты исполь-
зования эмодзи. Формулируется вывод, что эмодзи характеризуют как 
групповую, так и личностную идентичность интернет-пользователя. 

Ключевые слова: сетевая идентичность, интернет-коммуникация, 
эмодзи.

Сегодня многие исследователи фиксируют тот факт, что ком-
муникационное и информационное поле современного общества 
смещается в виртуальное измерение, в интернет-коммуникацию. 
Это свидетельствует о «виртуализации» общества, о становлении 
своего рода «виртуальных» или «сетевых» идентичностей [под-
робнее см.: 7].

Представители конструктивистской парадигмы в социально-
гуманитарных науках рассуждают о множественности конкури-



42

рующих идентичностей современного человека, среди которых 
Р. Фогельсон выделяет четыре: реальная, идеальная, негативная и 
предъявляемая. Реальная идентичность – это «я сегодня»; идеаль-
ная – то, каким я хочу быть; негативная, вызывающая страх – то, 
каким я не хочу быть, и, наконец, и предъявляемая – тот набор об-
разов, которые индивид транслирует другим людям с тем, чтобы 
повлиять на оценку ими своей идентичности [приводим по: 4]. 
Зачастую виртуальная (сетевая) идентичность, или, как ее еще на-
зывают, цифровой имидж помогает приблизить если не реальную, 
то сетевую идентичность к идеальной – тому, каким человек хочет 
быть, или, точнее, каким он хочет быть представлен – что дости-
гается посредством манипуляции предъявляемой идентичностью 
в сетевом взаимодействии. Индивидуальная идентичность в опре-
деленной степени коррелирует с групповой, поэтому при анализе 
активности интернет-пользователя в социальных сетях важный 
для исследователя материал может представлять и круг «друзей», 
и выкладываемая информация, и так называемые «перепосты», и 
«лайки». Возникает вопрос, какую роль играют в сетевой иден-
тичности такие широко используемые сегодня в интернет-диалоге 
элементы, как эмодзи? Могут ли они характеризовать групповую 
принадлежность индивида или его личностные черты?

Напомним, что эмодзи – это пиктограммы, представляющие 
собой введённое в текст цветное изображение, которое символи-
зирует лица и фигуры людей, их чувства или действия, растения 
или животных, погоду, транспортные средства или здания, про-
дукты питания или напитки, дорожные знаки и т.п. Сам термин 
«эмодзи» – это калька с японского языка: 絵 (e ≅картинка) +文 
(mo≅письмо) + 字 (ji≅персонаж). Создал эмодзи в 1998 году 
японец Сигэтака Курита для облегчения электронного общения, 
в том числе – носителями разных языков. То есть по определе-
нию эмодзи должны были быть новой универсальной системой 
эмоционального реагирования. Эмодзи стремительно набирали 
популярность, и сегодня их применяют 92 процента интернет-
пользователей. В 2015 году Оксфордский словарь назвал «словом 
года» эмодзи «лицо со слезами радости» (face with tears of joy). 
Людей, родившихся после 1995 года (так называемое поколе-



43

ние Z) сейчас называют еще и поколением эмодзи [приводим по: 
2, с. 178–183]. Интересно, что с 2014 года отмечается Всемирный 
день эмодзи – World Emoji Day (17 июля), имеющий свой сайт, на 
котором представлена официальная статистика распространения 
эмодзи, информация о наиболее часто используемых эмодзи и т.д. 
[6, с. 100–102].

Эмодзи выполняют несколько функций: это и привлечение 
внимания адресата, и элемент своего рода игры. Для некоторых 
пользователей и групп эмодзи становятся неотъемлемой частью 
общепринятого стиля общения, своего рода нормой коммуника-
ции, игнорирование которой может привести к коммуникативно-
му сбою. Таким образом, этот графический элемент изначального 
выполняет функцию идентификации, позволяя определить при-
надлежность к той или иной группе пользователей интернета.

Однако сфера интерпретации эмодзи остается до сих пор не-
достаточно изученной, о чем пишут Т.В. Весна и Ю.В. Савицкая. 
Ряд авторов отмечает факт наличия случаев, когда эмодзи ассо-
циировались с разными, даже противоположными эмоциями. Не-
редки ситуации, когда эмодзи изменяли эмотивную окраску кон-
кретного текста с положительной на отрицательную и наоборот, 
тем самым фактически реализуя функцию невербальных знаков 
при живом общении [1, с. 9–13]. Исследователи подчеркивают, что 
эмодзи, как изображения и образы в целом, окрашены своим куль-
турным окружением и не являются настолько универсальными, 
как это можно представить. Есть и культурно-цивилизационные 
особенности использования эмодзи. Французские пользователи 
мессенджеров в 4 раза чаще, чем в среднем, используют пикто-
граммы с сердцами; представители арабских стран предпочита-
ют использовать изображения цветов и растений; россияне – ро-
мантичные эмодзи и символы холодной погоды [3]. Разберем не-
сколько кейсов.

Начнем с того, что есть символы, которые интерпретируют-
ся примерно одинаково во всех культурах. Например, полагает 
создатель эмодзи Сигэтака Курита, символ «Heavy Black Heart» 
(«Сердце») везде используется примерно с одинаковым смыслом. 
В то же время, одни и те же пиктограммы могут пониматься по-



44

разному, в частности, «Open Hands Sign» («Жест открытости») 
трактуется и как хлопки в ладоши, и как движения рук, позаим-
ствованные из танца для выражения радости. Или эмодзи «Loudly 
Crying Face», изображающий рыдающего человека – в версии для 
Apple у него приподняты брови, рот не перекошен от рыданий, 
поэтому он воспринимается как хохочущий до слёз. Знак «Thumbs 
Up Sign» («Палец вверх») традиционно выражает одобрение, од-
нако для жителей Греции или Таиланда он несет совершенно дру-
гой смысл, значение популярного жеста «Средний палец». Таким 
же образом может воспринять эмодзи «Waving hand Sign» пред-
ставитель Китая, тогда как собеседник стремился поздороваться/
попрощаться. 

В книге V. Evans «The Emoji Code» мы находим интересный 
пример того, как конкретный эмодзи теряет иконическую связь с 
окружающим миром, но при этом обретает символическую. Ав-
тор говорит об эмодзи «Folded hand». Если для жителей Японии 
этот жест легко считывается как благодарность, то у жителей Ев-
ропы или Африки такой ассоциации уже не возникнет. В случае с 
христианством иконическая связь символа с молитвой будет осла-
бевать по мере того, как растёт символическое значение компле-
ментарных к молитве смыслов – например, ожидания прощения, 
излечения от заболевания и т.д. [8].

Помимо культурных различий, пользователи сталкиваются с 
различными вариантами отображения эмодзи, что зависит от гад-
жета, на экране которого воспроизводится пиктограмма. По этой 
причине между собеседниками может возникать недопонимание. 
Американские исследователи из Университета Миннесоты про-
тестировали один и тот же смайл – «Grinning Face with smiling 
eyes» – ухмыляющееся лицо с улыбающимися глазами в разных 
визуализациях – от Apple до LG по 5-балльной шкале, и в резуль-
тате разброс оценок составил от минус единицы до 4,2 балов. 
Особенно некорректно выглядел смайл в варианте Microsoft, где 
лишь 54 процента опрошенных оценили его как выражение по-
зитивного настроя. 

Появляются, если так можно выразиться, и национальные 
эмодзи. В статье В.В. Колесникова и А.Г. Лагойко анализируют-



45

ся финские эмодзи – национальные «смайлики», появившиеся в 
2015 году, которые изображают финские чувства и эмоции, от-
ражают имидж этой страны [3, с. 420–423]. Показательно, что в 
МИД Финляндии есть Национальное имиджевое подразделение, 
курирующее создание Финляндия-эмодзи (их автор  – художник 
Бруно Лео Рибейро (Bruno Leo Ribeiro). Финские эмодзи можно 
разделить на несколько групп. Первая – это изображения свое-
го рода национальных героев, среди которых «Матти Нюкянен» 
(Matti Nykänen) – прыгун на лыжах с трамплина; «Том оф Фин-
ланд» (Тоуко Лааксонен) – финский художник; «Миротворец» 
(Мартти Ахтисаари) – бывший президент Финляндии, лауреат 
Нобелевской премии мира; «Ледяной человек» (Кими Ряйккё-
нен) – гонщик Формулы 1. Вторая группа включает пиктограммы 
с изображением присущих финнам эмоций и чувств: Sisu – опи-
сание храбрости, упорства, непокорности и бесконечного проти-
востояния жесткой природе северной Финляндии, «финская лю-
бовь» – иллюстрация финской эмоциональной сдержанности, но 
отнюдь не бесчувственности, «шерстяные носки» – символ того, 
что каждый человек мечтает о тепле. Есть символы, показываю-
щие уникальность Финляндии, например: «Неубиваемый» (теле-
фон Нокиа), Сайменская нерпа и другие. Исследователи полагают, 
что посредством эмодзи Финское Министерство иностранных дел 
продвигает идею о том, что все люди на планете похожи. Важно, 
что эмодзи помогают установить коммуникацию с молодежью – 
самой «бунтующей» частью общества, ведь именно она чаще все-
го использует эмодзи в коммуникации. 

Для того, чтобы избегать конфликтов в интерпретациях эмод-
зи, было инициировано создание сайта emojipedia.org, на котором 
представлены их истолкования и визуализация эмодзи на разных 
платформах. Как полагают Т.В. Весна и Ю.В. Савицкая, в недале-
ком будущем могут быть востребованы специалисты, предостав-
ляющие услуги по толкованию эмодзи в зависимости от конкрет-
ного контекста, культуры, разновидности устройства, половой 
принадлежности пользователей сети. 

Ю.В. Крылов, анализируя особенности формирования ав-
торского, окказионального значения эмодзи, обращает внимание 



46

на то, что клавиатура эмодзи предлагает набор рисунков, наибо-
лее часто используемых адресантом в данной программе. Ины-
ми словами, каждый пользователь формирует индивидуальный 
набор предпочитаемых им рисунков. Это значит, что сама про-
грамма ориентирует на использование повторяющегося набора 
пиктограмм, поскольку в условиях дефицита времени выбрать из 
вкладки «недавние» можно гораздо быстрее, чем листать осталь-
ные вкладки эмодзи. Используя повторяющиеся пиктограммы в 
диалогах, пользователь может рассчитывать на то, что его собе-
седники, получая повторяющиеся картинки, будут готовы пра-
вильно их интерпретировать. Более того, постоянное использова-
ние определенных пиктограмм эмодзи может быть рассмотрено 
как индивидуальный элемент языковой картины мира, а учитывая 
то обстоятельство, что семантика отдельных эмодзи диффузна и 
формируется повторяющимся контекстом, можно уверенно гово-
рить об анализе окказиональной семантики эмодзи как способе 
описания языковой личности [5, с. 52]. 

Вышесказанное позволяет сделать вывод о том, что эмодзи, 
выступая универсальным средством быстрой передачи эмоций в 
интернет-общении, выступают маркером сетевой идентичности, 
причём как групповой, так и индивидуальной. 

Список использованной литературы

1. Весна Т.В., Савицкая Ю.В. Потенциал коммуникативных 
сбоев при толковании эмоджи в контексте межкультурного обще-
ния // Мова. 2017. № 28. С. 9–13.

2. Ерошин А.П. К вопросу об использовании эмодзи в преподава-
тельской деятельности // Вестник Московского государственного об-
ластного университета. Серия: Педагогика. 2018. № 3. С. 178–183.

3. Колесникова В.В., Лагойко А.Г. Финские эмодзи – просто о 
сложном //В сборнике: Неделя науки СПбПУ. Материалы научной 
конференции с международным участием. 2019. С. 420–423.

4. Короленко Ц.П., Дмитриева Н.В., Загоруйко Е.Н. Идентич-
ность в норме и патологии. Монография. Новосибирск: НГПУ, 
2000. 256 с.



47

5. Крылов Ю.В. Семантика эмодзи в виртуальном диалоге// 
Гуманитарные исследования. 2017. № 2 (15). С. 52.

6. Малкова Т.В., Баранов А.Ю. Эмодзи как новое средство 
коммуникации // Вопросы педагогики. 2020. № 2-2. С. 100–102.

7. Фролова И.В. Сетевая идентичность современного челове-
ка: философская рефлексия // Ценности и смыслы. 2018. № 2 (54). 
С. 26–38. 

8. Evans V. Emoji Code. New York: Picador, 2018 [Электронный 
ресурс].

9. SwiftKey Emoji Report, April 2015 [Электронный ресурс]. – 
Режим доступа: https://ru.scribd.com/ doc/262594751/SwiftKey-
Emoji-Report# 

УДК 316.472
Храмова Е.В.

Казанский федеральный университет, г. Казань
eugenlic@mail.ru

Маркеры политической идентичности 
в исследовании идеологического 

молодежного экстремизма 

Аннотация. В публикации представлен анализ части результатов 
исследования, проведенного при финансовой поддержке РФФИ и АНО 
ЭИСИ в рамках научного проекта № 19-011-31376 «Конфликтологиче-
ский аудит как система технологий воздействия на идеологический моло-
дежный экстремизм в современной России». Методология исследования 
основывается на технологии конфликтологического аудита. Технология 
предусматривает использование маркерной составляющей в определении 
специфики признаков политической идентичности современной россий-
ской молодежи. Эмпирическую базу исследования составили материа-
лы пяти фокус-групповых опросов и двадцати пяти глубинных интер-
вью, проведенных в Татарстане, Санкт-Петербурге и Ленинградской 
области, Москве и Московской области, а также аналитический банк 



48

интернет-материалов. Основным маркером формирования идентично-
сти современной российской молодежи в процессе исследования опреде-
лен запрос на социальную справедливость. Отличительными признаками 
политической идентичности молодежи определены: дискретность груп-
повой принадлежности, отсутствие сформированных идеологических 
установок, латентный характер формирования общей идеологии той 
или иной политической молодежной группировки. 

Ключевые слова: идентичность, маркеры, молодежь, исследова-
ние.

Риски протестной активности молодежи, транслируемые 
частью отечественных средств массовой информации, не толь-
ко выходят в медийную повестку дня, но и все более обрастают 
эмпирикой отечественных исследователей различных научных 
направлений. Интерес обусловлен качественными характеристи-
ками современных поколений, пребывающих сегодня в россий-
ском политическом поле. Возможное понимание этих поколений 
предоставляет поколенческий подход [1][2][3]. Основной катего-
рией, подвергающейся анализу сквозь призму данного подхода, 
становится идентичность. Особое внимание уделяется политиче-
ской идентичности молодежи. 

Политическая идентичность является социальной по своей 
природе… и формируется как результат самоопределения в си-
стеме политических отношений [4, С. 143]. Влияние группы на 
человека проявляется не только в дополнительном нормативном 
регулировании его поведения. Включение в группу формирует 
идентичность, т.е. особое чувство, связывающее его с конкретной 
группой [4, С. 68]. Исследование процессов включения молодого 
человека в политическую жизнь, политического поведения тре-
бует методологического инструментария, который учитывал бы 
поколенческие особенности идентификации субъектов.

Таковой методологией, представленной в 2019 году группой 
казанских и петербургских исследователей, стал конфликтоло-
гический аудит. Конфликтологический аудит в рамках представ-
ленного выше грантового исследования группы методологически 
представляет собой систему технологий выявления и воздействия 



49

на деструктивную активность молодёжи. Методология конфлик-
тологического аудита базируется на критериальности оценки, ко-
торая складывается из двух составляющих: маркерной и критери-
альной.

Маркеры, определяемые в исследовании: дерационализи-
рующее влияние идеологического молодежного экстремизма на 
осознание неудовлетворенности социальным положением; ма-
нифестирование требований; стратегии участия в протестных 
движениях; доминирование «идеологического бессознательного» 
(квазиидеологий); наличие негативной модели идентичности (на-
пример, чрезмерной идентификации с носителями той или иной 
радикальной идеологии); несформированность политических 
установок; отсутствие выработанных моделей политического 
участия; отсутствие опыта политического участия с использова-
нием традиционных форм; нереалистический конфликт: неудо-
влетворение определённых требований участников, несправед-
ливое распределение между участниками конфликта каких-либо 
преимуществ, субъективность оценки (эмоциональность при от-
сутствии аргументации); «смещенные» и «неверно приписанные» 
конфликты [5, С. 205–210].

Технология использования маркеров, как единиц анализа, но-
сит семантический характер. С их помощью: определяется нали-
чие/отсутствие элементов проявления идеологического молодеж-
ного экстремизма; дается описательная картина, насколько глубо-
ко выявленный маркер входит в систему ценностей исследуемого 
субъекта. Объективизация субъективного характера качествен-
ных методов исследования (фокус-группы, экспертные опросы, 
глубинные интервью) достигается посредством использования 
метода семантического дифференциала. Шкалирование осущест-
вляется с помощью детализированных рейтинговых (балльных) 
шкал с биполярными метками от 0 до 10.

Исследуемые сегменты: конфессиональный, гендерный, 
оппозиционно-настроенные группы, субкультурные сообщества. 
Эмпирическую базу исследования составили материалы шести 
фокус-групповых опросов и двадцати пяти глубинных интервью, 
проведенных в Татарстане, Санкт-Петербурге и Ленинградской 



50

области, Москве и Московской области, а также аналитический 
банк интернет-материалов.

Задачами проведения фокус-групповых опросов моло-
дежи ставились: анализ риторики молодежной социально-
демографической группы по проблемам коммуникации в сетевых 
и оффлайн-сообществах, принадлежности к таковым, использо-
ванию «языка агрессии» и отношению к государству и обществу; 
определение позиции представителей молодежной формации от-
носительно взаимодействия с обществом и государством и взаим-
ных обязательств к данным институтам.

По результатам проведенного исследования можно выделить 
ряд тенденций, характерных для большинства регионов, как цен-
тральных, так и периферийных: радикализацию, увеличение доли 
идеологического молодежного экстремизма, рост протестной ак-
тивности в молодежной среде. Основные радикальные тренды, 
которые популярны среди молодежи – это праворадикальный 
(включая гендерно-конфликтные группы), ультралиберальный, 
леворадикальный, уличнокриминальный и исламистский (сала-
фитский). 

Очень часто правый молодежный идеологический экстремизм 
отталкивается от ксенофобии и мигрантофобии. Ему подвержены 
две категории – студенты и молодые специалисты. Активизация 
экстремистски настроенной праворадикальной молодежи проис-
ходит не только в период общей политической нестабильности, 
но и после отдельных случаев несправедливости, которые затра-
гивают ее ценности и идеалы.

Популярные группы среди городской молодежи – это группы 
гендерно-маскулинной направленности, которые выход из кон-
фликтов с противоположным полом видят в создании национал-
патриархата. Это одно из праворадикальных ответвлений, наби-
рающих популярность среди молодежи. 

В фундаменталистских сообществах явно выраженный «экс-
тремистский текст» не является типичным. Акцент делается на ре-
лигиозных ритуалах, на визуальный яркий ряд. Прежде всего, он 
предназначен для нетюркской молодежи школьно-студенческого 
возраста. Контент носит популярный, игровой характер. Здесь 



51

отсутствуют объемные цитаты из религиозных текстов и их об-
суждение. Идентификация членов сообществ идет по сходному 
с другими сообществами принципу дифференциации на «Мы» и 
«Они».

При анализе ультралиберальных молодежных сообществ вы-
явлено следующее: дерационализирующее влияние идеологиче-
ского молодежного экстремизма на осознание неудовлетворенно-
сти социальным положением; конфликт с действующей властью 
для всех респондентов стал самоцелью; манифестирование требо-
ваний тоже находится в поле дерационализированного конфликта. 
Здесь идейно доминирует борьба с коррупцией вне четких пред-
ставлений об инструментах и путях достижения требования; не-
сформированность политических установок – это «красная нить» 
рассуждений в процессе интервьюирования. Респонденты не де-
кларируют никаких политических установок, кроме требования 
смены действующей власти. 

Наиболее явными проблемами для большинства выступают 
коррупция, полярная дифференциация на богатых и бедных и от-
сутствие политических свобод, что отмечается как на региональ-
ном, так и на общероссийском уровнях. О проблеме коррупции 
прямо или косвенно упоминают все информанты, считая, что из-
за наличия коррупции в стране не происходит решения многих 
социально-экономических и политических проблем. Механизмов, 
кроме протеста, не предлагается.

По результатам эмпирического исследования во всех сообще-
ствах сегментов обнаруживаются универсальные структурные 
признаки, такие, как: дихотомия «Свой-Чужой (Враг)»; наличие 
лидера-идеолога (только вокруг которого жизнеспособно сообще-
ство); некая совокупность сторонников (по оценкам экспертов се-
годня это 20-30 активных человек в сообществе); предписанные 
формы поведения для всех акторов (нетерпимые по отношению к 
конкретным Врагам); безальтернативная система взглядов на дей-
ствительность и видение будущности общества. Однако отсут-
ствие одного признака или присутствие другого в разных группах 
не отменяют идеологичности экстремистских признаков их чле-
нов и сообщества в целом.



52

Сущностной чертой идеологического молодежного экстре-
мизма выступает его опора на кризис идентичности современной 
молодежи, выражающийся в ее негативной направленности (от-
рицание схожести с любыми иными возрастными, социальными, 
гендерными, политическими группами) и фрагментарности (веер 
идентичностей часто находится в состоянии экзистенционального 
конфликта, т.к. не актуализирована базовая идентичность, в роли 
которой может выступать гражданская идентичность). 

Этой особенностью идентичности молодежи активно пользу-
ются идеологи экстремистских движений в своих интересах, в том 
числе через манипулятивные практики. Позиционирование идео-
логами существующей власти как Врага, в независимости от типа 
экстремизма, также является сущностной чертой. В этом случае 
функциональна еще одна технология – технология противопо-
ставления Врага, позиционируемого властью, Врагу, изысканно-
му идеологами сообществ. Учитывается запрос молодежи (вне 
зависимости от типа экстремистской идеологии) на социальную 
справедливость. Исходя из этого внешнему Врагу противопостав-
ляется более близкий Враг внутренний [6, С. 211–214].

Основным маркером формирования идентичности современ-
ной российской молодежи в процессе исследования определен за-
прос на социальную справедливость. Отличительными признака-
ми политической идентичности молодежи определены: дискрет-
ность групповой принадлежности, отсутствие сформированных 
идеологических установок, латентный характер формирования 
общей идеологии той или иной политической/ политизированной 
молодежной группировки. 

Интерес для дальнейших научных изысканий представляет 
проблема отсутствия у молодежи запроса на единые идеологиче-
ские позиции даже внутри радикализованных и сугубо полити-
ческих сообществ. Наличие устойчивых идеологических позиций 
в принципе способствовало бы запуску для этих сообществ вну-
тренних интегративных процессов и стабильному рекрутингу. 

В контексте формирования политической идентичности со-
временной российской молодежи можно говорить о признаках 
формирования в России своего рода «поколения тринадцатой ста-



53

тьи» (Статья 13 Конституции РФ), которое в отрицании единой 
идеологии не признает и конструктивных, системообразующих, 
интегрирующих принципов значимости идеологии даже внутри 
сообществ, с которыми она себя идентифицирует.

Список использованной литературы

1. Твенге Д. Поколение I. Почему поколение Интернета утра-
тило бунтарский дух, стало более толерантным, менее счастли-
вым и абсолютно не готовым ко взрослой жизни / Д. Твенге; [пер.  
с англ. А. Толмачева]. – М.: Группа Компаний «РИПОЛ классик», 
2019. – 406 с.

2. Радаев В. Миллениалы: Как меняется российское обще-
ство  / В.В.  Радаев; Нац. исслед. ун-т «Высшая школа экономи-
ки». – М.: Изд. дом Высшей школы экономики, 2019. – 224 с.

3. Шамис Е., Никонов Е. В семье не без Миллениума. Что де-
лать поколению (1985–2002 г. р.), которое меняет мир / Е. Шамис, 
Е. Никонов. – М.: Synergy book, 2019. – 184 с. 

4. Пушкарева Г.В. Homo politicus: человек политический. – 
М.: Аргамак-Медиа, 2014. – 336 с. (Монография).

5. Храмова Е.В., Большаков А.Г., Иванов А.В., Шибано-
ва Н.А. Методология конфликтологического аудита: практи-
ки применения при исследовании агрессии в образователь-
ной среде и молодежного идеологического экстремизма // 
Казанский педагогический журнал. 2019. № 6. – С. 205–210.

6. Иванов А.В., Козлов В.Е., Бурмистрова Ю.Ю. Последова-
тели идеологии АУЕ в Республике Татарстан: факторы и акторы 
негативной социализации // Казанский педагогический журнал. 
2019. № 6. – С. 211–214.



54

НАУЧНО-МЕТОДИЧЕСКИЕ РАЗРАБОТКИ
К ПРОВЕДЕНИЮ МАСТЕР-КЛАССОВ, 

ВОРКШОПОВ, ФОРСАЙТ-СЕССИЙ

УДК 373+2.29 
Бигнова М.Р.

МБОУ «Лицей № 106 «Содружество», г. Уфа
ikcufa@mail.ru

ГРажданская идентичность в образовании: 
Некоторые Проблемы сотрудничества с НКО

Аннотация. В статье описываются некоторые проблемы, связан-
ные с формированием гражданской идентичности у обучающихся в си-
стеме образования, нарушающие преимущественные права родителей на 
воспитание детей со стороны современных идеологий.

Ключевые слова: образование, воспитание, новые религиозные дви-
жения, права родителей, нарушение прав.

Формирование гражданской идентичности в современных 
образовательных учреждениях представляет собой сложный 
многоаспектный процесс, который не регламентирован должным 
образом с правовой точки зрения. Большинство авторов, исследу-
ющих процесс формирования гражданской идентичности, отме-
чают, что именно образование служит его ведущим социальным 
институтом. Основой для формирования гражданской идентич-
ности обучающихся выступают требования ФГОС всех ступеней 
преемственности системы образования, а также «Стратегия раз-
вития воспитания в Российской Федерации на период до 2025 г.», 
но пути достижения этих результатов остаются практически не 
регламентированными. Именно это обстоятельство позволяет не-
которым общественным организациям использовать его в своих 
целях, в том числе с нарушением прав родителей или лиц их за-
меняющих.



55

Гражданская идентичность – это сформированная позиция 
личности по множеству вопросов, связанных с восприятием 
окружающего социума и поиском собственного места в нем. Фак-
тически это самоотождествление человека со своим народом, с 
его культурными традициями и обычаями, отражающее степень 
его аккультурации. Это готовность разделить ответственность за 
общественную жизнь страны, ее статус на международной арене, 
осознание своих прав и обязанностей как гражданина [3]. Фор-
мирование такого рода идентичности – длительный и сложный 
процесс, в который вовлечено множество институтов гражданско-
го общества, а в результатах заинтересованы государство и обще-
ство в целом. 

Основной гражданской идентичности у обучающихся в об-
разовательном процессе выступают так называемые конвенцио-
нальные ценности, которые позволяют обществу сохранять свою 
целостность. В число таких ценностей входит научное мировоз-
зрение, обеспечивающее высокий уровень достоверности сужде-
ний, что также имеет решающее значение для функционирования 
общественных институтов. 

Существенную роль в формировании гражданской идентич-
ности обучающихся играет развитие экологического сознания, 
стремления к сохранению и преумножению природных богатств, 
охране природы. Развитие экологического сознания невозможно 
без эмоциональной составляющей, реализующейся через дея-
тельность. Общеобразовательные учреждения часто принимают 
помощь общественных организаций (НКО), которые реализуют 
экологические проекты, сочетающие воспитательную и природо-
охранные функции. Волонтерские акции по очистке от мусора ле-
сопарков, сбор использованных батареек и пластика, сборка и раз-
вешивание скворечников – все это примеры успешных проектов, 
в которых школы выполняют организационно-информационную 
функцию, а общественные организации – воспитательно-
идеологическую. Такие проекты обоснованы с точки зрения здра-
вого смысла и научного подхода, решают определенные экологи-
ческие задачи и нацелены на достижение немедленного практи-
ческого результата сегодня и – реализуют воспитательную функ-



56

цию в перспективе. Естественно, что общественные организации, 
предлагающие образовательным учреждениям свою помощь в 
экологическом воспитании обучающихся, в большинстве случаев 
встречают «зеленый свет». 

Но некоторые НКО, вдохновленные идеями новых религи-
озных движений, предлагают образовательным учреждениям, в 
том числе и дошкольным, проекты с псевдонаучным оккультно-
мистическим содержанием. 

По одной из таких программ – выращивание деревьев из се-
мян  – в образовательные учреждения приходят представители 
общественной организации «Подари Земле Сад». Цель проекта – 
создать «для наших детей, для будущих поколений совершенно 
другие условия для жизни». Как именно и с помощью каких ин-
струментов предлагается их изменять? Цитата из паблика, где 
рассказывается об этой акции «Будущее Земли зависит от тебя», 
«ВКонтакте» позволяет понять, что предлагают представители 
этого НКО: «НАША ЦЕЛЬ: чтобы дети выросли Творцами, а 
Земля-Матушка расцвела садами и выздоровела поскорее. Осо-
знали многие, что что-то не то сейчас происходит в мире, что 
куда-то не туда давно идёт человечество, что в основном только 
разрушаем мы сегодня и ничего почти не создаем. … Например, 
сегодняшних взрослых «переделать» очень сложно и не нужно, 
но что мы реально можем сделать – так это создать для наших де-
тей, для будущих поколений совершенно другие условия для жиз-
ни. Позволить им самим развивать свои энергии и свою скорость 
мысли. И именно такие дети будут всё менять по-настоящему, ког-
да вырастут» [1].

Таким образом, цель проекта включает не столько развитие 
экологического сознания, а изменение отношения детей к миру, 
стремление привить им новое мировоззрение, основанное не на 
научных, а квазирелигиозных идеях: «Развивать свои энергии 
и скорость мысли», чтобы «дети выросли Творцами». В пабли-
ке этого НКО в социальной сети в «ВКонтакте» есть следующие 
строки: «Всем читать обязательно: в этом весь смысл проекта!» 
написано следующее: «Обращение ко всем пробудившимся! Тем, 
кто начал просыпаться и осознавать всю пагубность существую-



57

щей системы, кто начал понимать, что сегодняшняя реальность 
наша удручающа: что людей счастливых практически не осталось, 
что здоровых вообще нету, что семьи распадаются, что устремле-
ния людей обратились в сторону постоянного потребления и что 
кроме как о деньгах и развлечениях сейчас мало кто о другом ду-
мает (особенно молодежь), что продукты в магазинах продают-
ся ядовитые, что вода отравлена, что воздух загажен, что свалки 
кругом постоянно растут и что земля покрывается слоем мусора, 
что Земля наша Матушка болеет и страдает и держится из по-
следних сил, что поэтому и катаклизмы происходят всё чаще, да и 
вообще, – что человечество со всем его технократическим путем 
развития неминуемо катится в пропасть. Если будет продолжать 
жить, как живет сейчас...» [1]. 

Из этого длинного текста прямо следует, что существующий 
мир – место неуютное и опасное, что он нуждается в изменениях 
и, основная причина его несовершенства – научно-технический 
прогресс. Преодолеть эту трудность можно через воспитание 
нового поколения, изменение его сознания: «НУЖНО МЕНЯТЬ 
СОЗНАНИЕ ДЕТЕЙ! Детей сейчас с самого рождения заглаты-
вает система, начиная с роддома и заканчивая учебными заведе-
ниями. Ну, и понятное дело, она делает их такими, чтобы удобно 
было ими управлять» [1]. Менять сознание людей, а, точнее, де-
тей, предлагается без согласования с родителями, которые могут 
иметь другие ценностные и мировоззренческие установки, что 
нарушает их права. Более того, система образования, к помощи 
которой члены этой организации обращаются – их враг, посколь-
ку именно здесь сознание человека формируется «кучей страхов и 
комплексов, ложных установок и догм, со сломанной психикой и 
отсутствием вдохновения» [1]. Но если присмотреться к данному 
тексту, в нем можно увидеть прямое отрицание ценностей граж-
данского общества, его очернение, стремление сделать общество 
принципиально иным по отношению к современному этапу. От-
каз от научного мировоззрения – прямое следствие такого рода 
идеалов. 

В чем именно заключаются новые ценности можно увидеть 
из следующей цитаты: «Мало кто знает, что если человек поса-



58

дил дерево, то оно имеет связь с этим человеком всю его жизнь, 
а также оно начинает расти и увеличивать ту энергию на Земле, с 
которой его посадили… Т.е. если посадить дерево с другой мыс-
лью: бескорыстно, не для себя, а для счастья самого дерева, сча-
стья Матушки-Земли и для потомков будущих, то такое дерево 
всегда будет излучать гармонию, его плоды всегда будут вкус-
ны и полезны для человека, а главное – оно будет лечить Зем-
лю» [1]. Из приведенной цитаты следует, что мифическое счастье 
Матушки-Земли – основное предназначение человека. Что разви-
тия общества, его благоденствия предлагается достигать не через 
научно-технический прогресс, не через вдумчивое и обоснован-
ное изучение окружающего мира, а через счастье самого дерева, 
определяемое намерениями посадившего. Это волшебным обра-
зом обеспечит благоденствие и природы, и человека. Механизм, 
способ этого участия остается абсолютно неясным. 

Таким образом, проект лишен научного обоснования, нет 
ссылок на научно-педагогическую литературу, работы по педаго-
гике экологического воспитания, а обосновывать необходимость 
высадки деревьев предлагается не с помощью научных данных, 
обращения к экологии и биологии, а с помощью квазирелигиоз-
ных понятий: «энергий», «счастья самого дерева» и т.д. Безуслов-
но, такая форма может быть частично приемлема для общения с 
детьми, но если проект действительно направлен на экологиче-
ское воспитание, то обоснование проекта, предназначенное для 
взрослых исполнителей, привлечения единомышленников вы-
глядит как квазирелигиозная доктрина, идеология мистического 
типа, что, безусловно, не может выступать основанием воспита-
тельных практик в муниципальном образовательном учреждении, 
поскольку нарушает ст. 5 ФЗ «Об образовании». Этот проект раз-
рушителен для формирования гражданской идентичности в обра-
зовательных учреждениях, поскольку представляет современное 
общество и его достижения в ложном свете. 

Более того, использование именно этого проекта ставит под 
угрозу формирование гражданской идентичности обучающихся, 
поскольку предполагает, что у них создается отрицательный об-
раз современного социума, и государства его поддерживающего 



59

и формирующего. Гражданская идентичность, включающая «спо-
собность и готовность выполнять сопряжённые с наличием граж-
данства обязанности, пользоваться правами, принимать активное 
участие в жизни государства» [6] не может использовать для са-
мореализации негативно окрашенные образы общества, культу-
ры, цивилизации, она себя им активно противопоставляет. В та-
ком случае, с какой социальной группой будут ассоциировать себя 
обучающиеся, впитавшие ценности, предлагаемые организатора-
ми программы? Какой образ будущего своей родины они будут 
воплощать? Для развития гражданской идентичности как формы 
реализации базисных потребностей личности в принадлежности 
к группе такое противопоставление собственных принципов и 
когнитариарных ценностей, несомненно, будет иметь далеко иду-
щие последствия. Обучающиеся, чья гражданская идентичность 
сформирована с участием квазирелигиозных идей, отрицающих 
ценность современного общества и направлений его развития не 
смогут идентифицировать себя с национальным большинством, 
с легкостью воспримут идеи псевдонаучного типа, способству-
ющие некритическому усвоению антисциентизма и эскапизма. 
Далее в том же топике рассказывается о необходимости «прово-
дить встречи или эко-уроки с детьми, где им можно рассказывать 
о любви к природе и животным, о том, что люди сейчас пошли 
по ошибочному пути, о том, в каком состоянии сейчас находится 
планета, о ложных и истинных ценностях, о способах выхода из 
сложившейся ситуации и т.д.» [1]. По умолчанию ценности обще-
ства, которое не обеспечивает формирование экологического со-
знания по представленному образцу, объявляются ложными. 

Таким образом, сотрудничество с НКО в некоторых случаях 
может играть разрушительную, патологическую роль для про-
цесса формирования гражданской идентичности обучающихся. 
Образовательным учреждениям необходимо тщательно анали-
зировать предлагаемые проекты и последствия их реализации с 
точки зрения их аксиологической составляющей. Существенным 
признаком, который позволит установить необходимость такого 
анализа, следует считать отсутствие сведений об источниках фи-
нансирования проекта, неясность цели и средств ее достижения, 



60

неспособность авторов проекта обосновать педагогическую целе-
сообразность научными средствами, использование квазирелиги-
озной терминологии, одушевление природных явлений и объек-
тов, наличие любых сопутствующих идей, связанных с развитием 
сверхъестественных способностей человека. 

Список использованной литературы

1. «Будущее Земли зависит от тебя» [https://vk.com/topic-
59716476_28988596].

2. Вилкова И.В. К вопросу об определении сущности понятия 
гражданская идентичность // Гуманитарные научные исследова-
ния. 2012. № 6 [Электронный ресурс]. URL: http://human.snauka.
ru/2012/06/1386 (Дата обращения: 26.03.2019).

3. Григорьев Д.В. Формирование гражданской идентично-
сти современного школьника [Электронный ресурс] // Интернет-
конференция «Перспектива гражданско-патриотического воспи-
тания в системе образования» – URL: http://proektpatriot2.jimdo.
com (Дата обращения: 20.03.2020).

4. Ефименко И.Н. Структурные компоненты и содержатель-
ное наполнение понятия «Гражданская идентичность» [Электрон-
ный ресурс] / URL: https://cyberleninka.ru/article/n/strukturnye-
komponenty-i-soderzhatelnoe-napolnenie-ponyatiya-grazhdanskaya-
identichnost (Дата обращения: 29.03.2020).

5. Стратегия развития воспитания в Российской Федерации на пе-
риод до 2025 г. [Электронный ресурс] URL: https://rg.ru/2015/06/08/
vospitanie-dok.html (Дата обращения: 29.03.2020).

6. Юшин М.А. Молодежный парламентаризм и формирование 
гражданской идентичности // ОБОЗРЕВАТЕЛЬ-OBSERVER.  – 
2007. – № 7. – С. 26–35.



61

УДК 316.72 
Голиков С.В.

Уфимский государственный авиационный технический 
университет, г. Уфа
ser8123@yandex.ru

СОЦИОКУЛЬТУРНАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ 
КАК ЭЛЕМЕНТ ДУХОВНОЙ КУЛЬТУРЫ

Аннотация. В статье рассматривается феномен социокультурной 
идентичности как одного из элементов духовной культуры индивида, 
раскрываются функции духовной культуры в обществе. Анализируется 
степень влияния на самоидентификацию личности современных комму-
никативных средств.

Ключевые слова: идентичность, духовная культура, коммуникаци-
онные средства, социокультурная среда, самоидентификация личности.

Рационализация общественных отношений в современном 
мире, связанная со стремительным ростом научно-технических 
достижений, влиянием массовой культуры и активным смещени-
ем межличностных коммуникаций в глобальную сеть Интернет, 
формирует составляющие современной духовной культуры лич-
ности – новые образцы поведения, видоизмененные этические 
нормы и особое мировосприятие. Несмотря на то, что данное яв-
ление требует познания и анализа, можно говорить, что эти со-
ставляющие, схожие по признакам и способам проявления в силу 
влияния перечисленных факторов, наблюдаются у людей из раз-
личных социальных групп и слоев общества, обладающих раз-
личным воспитанием, образованием, статусом и менталитетом, 
что может рассматриваться как определенная социокультурная 
идентичность современного социума. Резкий разрыв между людь-
ми с разными уровнями идейно-нравственного и культурного раз-
вития, наблюдаемый еще 15–20 лет назад, стремительно сокра-
щается. Особенно явно этот процесс наблюдается среди молодых 
людей в возрасте 20–35 лет.



62

Идентичность понимается как когнитивный феномен, вклю-
чающий как минимум сценарии поведения и систему их оценки 
[1, 384]. Проблема идентичности тесно связана с коммуникатив-
ной активностью человека. Коммуникативное взаимодействие – 
предпосылка возникновения идентичности. Идентичность фор-
мируется, когда в процессе коммуникации индивид раскрывает в 
себе новые источники саморазвития. В процессе коммуникатив-
ного взаимодействия, с одной стороны, осваиваются и создаются 
новые стороны идентичности; с другой – продуцируется, воспро-
изводится и усложняется смысло-символьная среда коммуника-
ций [2, 135]. Именно процесс передачи информации посредством 
современных коммуникационных средств (социальные сети, мес-
сенджеры, форумы и т.д.) вырабатывает единый стиль общения и 
поведения не только в виртуальной среде, но и в реальной жизни. 
Но, вместе с тем, обилие стремительно нарастающей информации 
оказывает влияние на когнитивные возможности человека, след-
ствием чего является поверхностность ее восприятия и трансфор-
мация самих способов организации информационных потоков в 
сознании человека [3, 64], наряду с «потребительской психологи-
ей», товарным фетишизмом и отчуждением труда, которые сегод-
ня распространяются на духовные ценности. Это воздействует на 
мировоззрение и духовную культуру личности, которые форми-
руются эклектично и часто характеризуются противоречивыми и 
разнополярными взглядами и интересами. 

Идентичность не является какой-то установившейся кон-
стантой, а может изменяться по мере дальнейшего развития 
человека. Социокультурная идентификация современного ин-
дивида (особенно, молодежи) может изменяться гораздо стре-
мительнее, чем у предыдущих поколений, вследствие влияния 
информационного пространства и глобализации. К издержкам 
глобализации относят универсализацию, стандартизацию лич-
ности, интеллектуальную деградацию, порожденные массовой 
культурой [4, 102].

Рассмотрим понятие «духовной культуры», вынесенное в за-
головок статьи. Культура как совокупность достижений общества 



63

в материальном и духовном развитии, используемых обществом, 
формирующих и составляющих культурные традиции и служа-
щих дальнейшему прогрессу человечества. В соответствии с этим 
духовная культура выполняет многообразные функции:

– развитие творческих начал в человеке;
– познание мира, что позволяет людям ориентироваться в 

окружающей их действительности;
– выполняет нормативную функцию, устанавливая систему 

норм, правил, обычаев, регулирующих индивидуальное и группо-
вое поведение и деятельность людей;

– обеспечивает средства общения людей (язык, письменность, 
средства связи и т.д.);

– способствует взаимообмену и взаимовлиянию культуры и 
личности, развитию уникальной самоидентификации человека.

В этих условиях важнейшими условиями познания являют-
ся гибкость мышления. И тогда образованным человеком можно 
считать того, кто овладел основами науки и умеет применять их в 
процессе познавательной деятельности. И в соответствии с этим 
культурность человека есть гармоническое сочетание всесторон-
ности и специализации, общего и профессионального знания. Она 
включает в себя восприятие личностью культурного нaследия, 
развитость индивидуальных способностей и интересов. Культур-
ность в совокупности с социализацией личности позволяет акти-
визировать процесс самоопределения человеком своего места в 
социуме.

Духовная культура личности и отождествление с определен-
ной социальной группой приобретается в процессе социализации 
в различных социальных системах:

– в первичной системе семейного воспитания и общего сред-
него образования под воздействием родителей и учителей. Наи-
более отчетливо в этой среде формируются этническая идентич-
ность и групповая. Надо заметить, что некоторые исследователи 
различают «социальную» и «групповую» идентичность на основе 
принадлежности индивида к обществу в целом или к группам раз-
ного масштаба в его рамках [5, 62]; 



64

– в процессе профессионального образования (среднеспеци-
альные учебные заведения, вузы, курсы дополнительного образо-
вания) начинают формироваться профессиональная и культурная 
идентичность; 

– при активном участии в трудовой деятельности на предпри-
ятиях и организациях, где формируется сознательная профессио-
нальная идентичность индивида; 

– в общегосударственной среде через общественное мне-
ние, через гражданские социальные установки, законодательно-
правовые нормы формируется гражданская идентичность. В 
структуру гражданской идентичности входят: государственная 
идентичность, патриотизм (наполнение государственной идентич-
ности ценностным содержанием), гражданственность [6, 136];

– в социокультурной среде через личностное восприятие, 
межличностные коммуникации, средства массовой информа-
ции, Интернет формируется культурная идентичность. В послед-
нее время некоторые исследователи предлагают ввести понятие 
«Интернет-идентичности» [3, 65], что, по нашему мнению, впол-
не обоснованно в силу происходящих в коммуникативной сфере 
общества процессах, но рассматриваться должно как часть куль-
турной идентичности. 

Социокультурная идентичность личности базируется на взаи-
мовоздействии научных знаний общества и образования индиви-
да. При этом в развитии культурной идентичности большая роль 
принадлежит ценностным ориентациям.

Ценности определяют необходимость и значимость для об-
щества различных процессов современности. Социокультурная 
дифференциация подводит к пониманию того факта, что форм 
проявления рациональности в духовной культуре достаточно 
много. Они противоречивы не только по содержанию, но и по ха-
рактеру влияния на ценностно-ориентационную модель духовной 
культуры отдельной личности, но при этом позволяют увидеть и 
оценить разнонаправленное использование исторической связи 
времён, определить динамику сближения или удаления всех вре-
менных аспектов, отложившихся в системе духовной культуры 



65

ценностных установок. В духовной культуре система ценностных 
установок зависит от взаимовлияния и взаимодействия нового 
и старого, столкновения принципов, мировоззрений, традиций, 
обычаев, культурных норм, определяющих общий характер и от-
дельные черты социокультурного климата.

Список использованной литературы

1. Буторина Е.П., Гурова Е.В., Мирошниченко М.В. Идентич-
ность в Интернет-коммуникациях // Современные проблемы нау-
ки и образования. 2013. № 3. С. 384–391.

2. Бикметов Е.Ю., Лукьянов А.В. Духовный, социокультур-
ный и языковой контекст развития научного знания: моногра-
фия. – Уфа, 2019.

3. Дряева Э.Д., Дубровский Д.И. Социокультурная идентич-
ность в условиях современных коммуникаций и базовая идентич-
ность индивида // Философские науки. 2017. № 8. С. 63–75.

4. Кузнецова Ю.А. Культурная идентичность в измерениях 
глобализации // Наука и современность. 2013. № 20. С. 99–103.

5. Бубнов А.Л., Гайдар К.М. Социальная идентичность и груп-
повая идентичность: возможности понятийной дифференциации 
/ Молодежь и наука: актуальные проблемы фундаментальных и 
прикладных исследований // Материалы II Всероссийской нацио-
нальной научной конференции студентов, аспирантов и молодых 
ученых. В 4-х частях. Ответственный редактор Э.А. Дмитриева. 
2019. С. 61–64.

6. Дьякова В.В. Молодежь в современной России: патриотизм 
и гражданская идентичность // Интеллектуальный потенциал XXI 
века: ступени познания. 2012. № 10-1. С. 135–138.



66

УДК 37.017.7
Гомзин А.И., Иванова А.Д., Муругова О.В.

Уфимский государственный авиационный технический 
университет, г. Уфа

andre-gomzi@yandex.ru, alla.ivanova@mail.ru,
murugova.oxana@mail.ru

МОЛОДЕЖНЫЕ СУБКУЛЬТУРЫ КАК СПОСОБ 
ФОРМИРОВАНИЯ ИДЕНТИЧНОСТИ

Аннотация. В статье рассматривается проблема формирования 
субкультур, приводится описание субкультур прошлых десятилетий. В 
статье обсуждается проблема формирования субкультур в современных 
интернет-реалиях, задается вопрос: существуют ли субкультуры сегод-
ня, почему мы не видим их представителей на улице? 

Ключевые слова: субкультура, центениалы, глобализация, идентич-
ность, молодежь.

«Человек по определению – существо социальное и позицио-
нирует себя по результатам своего взаимодействия с окружающи-
ми. Нормальная личность без отклонений не может игнорировать 
этот процесс – его самооценка калибруется результатами комму-
никации с другими людьми. Социальная сущность проявляется 
не в масштабах всего человечества, а в кругу нескольких сотен 
«персонифицированных» людей, с которыми он сознательно хо-
чет и может поддерживать контакты» [1, с. 498]. Одним из ярких 
способов формирования идентичности личности в юношеском 
возрасте является принадлежность к той или иной молодежной 
субкультуре. 

В 2000-х годах было истинное раздолье для субкультур – дви-
жения рэперов, эмо, панков, готов, металлистов, скейтеров и т.д. 
На улице было сразу видно кто есть кто, их объединяли внеш-
ний вид, общие увлечения и стиль музыки, который они слуша-
ли. Представители определенных субкультур собирались вместе, 
общались, тусовались, а еще периодически конфликтовали друг с 



67

другом посредством кулачных боев и «интеллектуальных диало-
гов» в интернете. А в настоящее время достаточно сложно выде-
лить какие-то отдельные субкультуры – они, конечно, существуют, 
но их как будто бы и нет – в последние годы не особо наблюдается 
какое-то разделение на субкультуры, по крайней мере, внешнее. 

Говоря о современных субкультурах, стоит вспомнить, что же 
означает этот термин. Субкультура (лат. sub – под и cultura – куль-
тура; подкультура) понятие (термин) в социологии, антропологии 
и культурологии – обозначающий часть культуры общества, от-
личающейся своим поведением (положительным или отрицатель-
ным) от преобладающего большинства, а также социальные груп-
пы носителей этой культуры. Субкультура может отличаться от до-
минирующей культуры собственной системой ценностей, языком, 
манерой поведения, одеждой и другими аспектами [2]. Основная 
идея в том, что субкультура обозначает часть общества, которая 
чем-то отличается от большинства (в т.ч. поведением). Однако 
сегодня наблюдается ситуация, когда значительная часть обще-
ства отличается от большинства, но большинства, которое было, 
скажем, лет пять назад. Так не являются ли сегодня субкультуры 
большинством? Когда все большее число людей пытается пока-
зать свою уникальность (которая по большей части проявляется 
во внешнем виде) – все более уникальными становятся обычные 
люди. Когда все стараются выделиться из толпы, из серой массы, 
то общая масса становится не серой, а разноцветной – но это то 
же общество, и на его фоне выделяется уже серый цвет. 

«Сегодняшние подростки-«центениалы» (поколение Z) в схо-
жих ситуациях ведут себя примерно одинаково, но совершенно 
не так, как вели себя в том же возрасте их родители и деды. <…> 
Они играют в игры, которых 10 лет назад еще даже не существова-
ло, они свободно ориентируются в цифровом мире и наполовину 
«живут» в социальных сетях. Они все больше зависят от гаджетов 
и у них все чаще проявляются игровая и компьютерная аддикции» 
[3, с. 190]. Все эти факторы порождают новые молодежные цен-
ности – например, обязательное желание выделиться. Возможно, 
большое влияние на такое поведение оказывают социальные сети, 
которые подпитывают самолюбие и нарциссизм, а также поощря-



68

ют стремление к тому, чтобы выделиться. Окрашивание волос, 
пирсинг, татуировки (примерно половина современных студен-
тов имеют минимум по одной татуировке), одежда и т.д. – всё это 
стремление отличаться от остальных. «Отражение внутреннего 
мира», как все любят говорить, но по сути – это то же желание 
выделиться. Удивительного в этом ничего нет – современный мир 
устроен так, что обертка зачастую важнее наполнения. 

Но возвращаясь к вопросу о субкультурах – сегодня не видно 
разных, каких-либо отдельно взятых подгрупп молодежи, которые 
бы заметно отличались друг от друга. Глобализация происходит 
везде, в том числе путем смешения стилей, вкусов и потребно-
стей, как в разных странах, так и внутри одной страны. Конечно, 
есть молодые люди, которые тяготеют к одному стилю музыки, 
к какой-то определенной музыкальной группе, которые поддер-
живают какой-то один определенный стиль в одежде, но это все 
стало не «строгим» – границы размыты.

Бакалавры 1-3 курса УГАТУ на вопрос, какие сейчас есть мо-
лодежные субкультуры, не смогли назвать ни одной, которая была 
бы отчетливо различима в настоящее время. 

На интернет-портале «Субкультура» [4] выложены непло-
хие рассказы о субкультурах, начиная с 1950-х годов и до конца 
2000-х. А вот новых субкультур как будто бы и нет. 

В других статьях с описанием субкультур [5, 6, 7, 8] (хотя уже 
сложно это называть субкультурами) обычно указывают: хипсте-
ры, геймеры, воркаутеры, кей-поперы, корейская волна (халлю), 
ванильки, пеНдовки, винишко-тян, хэлс-готы – но все это еще 
как-нибудь можно было отнести к субкультурам лет 5 назад. 

В принципе, сейчас любой может быть кем захочет: можно 
быть эмо и при этом заниматься воркаутом, можно быть гейме-
ром, и заниматься какими-нибудь танцами и т.д. Проще говоря, 
мы получили полное смешение общества, где можно быть кем 
угодно без каких-либо ограничений. Можно быть представителем 
разных субкультур, даже если их идеи противоречат друг другу. 
Можно быть молодой (или немолодой) мамой и выставлять в со-
циальные сети провокационные фото – это уже нормально. Сегод-
ня можно выбрать любую одежду, веру, страну и даже пол. Исчез-



69

новение субкультур – это лишь малое следствие от одурманившей 
умы свободы выбора. 

Возможно, с появлением интернета для того, чтобы быть 
причастным к той или иной субкультуре, достаточно состоять в 
тематических сообществах в социальных сетях, писать соответ-
ствующие посты и выкладывать в сеть фотографии определенной 
направленности: «Основной единицей социальной структуры 
интернета являются сообщества, которые мобилизуются вокруг 
интересов и культурных ценностей, хобби и увлечений, про-
фессиональных занятий, и политических убеждений. Интернет-
сообщества компенсируют определенную «усталость» и исчер-
панность <…> общественных организаций, поскольку те, зача-
стую, уже не выполняют свои функции в представлении интере-
сов всех общественных групп. Человек сам выбирает сообщества, 
к которым будет принадлежать, сам строит сеть собственных 
связей и определяет степень своего участия» [9, с. 244]. Поэтому, 
если рассматривать современные субкультуры с этой точки зре-
ния, то возможно просто часть общества перенесла свое общение, 
свою неформальность и свои «альтернативные» идеи в интернет – 
поэтому мы и не наблюдаем на улице толпу молодых людей в чер-
ном с накрашенными черной помадой губами. «У поколения Z с 
детства появился опцион, неведомый ранее: Интернет, как «ве-
ликий уравнитель», позволяет проявлять себя в разных формах и 
ипостасях, независимо от места жительства, возраста, состояния 
здоровья, пола и социального статуса» [10, с. 86]. Вот и проис-
ходит все в виртуальной реальности – именно там современные 
представители разных субкультур конфликтуют, дискутируют, от-
стаивают свою точку зрения в комментариях под фото или видео. 
Там человек абсолютно свободен быть тем, кем захочет, жестких 
рамок нет. Можно одновременно состоять в группах вегетариан-
цев и любителей шашлыка – главное, чтобы ни те, ни другие об 
этом не узнали. 

В интернете «приверженность какой-то идее может перерасти 
в настоящее сектантство <…> легко найти и вступить в группу 
единомышленников практически по любому вопросу, а если тако-



70

го сообщества нет – то создать свое и ждать адептов» [10, с. 89]. 
Сегодня много различных интернет-сообществ: вегетарианцы, 
сыроеды, феминистки, бодипозитивщики, защитники прав живот-
ных и др. Агрессивно-энергичных последователей этих движений 
с гипертрофированными идеями фикс становится очень много, и, 
конечно же, они вызывают как минимум возмущение у спокойно 
настроенной части общества. 

Но социум всегда так реагировал на субкультуры – так, воз-
можно, они-то как раз и являются представителями новых совре-
менных субкультур? В современном мире люди начинают больше 
делиться не по музыкальным предпочтениям и любовью к розо-
вой челке, а по экологическим воззрениям и заботой о природе 
во всех правых и неправых крайностях. В связи с этим сложнее 
выделить в толпе адепта новой субкультуры, если так как дело 
уже не в одежде и цвете волос. Но что объединяет старые суб-
культуры и новые, так это то, что внутри них всегда были и есть 
разделение: 

1) обычные приверженцы (например, ты рокер, но не всегда 
ходишь в кожанке); 

2) активисты – те, кто активно агитирует за вступление в свои 
ряды; 

3) радикальные представители, о которых больше всего слыш-
но, и которые часто действуют в разрезе со здравым смыслом – 
такие представители могли раньше покалечить за неправильную 
музыку в плеере, а сейчас могут заклеймить «трупоедом» за съе-
денную котлетку.

Но в целом сегодня наблюдается тенденция к стиранию всех 
границ  – в том числе в субкультурах, поэтому на данном этапе 
сложно выделять конкретные молодежные движения, если только 
мы не будем говорить о формальных признаках в виде членства в 
тематических группах в социальных сетях. Но и эти признаки не 
являются однозначным маркером увлечений человека: «интернет 
и социальные сети должны служить коммуникации и объединять 
людей, а не выстраивать виртуальные баррикады для изоляции 
друг от друга» [1, с. 505].



71

Список использованной литературы

1. Иванов С.В., Иванова А.Д. Интернет-сектантство: как луч-
шее средство связи стало лучшим способом изоляции // Совре-
менное образование: векторы развития. Цифровизация экономи-
ки и общества: вызовы для системы образования. Сборник статей 
по мат. IV межд. конф. (24-25 апреля 2018 г., МПГУ). – М.: Изд. 
МПГУ. – 2018. – С. 498–506.

2. Субкультура [Электронный ресурс] // Портал Академик. 
URL: https://dic.academic.ru/dic.nsf/ruwiki/22560 (Дата обращения: 
02.04.2020).

3. Иванова А.Д., Муругова О.В. Реализация профессиональ-
ных стандартов и развитие профессиональных компетенций ра-
ботников социальной службы // Вестник ПНИПУ. Социально-
экономические науки. – Пермь: Издательство ПНИПУ, 2018. –  
№ 3. – С. 184–196.

4. Виды субкультур – список, краткий обзор [Электронный 
ресурс]  // Портал Субкультура. URL: https://sub-cult.ru/chtivo/
sub-cult/1556-subkultura-ili-zapiski-iz-podpolja (Дата обращения: 
02.04.2020).

5. Современные молодежные субкультуры [Электронный ре-
сурс] // Журнал Mamsy. URL: https://mamsy.ru/blog/sovremennye-
molodezhnye-subkultury/ (Дата обращения: 02.04.2020).

6. Субкультуры [Электронный ресурс] // Централизованная 
библиотечная система г. Троицка. URL: https://troickcbs.ru/index.
php/pokolenie-next/subkultury (Дата обращения: 02.04.2020).

7. Молодежные субкультуры 21 века [Электронный ресурс] 
URL: https://scenekid.ru/molodezhnye-subkultury-21-veka-
podrobnyj-spisok-obzor/ (Дата обращения: 02.04.2020).

8. Нургалиева А. Субкультуры 21 века. Что делать, если ребенок 
в одной из них? [Электронный ресурс] URL: https:// https://7sisters.
ru/children/74528-subkulturyi-21-veka-chto-delat-esli-rebenok-v-
odnoy-iz-nih.html (Дата обращения: 02.04.2020).

9. Иванов С.В., Иванова А.Д. Социальные сети как способ 
самореализации современной молодежи. – Информационные 
технологии обеспечения комплексной безопасности в цифровом 



72

обществе: матер. всеросс. молод. научн.-практ. конф. с межд. уч. 
(7-8 июня 2018 г.). – Уфа: Изд-во БашГУ. – С. 243–248.

10. Иванова А.Д., Муругова О.В. Поколение Z – пилотное по-
коление цифрового мира // Поколение Z: социальный характер, 
идентичность и ориентации современных подростков: сборник 
статей Всероссийской научной конференции с международным 
участием. – Уфа: РИЦ БашГУ, 2019. – С. 84–91.

УДК 159.9.072.42
Гуриева С.Д.

Санкт-Петербургский государственный университет,
г. Санкт-Петербург
gurievasv@gmail.com

РЕЛИГИОЗНАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ 
СОВРЕМЕННОЙ МОЛОДЕЖИ

Аннотация. В статье изучены особенности религиозной идентич-
ности современной молодежи. Выборку исследования составили 121 
человек в возрасте от 18 до 35 лет. Были использованы следующие ме-
тоды: ОСО Пантелеева, Столина; СПА Роджерса, Даймонд; анкета 
определения религиозной ориентации И.М. Богдановской. Математико-
статистический анализ данных был проведен в «SPSS Statistics 17.0.», 
«STATISTICA v.10». Были обнаружены достоверно значимые различия в 
религиозной идентичности современной молодежи. 

Ключевые слова: религиозная идентичность, религиозная самоиден-
тификация, современная молодежь.

В настоящее время вопросы веры, религиозной идентично-
сти актуализировались по причине происходящих в современном 
обществе объективных обстоятельств, связанных с распростране-
нием пандемии, нарастающим экономическим кризисом и сопут-
ствующими явлениями. Неопределенность перед своим будущим, 
страхи, неуверенность и сомнения, психологическая незащищен-



73

ность и социальная изоляция перестраивают систему ценностей, 
выдвигая на первое место понимание смысла жизни, добра и зла, 
веры, самовосприятия в окружающем нас мире вещей и явлений. 
Социально-психологическими условиями воспроизводства рели-
гиозности являются нерешенные экзистенциальные проблемы. 
Обусловлено это тем, что сама по себе религия обладает особым, 
философским смыслом, знанием, необходимым для понимания 
сущности людей и окружающего мира. Но не находя решения 
своих проблем в этом мире, не обладая жизненным опытом и 
мудростью, многие молодые люди начинают искать другие пути 
их решения [1], [2]. В различных научных модификациях рели-
гия определяется как решение проблемы смысла жизни человека. 
Кроме того, нам представляется важным изучение особенностей 
религиозности в связи с тем, что данные многочисленных со-
циологических и психологических исследований говорят о росте 
показателей религиозности среди населения, в том числе среди 
молодёжи, а также с положительной взаимосвязью религиозного 
поведения с особенностями общения [4], подверженности влия-
нию установочных эффектов в межэтнических отношениях [5], 
отражающихся на динамике межгрупповых отношений [6]. Не 
является исключением, что поиск смысла жизни волнует умы  
современной молодежи.

Основные методологические принципы изучения роли про-
блемы религиозности в российском обществе сформулированы в 
трудах отечественных ученых (Тхостова А.Ш., Рассказовой Е.И., 
Лазуткиной М.А., Левады Ю.А., Гуриевой С.Д. и др.). В работах 
Форсовой В.В. и других религия понимается как решение пробле-
мы религиозного смысла жизни и смерти человека [8], [9], [10].

Основная задача исследования1 заключалась в изучении 
социально-психологических особенностей религиозной самои-
дентификации молодежи. Выборка исследования: 121 респон-
дент в возрасте от 18 до 35 лет (христианского вероисповедания). 
Были использованы следующие методы: ОСО Пантелеева, Сто-
лина; СПА Роджерса, Даймонд; анкета определения религиозной 

1 Исследование было проведено А. Снигиревой под руководством профес
сора С.Д. Гуриевой.



74

ориентации И.М. Богдановской. Математико-статистический ана-
лиз данных был проведен в «SPSS Statistics 17.0», «STATISTICA  
v. 10» с целью проверки гипотезы о наличии статистически до-
стоверных различий между выделенными группами, был про-
веден многомерный дисперсионный анализ MANOVA. Множе-
ственное сравнение средних в зависимости от влияния факторов: 
пол, «декларируемая религиозность» (1 группа – все верующие, 
2 группа – верующие время от времени, по ситуации, 3 группа – 
сомневающиеся, 4 – атеисты), а также взаимного влияния факто-
ров пол и код. Учитывалось взаимное влияние факторов. Множе-
ственное сравнение средних в зависимости от влияния факторов: 
пол и «соблюдение религиозных предписаний» (1 группа – твердо 
соблюдающие религиозные предписания верующие, 2 группа – 
выборочно соблюдающие … верующие, 3 группа – соблюдающие 
предписания сомневающиеся, 4 – почти не соблюдающие сомне-
вающиеся). Результаты представлены в виде табл. 1.

Таблица 1
Результаты MANOVA по группирующим переменным: 

пол, «декларируемая религиозность»

Шкалы
Р-уровень значимости

пол декларируемая 
религиозность

Пол*декл. 
религиозн.

Глобальное самоотношение ≈ 0,01
Самоуважение < 0,05
Ожидаемое отношение от других < 0,01
Самоинтерес ≈ 0,01
Адаптивность < 0,001
Принятие себя < 0,05 < 0, 001
Эмоциональный комфорт ≈ 0,01
Внутренний контроль < 0,05
Эмоциональный дискомфорт ≈ 0,01 < 0,05
ВНЕШНЯЯ религиозность < 0,01
ВНУТРЕННЯЯ религиозность < 0,01

На уровне статистической значимости (р≈0,01) были обнару-
жены различия по шкале «самоотношение» по фактору «декла-
рируемая религиозность». Это означает, что вне зависимости от 



75

половой принадлежности респондентов, показатели по шкале са-
моотношения, самоуважения в среднем выше у людей, отнесших 
себя к верующим, и заметно ниже у людей, которые обозначили 
себя атеистами. 

На рисунке изображены аналогичные результаты по шкале 
«самоуважение» (см. рис. 1).

Рис. 1. Средние значения по шкале «самоуважение»

Шкала самоуважения
Оцененные маргинальные средние

О
це

не
нн

ы
е 

м
ар

ги
на

ль
ны

е 
ср

ед
ни

е

декларируемая религиозность

Следует заметить, что по показателю шкалы самоуважения по 
признаку пол (р<0,05) были обнаружены статистически достовер-
ные различия. Т.е. уровень показателей по шкале самоуважения у 
мужчин выше, чем у женщин, независимо от религиозности лич-
ности. О том, что среди группы «верующих» показатели самоин-
тереса (шкала по методике ОСО) в среднем выше, чем у прочих, 
свидетельствует график (см. рис. 2) и показатель р-уровня зна-
чимости ≈ 0,01 по переменной «декларируемая религиозность» 
(рис. 2).

Данная шкала позволяет определить меру близости к самому 
себе, особенности восприятия себя как человека, интересного для 



76

окружающих, а также внимательное отношение к своим мыслям 
и чувствам. Верующие и сомневающиеся чаще всего задавали 
вопросы, направленные на поиск себя, обращенные в свой вну-
тренний мир. Таким образом, для верующих и сомневающихся 
гипотетический разговор с Богом – получение «обратной связи», 
оценки, совета или одобрения своего поведения. В терминах со-
циальной психологии Бог является для верующих референтной 
фигурой. От Бога и сомневающиеся, и верующие ищут подтверж-
дение существования божественного, стремятся получить одо-
брение, поддержку в правильности выбранного пути.

Существующие разные уровни проявления религиозности, 
начиная от «истинного проявления верования», «находящихся в 
поиске», «декларируемого религиозного статуса» [7], по наше-
му мнению, отражают социально-экономические, политические 
тенденции современного общества. Декларируемая религиозная 
идентичность проявляется у молодёжи, находящейся в поис-
ке себя, собственного пути, что является по сути когнитивным 
компонентом религиозной идентичности. Самоуважение и поиск 

Рис. 2. Средние значения по шкале «самоинтерес»

Шкала самоинтереса
Оцененные маргинальные средние

О
це

не
нн

ы
е 

м
ар

ги
на

ль
ны

е 
ср

ед
ни

е

декларируемая религиозность



77

себя у верующих людей может приобретать защитные формы в 
виде декларируемой религиозной идентичности, сохраняя баланс 
между внешним окружением и собственным миром человека. По-
иск и анализ социально значимых ситуаций, в которых религиоз-
ная идентичность может проявляться в самых разных, а следова-
тельно, может встраиваться в Я-концепцию личности.

Список использованной литературы

1. Андреева Л.А. Религиозность российской молодежи. Опыт 
сопоставления с религиозностью россиян // Социологические ис-
следования, 2009. № 10. С. 28–33.

2. Акпериан Ф.Г. Проблемы религиозной идентичности у под-
ростков // Вектор науки ТГУ, 2012. № 1(8). С. 56–62.

3. Богдановская И.М.  Религиозный опыт личности как фе-
номен психологического исследования // Диалог отечественных 
светской и церковной образовательных традиций. – СПб.: Изд-во 
Рус. Христ. гуманит. академии, 2001. С. 130–133.

4. Гуриева С.Д. Социальная психология общения. Под ред. 
А.Л. Свенцицкого, С.Д. Гуриевой. Москва, 2017. Сер. Научная 
мысль.

5. Гуриева С.Д. Установка и формирование системы межэтни-
ческих отношений // Вестник Нижегородского университета им. 
Н.И. Лобачевского. 2009. № 6-1. С. 282–291.

6. Гуриева С.Д. Влияние этнического фактора на динамику 
межгрупповых отношений // Сибирский психологический жур-
нал. 2009. № 32. С. 89–94.

7. Лазуткина М.А. Теоретический анализ структуры религи-
озной идентичности и способов её измерения // Грамота, 2012.  
№ 12 (67): в 2-х ч. Ч. I. C. 79–82.

8. Левада М.Ю. Современное христианство и социальный 
прогресс. – М., 1962. – 208 с.

9. Форсова В.В. О религиозных корнях толерантности // Со-
циологические исследования. 2003. № 8. С. 54–63.

10. Тхостов А.Ш., Рассказова Е.И. Идентичность как психо-
логический конструкт: возможности и ограничения междисци-



78

плинарного подхода // Психологические исследования. 2012. Т. 5, 
№ 26. С. 2. [Э.Р.] URL: http://psystudy.ru (14.03.2013).

УДК 316.613
Даутова Т.А.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

Dautova_07@mail.ru

ПРОБЛЕМА ЭТНИЧЕСКОЙ 
САМОИДЕНТИФИКАЦИИ КОРЕННЫХ ГОРОЖАН 

РЕСПУБЛИКИ БАШКОРТОСТАН

Аннотация. В статье анализируется феномен национальной самои-
дентификации коренных горожан и особенности проявления этнической 
идентичности. 

Особое внимание уделено характеристике дифференцирующих при-
знаков коренных горожан и горожан-мигрантов из сельской местности. 
Утверждается, что для них характерна разная степень выраженности 
этнической самоидентификации.

Ключевые слова: этническая идентичность, национальность, на-
циональная культура, межэтнические отношения, коренной горожанин.

Этническая самоидентификация горожан в многонациональ-
ном социуме является актуальной проблемой для транзитивного 
общества. Национальная принадлежность горожан при социализ-
ме не акцентировалась. Тогда более важными были идеологиче-
ские ценности интернационализма. В таком подходе имелось свое 
рациональное зерно. Это позволило дистанцироваться от крайно-
стей национализма, от мировоззренческих вывихов культа этни-
ческого максимализма и радикализма, возникавших в процессе 
развития национального самосознания народов (как сопутствую-
щая патология). Однако, при этом была нарушена мера и нацио-
нальный нигилизм превратился в доминирующий тренд, а при-



79

верженность к национальным ценностям воспринималась как не-
что консервативное, патриархальное. Например, многие горожане 
нерусской национальности в преимущественно русскоязычном 
городе Бирске в 1960–90-е гг. стеснялись называть свою нацио-
нальную принадлежность, в бытовых коммуникациях общались 
друг с другом как представители одной национальности (посколь-
ку русским языком коренные горожане владели в совершенстве).

Переход к рыночной экономике в современной России и, со-
ответственно, к принципиально иной идеологической доктрине 
позволил переосмыслить многие базовые ценности, в том числе 
национальные, ориентированные на реанимацию этнического са-
мосознания. 

Появились общественные формирования с ориентацией на 
национальные интересы и ценности. Прошли учредительные 
конференции Курултая башкир, Съезда татар, Собора русских, 
съезды чувашей, украинцев, конференции белорусов, удмуртов, 
мари, мордвы, немцев, евреев, поляков, кряшен. В 1995 г. одним 
из первых в России открывается Дом дружбы народов Республи-
ки Башкортостан.

На практике обнаружилось, что и в этом процессе чувство 
меры часто не срабатывает. У некоторых национально ориентиро-
ванных формирований появились нотки радикализма, стремление 
всецело сфокусироваться на национальной проблематике. 

Радикальные, принципиальные перемены в концепциях наци-
онального обустройства социума породили проблему этнической 
самоидентификации городской нерусской молодежи, и особенно 
коренных горожан. Коренными горожанами мы считаем тех, кто 
родился и вырос в городе.

Коренные горожане нерусской национальности в советском и 
постсоветском Башкортостане проходили и проходят процесс со-
циализации по стандартам и ценностям русскоязычных горожан. 
Не владея родным языком, понимая его лишь на элементарном 
уровне, значительная часть городской молодежи не воспринимает 
язык и культуру своей нации как непреходящую ценность.

Следует при этом отметить, что лишь первое поколение ко-
ренных горожан нерусской национальности испытывает некото-



80

рую склонность к овладению родным языком. Их родители, де-
душки и бабушки сумели привить (в большей или меньшей сте-
пени) интерес к родному языку и культуре.

Однако и они не готовы прилагать усилия самостоятельно или в 
рамках специально организованных языковых кружков осваивать 
тонкости устной и письменной коммуникации, чтения, усвоения 
лексического и грамматического минимума. 

Низкая мотивация, дефицит временных и, возможно, в неко-
торых случаях, материальных ресурсов являются основными пре-
пятствиями в овладении родным языком хотя бы на элементарном 
уровне. На этой основе происходит процесс ассимиляции, слия-
ния этнических меньшинств с доминирующим этносом. Следую-
щие генерации нерусских по происхождению коренных горожан 
фактически становятся идентичными русским горожанам. Об 
этом свидетельствует и большая доля межнациональных браков 
среди городской молодежи Башкортостана.

Противоборство двух тенденций среди коренных горожан – 
индифферентное отношение к национальному фактору и фор-
сирование этнического компонента разрешается у большинства 
представителей коренных горожан, согласно нашим наблюдени-
ям, в пользу ассимиляции как наиболее перспективному тренду. 
Практически они самоидентифицируют себя (во многих горо-
дах Башкортостана) как русские, особенно оказавшись в других  
странах. 

Указанные тренды наблюдаются и среди других слоев горо-
жан, однако, в других количественных параметрах. Мигранты из 
сельской местности оказываются носителями идей поддержки 
национального развития. Продолжая общаться между собой на 
родном языке, поддерживая народные обряды, танцевальные и 
вокальные традиции, укоренившиеся в городе мигранты являют-
ся движущей силой развития национального языка и культуры в 
преимущественно русскоязычном городе. Овладев русским язы-
ком (даже лучше, чем родным), нерусскоязычные мигранты ока-
зываются маргиналами в вопросах освоения некоторых аспектов 
бытовой культуры. Большинство из них остаются приверженцами 



81

национальной кухни, обрядов, традиций, этических и эстетиче-
ских ценностей. Воспитание детей осуществляется с ориентаци-
ей на приоритетное освоение русского языка и культуры.

Некоторым исключением может быть титульная нация (баш-
киры в Башкортостане). Официально закрепленный статус го-
сударственного придает второму официальному языку мощную 
финансовую, информационно-коммуникационную, культурно-
просветительную и идеологическую поддержку. Благодаря этому 
развитие и популярность башкирского языка в городской среде 
находится на достаточно высоком уровне. Важно при этом не 
допускать перегибов, порождающих неприязнь не только среди 
представителей других национальностей, но и среди части пред-
ставителей самой башкирской интеллигенции.

Каков круг проблем, с которым сталкивается горожанин  
в процессе самоидентификации?

Первая проблема – мировоззренческая, философская концеп-
ция, которой следовало бы придерживаться. Трудность заключа-
ется в том, что нет убедительно обоснованного понимания – для 
чего необходима самоидентификация. Во многих городских се-
мьях воспитание в духе приверженности национальным ценно-
стям, традициям, языковым компетенциям не является приори-
тетным фактором. Такое воспитание просто игнорируется как 
малозначимое явление.

Вторая проблема – если же горожанин придерживается пози-
ции, что национальный фактор имеет для него важное значение, 
то перед ним встает целый ряд практических вопросов: на какой 
уровень владения языком, культурой ему следует ориентировать-
ся? Какие методы, инструменты и технологии ему следует ис-
пользовать? Где возможно и уместно применить приобретенные 
в процессе учебы навыки речевой коммуникации?

Третья проблема – не приведет ли ориентация на развитие 
национально-культурных компонентов личности, проживаю-
щей в многонациональной среде, к разногласиям и, как край-
ний случай, межнациональным конфликтам, особенно среди  
молодежи?



82

Представляется целесообразным предложить авторское ви-
дение решения вышеназванных проблем в условиях Республики 
Башкортостан первой четверти ХХI в.

Проблема выработки принципиального отношения к нацио-
нальной самоидентификации должна решаться исходя из призна-
ния наличия богатого культурного слоя общечеловеческих цен-
ностей в любой национальной культуре. Владение национально-
культурными компетенциями существенно продвигает развитие 
личности и повышает его конкурентное преимущество. Это 
обеспечивает разностороннее, гармоническое развитие лично-
сти, придает ему важную мировоззренческую точку опоры. На-
циональная культура предоставляет возможность восприятия 
уникальных эстетических и этических оттенков общественных 
отношений, которые не проявляют себя в рамках других нацио-
нальных культур (у которых, в свою очередь, имеются свои уни-
кальные оттенки восприятия мира).

Проблема освоения знаний, умений и навыков в пространстве 
национальной культуры решается в зависимости от уровня моти-
вированности, обучаемости, притязаний личности и сложивших-
ся стандартов и стереотипов конкретного сообщества, с которой 
эта личность себя идентифицирует. Следует признать, что боль-
шинство коренных горожан – симпатизантов в отношении родно-
го языка и культуры – ограничивают свои притязания на уровне 
элементарного владения родным языком.

Проблема артикуляции возможных межкультурных противо-
речий в отношениях с количественно доминирующей нацией в 
городах Республики Башкортостан не является актуальной. Ат-
мосфера доброжелательности, взаимного уважения за последние 
десятилетия приобрела качество фундаментальной ценности, ко-
торая носит непреходящий характер и легко нейтрализует любые 
проявления деструктивного национализма.

Таким образом, проблема этнической самоидентификации го-
рожан имеет сложные, противоречивые основания, но в настоящее 
время решается демократически, в рамках развития гражданского 
общества. Любой выбор горожанина является социально значи-



83

мым, конструктивным и не подвергается сомнению и осуждению 
со стороны представителей иной концепции самоидентификации. 
Приоритет общечеловеческих ценностей позволяет синхронизи-
ровать культурные тренды и реализовать свой личностный потен-
циал в любом этнокультурном формате. 

Список использованной литературы

1. Горбунова А.А., Максимова С.Г. Этническая идентичность 
в оценках населения регионов России // Социодинамика. – 2017. – 
№ 8. – С. 40–49. DOI: 10.25136/2409-7144.2017.8.20731 URL: 
https://nbpublish.com/library_read (Дата обращения: 17.03.2020).

2. Даутова Т.А. Социально-демографические аспекты страте-
гического развития Республики Башкортостан. Доклады Башкир-
ского Госуниверситета. 2019. Т. 4. № 3. С. 328–332.

3. Добыкина А.А. Этническая самоидентификация личности в 
условиях мультикультурного городского пространства: диссерта-
ция ... канд. филос. наук: 09.00.13 / Добыкина Ася Алексеевна; 
[Место защиты: ФГБОУ ВО Санкт-Петербургский государствен-
ный университет], 2017. – 218 с. URL: http://www.dslib.net/religio-
vedenie/jetnicheskaja-samoidentifikacija-lichnosti-v-uslovijah-
multikulturnogo-gorodskogo.html (Дата обращения: 21.03.2020).

4. Хабибуллина А.Р. Историко-культурные центры Респуб
лики Башкортостан: история создания и правовое положение. 
Вестник Челябинского государственного университета. 2009. 
№ 41 (179). История. Вып. 38. С. 104–109. https://cyberleninka.
ru/article/n/istoriko-kulturnye-tsentry-respubliki-bashkortostan-
istoriya-sozdaniya-i-pravovoe-polozhenie-1 (Дата обращения: 
11.03.2020).

5. Хайдаров Р.Р. Межэтнические отношения и этническая 
идентичность в местном сообществе. – Вестник экономики, пра-
ва и социологии, 2011, № 1. С. 242–245. URL: https://cyberleninka.
ru/article/n/mezhetnicheskie-otnosheniya-i-etnicheskaya-identichnost-
v-mestnom-soobschestve (Дата обращения: 21.03.2020).



84

УДК 316.65
Игнатьева О.Н., Сизоненко З.Л.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

2tov_@mail.ru, marian01@mail.ru

ПАТРИОТИЗМ КАК ОСНОВА 
ГРАЖДАНСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ

Аннотация. Авторы статьи показывают сложность и неодно-
значность понятия «патриотизм», анализируют феномен патриотизма 
в контексте современной социально-политической ситуации. В работе 
используются результаты социологических опросов аналитического цен-
тра «Левада-центр» 2014–2019 гг.

Ключевые слова: патриотизм, национализм, толерантность, госу-
дарственная политика, патриотическое воспитание, гражданская иден-
тичность.

В современной России тематика патриотизма, национального 
единства и толерантности обсуждается не первый год на самых 
разных уровнях и площадках. Это и политическая борьба, где все 
сказанное звучит как призыв и цель государственной политики, 
это и социальная сфера, где речь идет о воспитании детей и мо-
лодежи, это и в определенной мере экономика, поскольку на реа-
лизацию политических программ необходимы средства. Однако 
при кажущейся разработанности темы остались неразрешенными 
концептуальные вопросы, связанные с определением патриотиз-
ма как термина, связавшего в культурный комплекс и толерант-
ность, и национальное единство, и веротерпимость, и интерна-
ционализм. Сложность теоретического анализа и характеристик 
текущей ситуации заключается в том, что названные понятия де-
кларируются, но не всегда ясно понимается их сущность. 

В западной и отечественной науке «патриотизм» трактуется 
по-разному. В античности, еще со времён греко-персидских войн, 
термин «patria» (родина) применялся исключительно к родному 



85

городу-государству, но не к более широким общностям. Иными 
словами, общегреческого патриотизма не существовало, а термин 
patriota означал приверженца только своего города-государства. 
Речь шла о территориальной «привязке» гражданина-патриота. 
Позднее, в эпоху европейских революций XVII-XVIII вв., термин 
«патриот» стал сродни «революционеру», что подразумевало не 
просто защитника своей территории, но и объединяющей идеи, 
за которую боролись граждане-патриоты. В отличие от античного 
толкования патриотизма, в Новое время патриотизм начинает об-
ретать идеологическое содержание. С появлением понятия «на-
ционализм» патриотизм противопоставляется национализму. 

Следует отметить, что в России патриотизм не раз подвер-
гался критике со стороны многих видных ученых и философов. 
Например, Л.Н.  Толстой считал патриотизм чувством «грубым, 
вредным, стыдным и дурным, а главное – безнравственным». Он 
утверждал, что патриотизм с неизбежностью порождает войны и 
служит главной опорой государственному угнетению. По мнению 
Л. Толстого, патриотизм глубоко чужд как русскому народу, так и 
трудящимся представителям других народов: он за всю жизнь не 
слышал от представителей народа никаких искренних выражений 
чувства патриотизма, но наоборот, много раз слышал выражения 
пренебрежения и презрения к патриотизму [3]. Л.Н. Толстой рас-
суждает о восприятии патриотизма в крестьянской среде, в кото-
рой образ жизни явно не располагал к рассуждениям о чувствах 
по отношению к государству, власти и вообще к какому-либо «лю-
бомудрию». Толстой указывает на социально-классовый характер 
патриотизма, полагая, что низы априори не способны на его при-
нятие и понимание, но верхи используют патриотизм с корыстны-
ми целями завоевания, господства и угнетения слабых. В том и 
есть, по Толстому, постыдность и безнравственность патриотизма 
и рассуждений о нем. Менее категоричное оценочное суждение 
присутствует у автора «русской идеи» В. Соловьева: «как любовь 
к отечеству не противоречит непременно привязанности к более 
тесным социальным группам, например, к своей семье, так и пре-
данность всечеловеческим интересам не исключает патриотиз-
ма…» [2, 111–135, 189–194]. Здесь патриотизм характеризуется 



86

как чувство, наподобие любви, дружбе, преданности, верности. 
Но объектно-субъектное поле патриотизма расширяется. Патриот, 
он же субъект, может быть преданным семье, но в той же мере и 
отечеству, и человечеству в целом, как объекту своих интересов  
и субъекту, интересам которого он подчиняется. 

С развитием политической науки патриотизм перемещает-
ся из философского дискурса в плоскость прикладных научных 
исследований, что требует операционализации понятия для объ-
ективного анализа и измерения с последующим намерением ис-
пользовать в социальных управленческих технологиях. Совре-
менные исследователи феномена патриотизма выделяют в нем 
следующие составляющие:

– возвышенно-эмоциональное;
– деятельностное;
– патриотизм как общественное явление;
– патриотизм как одно из явлений общественной жизни;
– патриотизм личности;
– духовно-религиозное [4].
Каждый из выделенных аспектов нуждается в конкретизации, 

поэтому научная дискуссия о патриотизме в России на этом не 
может быть завершена. Патриотизм как любовь к государству и его 
идеологии – это один аспект, а патриотизм как любовь к своему 
Отечеству и месту, где ты родился, – это совершенно иной аспект, 
способный побуждать к определенным действиям с весьма неод-
нозначными последствиями. Патриотизм личности тесно связан с 
вопросами социализации и воспитания, формирования ценност-
ных ориентиров и установок. Здесь просматривается идеологи-
ческий контекст и потребность в государственном регулировании 
процесса, поскольку речь идет о лояльности граждан к власти и 
ее решениям. В 2001 году в России была утверждена государ-
ственная программа «Патриотическое воспитание граждан РФ на 
2001–2005 гг.». Она фактически не отменялась в связи с истечени-
ем срока реализации, а была пролонгирована сначала до 2010 г., 
затем до 2016 г. и далее до 2020 г. Основной акцент в указанной 
программе сделан на военно-патриотическом воспитании с по-
мощью СМИ, общественных организаций, значимых публичных 
личностей. 



87

Заслуживает внимания сама трактовка патриотизма в указан-
ных документах. Так, например, в программе 2001–2005 гг. данная 
дефиниция раскрывается как «основа консолидации общества и 
укрепления государства» [6]. В следующей государственной про-
грамме 2006–2010 гг. патриотизм представляется как патриоти-
ческое сознание «российских граждан как важнейшая ценность, 
одна из основ духовно-нравственного единства общества» [7]. В 
программе 2011–2015 гг. патриотизм понимается «в качестве нрав-
ственной основы формирования активной жизненной позиции 
граждан» [8]. И наконец, в действующей программе мы находим 
трактовку российского патриотизма как «ценностно-смыслового 
ядра развития личности, семьи, общества и государства, базовой 
направленности социального поведения граждан, выражающей 
высший смысл жизни и деятельности личности, проявления дол-
га и ответственности перед обществом, формирующей понима-
ние гражданином России приоритета общественных интересов 
над индивидуальными вплоть до самопожертвования» [9]. Таким 
образом, к 2020 году в трактовке патриотизма заметна явная тен-
денция к коллективизму в противовес индивидуализму и каким 
бы то ни было либеральным тезисам. Здесь явный акцент на ин-
тересах общества и государства, при определенных обстоятель-
ствах рассчитывающих на готовность гражданина к их защите 
любой ценой, вплоть до самопожертвования. Текущая внешняя 
и внутриполитическая ситуация требуют укрепления единства 
в рамках государства и актуализируют потребность в подобного 
рода декларациях. Вполне обоснованно авторы государственных 
программ постоянно вносят в них коррективы и изменения. 

На обывательском уровне для большинства россиян патрио-
тизм – это просто «любовь к родине», что подтверждают данные 
социологических исследований. Как отмечают обществоведы, 
в стране наблюдался рост патриотизма и гражданского самосо-
знания после событий 2008 г. войны с Грузией и присоединения 
Крыма в феврале 2014 г. Результаты опроса «Левада-центра» 
(опрос был проведен 21–25.02.2014 г. по репрезентативной все-
российской выборке городского и сельского населения среди 
1603 человек старше 18 лет в 10 населенных пунктах 45 регионов 



88

страны) свидетельствуют о следующих фактах: 68% россиян от-
метили, что в основе патриотизма лежит любовь к своей стране, 
при этом большинство респондентов в возрасте от 18 до 24 лет не 
связывают патриотизм с работой во благо страны (81%), а 82% не 
стремятся изменить положение дел в стране. Однако, по мнению 
большинства россиян (77%), это не означает, что патриот должен 
поддерживать власть, какой бы она ни была [5]. Результаты ис-
следований 2017-2018 гг. позволяют говорить о разновариантном 
отношении россиян к патриотизму, характеризующимся широким 
диапазоном от полного неприятия до абсолютной поддержки. 

С 2004 года патриотизм и представление о военной мощи 
государства в восприятии россиян слились воедино. В обще-
ственном мнении укрепилось убеждение, что обладание ядерным 
оружием, которого все боятся, дает определенное преимущество 
в решении вопросов международной политики. Достижения в 
науке, технике, культуре, экономике, благосостояние населения 
при этом отходят на второй план. Главными становятся такие 
понятия как: большая территория (28% респондентов испыты-
вают чувство гордости), богатства природы (38,5%), российская 
история (37,8%), спортивные достижения (28,9%) и т.д. Победа 
в Великой Отечественной войне также превращается в мощное 
идеологическое оружие. По результатам опроса «Левада-центра» 
2017 г., 64% россиян укрепляются во мнении, что «русские – ве-
ликий народ, имеющий особое значение в мировой истории», а 
88% респондентов испытывают гордость за российскую армию 
[1]. Ряд респондентов отметили, что акция «Бессмертный полк» 
оказывает действительно сильное эмоциональное воздействие и 
на участников, и на зрителей, объединяя людей в контексте исто-
рической памяти и гордости гражданина страны-победителя во 
Второй мировой войне. 

Напрашивается вывод о том, что растущая популярность 
российской армии и рост обороноспособности страны являются 
следствием государственной политики по воспитанию патрио-
тизма у населения и уверенности в исходящей от Запада угрозы  
(в том, что она реальна, не сомневаются 56% россиян) [5]. Чув-
ство гордости за сильное и мощное государство может на время 



89

стать фактором сплоченности граждан, однако это нестабильное 
состояние. Для подавляющего большинства респондентов па-
триотизм абстрактен, а вот жизненная позиция «быть патриотом, 
я – патриот» уже публичная акция. Таким образом, человек может 
выполнять привычные обязанности, заботиться о родных и сосе-
дях, не уезжать из страны, сохранять культурные традиции и обы-
чаи, изучать и знать историю, не желая при этом во всеуслышание 
заявлять о том, что он патриот, т.к. по его мнению, это должно 
подразумевать более активные действия.

Сравнительный анализ опросов респондентов разных воз-
растов выявил определенную закономерность: респонденты в 
возрасте от 45 лет и старше оценивают политику российского го-
сударства сквозь призму жизни советской молодежи и хотя в ин-
тервью они подчеркивают, что ностальгии по этим временам нет, 
их мнение влияет на оценку социальной политики российского 
государства. Гораздо более интересной является оценка полити-
ки государства, в том числе в социальных вопросах, российской 
молодежи, которая не представляет вообще советский период, но 
их ностальгия по советским временам носит более ярко выражен-
ный характер. Через нарративы прошлого студенты современных 
вузов видят, что тот период гарантировал бесплатное высшее об-
разование, трудоустройство, социальный капитал, безопасность и 
др. Ностальгия усиливается у всех поколений россиян как у пред-
ставителей страны, имеющей свой собственный путь развития. 
При этом некоторые респонденты в интервью отмечали, что «Рос-
сия окружена врагами и если бы не их происки, то мы могли бы 
давно достичь благоденствия». Для большинства участников ин-
тервью «политика государства не агрессивная, а носит защищаю-
щий характер», внешние враги характеризуются как «неизбежная 
данность, часть российской истории». Однако практика поиска 
врагов переходит плавно на внутренних врагов государства, как 
«пятой колонны», которая мешает нормальному развитию госу-
дарства. В качестве таких внутренних врагов респонденты назы-
вали чиновников, которые искажают любовь к Родине и патрио-
тическое сознание в своих корыстных целях. Защита Родины для 
некоторых респондентов – это отвлеченное понятие, поскольку 
они «не служили в армии и не собираются этого делать». 



90

Для большинства респондентов патриотизм изначально ка-
зался довольно банальным и простым понятием, но в ходе ин-
тервью они приходили к выводу о том, что оно перегружено и 
в определенной мере выходит за пределы здравого смысла. За-
метим, что интересы собственной семьи и детей для обывателя 
важнее, поэтому он скорее поддержит государство, способное 
защитить эти ценности, нежели призовет жертвовать собой не-
понятно во имя чего. Любовь к своему Отечеству – это такое же 
естественное чувство, как и любовь к своим родителям. Можно 
ли воспитать любовь к родителям? Большинство опрошенных 
признает, что «нельзя, потому что любовь к родителям является 
данностью любого воспитательного процесса, а для поддержки и 
укрепления этой любви необходима любовь родителей к детям». 
Трудно не согласиться с мнением о том, что «патриотизм – это 
естественная любовь к Родине, при этом национализм или фана-
тичный патриотизм не имеют ничего общего с истинной любовью 
к своему Отечеству». Важно понимать, что «подлинная любовь к 
Родине – это не распевание гимнов и поиск врагов, внешних или 
внутренних: подлинный патриотизм проявляется в делах, а не в 
пустых словах» [5]. Способность понять и принять «другое» от-
крывает безграничные возможности любви к своему Отечеству. 
Наличие подобных суждений позволяет утверждать, что в рос-
сийском обществе присутствует определенного рода рефлексия 
на социально-политическое управление и критичное отношение 
к высоким призывам, но при этом лояльное отношение к власти и 
готовность к ее поддержке. 

Список использованной литературы

1. Гудков Л. Эпоха развитого милитаризма // https://www.
levada.ru/2019/05/14/epoha-razvitogo-militarizma/ 

2. Соловьев В.С. Сочинения в двух томах. – М.: Мысль, 1988. 
3. Толстой Л.Н. Патриотизм и правительство // Полное собра-

ние сочинений в 90 тт., т. 90. – М.: Государственное Издательство 
Художественной Литературы, 1958.



91

4. Томилина, С.Н. Современный патриотизм: сущность и 
проблемы / С.Н. Томилина, С.В. Манецкая // КубГАУ № 110(06). – 
2015. https://cyberleninka.ru/article/v/sovremennyy-patriotizm-
suschnost-i-problemy

5. Подмена понятий: патриотизм в России // http://www.
levada.ru/2014/05/27/podmena-ponyatij-patriotizm-v-rossii/ 

6. «Патриотическое воспитание граждан Российской Федера-
ции на 2001–2005 годы» // http://docs.cntd.ru/document/901781482 
(Дата обращения: 26.03.2020 г.).

7. «Патриотическое воспитание граждан Российской Федера-
ции на 2006–2010 годы» // http://docs.cntd.ru/document/901941206 
(Дата обращения: 26.03.2020 г.).

8. «Патриотическое воспитание граждан Российской Федера-
ции на 2011–2015 годы» // http://docs.cntd.ru/document/902239462 
(Дата обращения: 26.03.2020 г.).

9. «Патриотическое воспитание граждан Российской Феде-
рации на 2016–2020 годы» // http://kdm44.ru/pages/patriotpr-2016-
2020.html (Дата обращения: 26.03.2020 г.).

УДК 373
Исламов Р.Р. 

ФГБОУ ВО «Башкирский государственный университет», 
г. Уфа, Россия

ruslan-islamov@yandex.ru

О НЕКОТОРЫХ НАПРАВЛЕНИЯХ РАБОТЫ 
Образовательных Организаций 

ПО ПАТРИОТИЧЕСКОМУ ВОСПИТАНИЮ

Аннотация. В статье рассмотрены варианты работы образова-
тельных организаций в контексте патриотического воспитания обучаю-
щейся молодежи. Опыт работы инновационной сетевой кластерной ла-
боратории «Педагогический менеджмент в развитии образовательных 



92

комплексов» с муниципалитетами по патриотическому воспитанию, 
реализуемой в Республике Башкортостан.

Ключевые слова: патриотизм, патриотическое воспитание, школь-
ный музей.

В настоящее время в Российской Федерации наблюдаются 
ярко выраженные процессы укрепления государственности, даль-
нейшее развитие общества, культурно-исторических и патриоти-
ческих традиций. Формирование правового государства происхо-
дит на основе демократических основ, развивается гражданское 
общество. В этой связи ставится актуальная задача консолидации 
общества, в основе которой важнейшую роль играют патриотиче-
ские ценности. Патриотизм становится, с одной стороны, главен-
ствующим фактором в этом процессе, с другой – одним из усло-
вий защиты национальных интересов, развития и дальнейшего 
укрепления России как многонационального государства. 

Наблюдаемые на исторической арене вызовы к государствам 
во многом будут решаться молодыми поколениями, их готовно-
стью к защите интересов страны. Фактически, будущее России 
определяется степенью подготовленности молодежи к решению 
этих задач. 

«В тяжелейшие времена испытаний наш народ всегда объеди-
нялся и сплачивался вокруг главной идеи – патриотизма, любви к 
Отечеству. В нашем народе всегда было и есть понимание, что или 
мы победим, или нас не будет», – сказал Президент Российской 
Федерации В.В. Путин в интервью передаче «Москва. Кремль. 
Путин».

На сегодняшний день достаточно слабо отрефлексирована 
методология патриотического воспитания обучающейся молоде-
жи, особенно в полиэтнической и поликультурной средах. Недо-
статочно определены организационные формы проведения такой 
работы. Предлагается использование в этом процессе такой орга-
низационной формы, как сетевая инновационная кластерная пе-
дагогическая лаборатория «Педагогический менеджмент в разви-
тии образовательных комплексов муниципалитетов и отдельных 
образовательных организаций». Лаборатория была создана на 



93

базе Института развития образования Республики Башкортостан 
в 2015 году (научный руководитель профессор В.Н. Гуров). Дея-
тельность лаборатории в этом направлении была инновационной 
и носила «сквозной» характер: семья ↔ школа ↔ СПО ↔ ВУЗ. 
Работа ведется на основе инновационного проекта «Патриотиче-
ское воспитание обучающейся молодежи в муниципалитетах и 
отдельных образовательных организациях».

Патриотическое воспитание является одним из важнейших 
направлений в деятельности образовательной организации, т.к. 
одной из основных ее целей является формирование конкурен-
тоспособного выпускника. По нашему мнению, конкурентоспо-
собность предполагает наличие не только интеллекта, коммуни-
кабельности и здоровья, но и воспитание у обучающихся любви 
к Отечеству.

Предварительные результаты внедрения инновационного 
проекта могут служить основой для эффективной инновационной 
деятельности образовательных комплексов муниципалитетов и 
отдельных образовательных организаций образования по патри-
отическому воспитанию обучающейся молодежи на основе соз-
даваемых сетевых инновационных кластерных педагогических 
лабораторий. Конкретный исследовательский материал мы пла-
нируем разместить в следующих публикациях.

Пример № 1. Патриотическое воспитание обучающихся в 
сельской школе (из опыта МОБУ СОШ д. Улукулево МР Карма-
скалинский район). 

В школе обучаются 590 учащихся. Педагогический коллек-
тив – 53 учителя, из них 8 имеют почетные звания, четверо – по-
бедители Всероссийского конкурса «Лучшие учителя России». В 
школе работают 34 учителя высшей квалификационной катего-
рии. В 10-11 классах ведется обучение по двум профилям: физико-
математическому и социально-экономическому.

В школе создана Программа гражданско-патриотического 
воспитания «Я – гражданин России». Целью данной программы 
является воспитание патриотов России, обладающих чувством 
национальной гордости, гражданского достоинства, любви к Оте-
честву, к своему народу. 



94

Программа включает в себя следующие направления: «Связь 
поколений», «Растим патриота и гражданина России», «Мой 
край родной», «Я и семья». 

В рамках направления «Связь поколений» школьники уча-
ствуют в акциях «Я помню! Я горжусь!», «Наказ воину», «Пионе-
ры ветеранам», «Бессмертный полк», «Весенняя неделя добра», 
«Афганистан – наша боль и память», организуют тимуровский 
десант «Спешите делать добрые дела». Особо следует отметить 
акцию «Бессмертный полк», которая вызвала живой отклик в ду-
шах не только учащихся, но и их родителей. 

Одним из пунктов работы является тимуровский десант. В на-
стоящее время школьники шефствуют над шестнадцатью ветера-
нами тыла.

В мае проводятся мероприятия, посвященные Дню Победы. 
В классах проходят открытые классные часы, уроки мужества с 
приглашением ветеранов войны и труда. Обучающиеся посещают 
музей М.М. Шаймуратова, Республиканский музей Боевой Сла-
вы, музеи города Уфы. Школьники и учителя участвует в митинге 
ко Дню Победы. Лучшие пионеры несут Вахту памяти возле обе-
лиска Павшим воинам. 

Направление «Растим патриота и гражданина России» ста-
вит целью формирование гражданской и правовой направленно-
сти личности, активной жизненной позиции. Важную роль здесь 
играют уроки обществознания и права. 

Направление «Мой край родной» нацелено на воспитание 
любви к своему родному краю, к своей деревне как к своей малой 
родине. 

Во внеклассной деятельности изучение родного края прово-
дится в рамках проектно-исследовательской деятельности уча-
щихся. Это и изучение природных объектов своей местности, и 
жизни известных людей района, изучение прошлого своей семьи, 
своей школы и деревни. В школе изучается родной башкирский 
язык. Ребята интересуются историей, культурой своей деревни, 
национальными традициями. Накоплены материалы для создания 
школьного музея, но дело тормозится отсутствием помещения 
для него: школа уже не помещается в трех имеющихся зданиях, 



95

приходится заниматься в две смены. Школой организуются экс-
курсии по знаменательным местам своего района: к памятникам 
природы, в музеи М.М. Шаймуратова, М. Уметбаева, С.Т. Аксако-
ва и др. Ребята знакомятся с биографиями знаменитых земляков, 
с их судьбой и творчеством.

Организуются встречи с ветеранами, с воинами-интернацио
налистами, с известными спортсменами. Ведется тесное сотруд-
ничество с сельской библиотекой, домом культуры, с клубом 
«Ағинәйҙәр». Детей знакомят с лучшими образцами фолькло-
ра, традициями народов Башкортостана и России. Здесь явля-
ются большим подспорьем уроки предмета «Основы духовно-
нравственной культуры народов России».

Направление «Я и семья» ставит целью помочь детям воспри-
нять семейные ценности, воспитывать культуру семейных отно-
шений. Нами привлекаюся родители к проведению школьных ме-
роприятий, таких как «День матери», «Папа, мама, я – спортивная 
семья», школьные праздники. 

Пример №2. Средняя общеобразовательная школа № 124 г. 
Октябрьского района г. Уфы.

В школе разработан Проект патриотического воспитания обу-
чающихся на 2020–2022 годы, который содержит ряд инноваци-
онных моментов: диверсификацию (разнообразие) направлений 
и форм патриотического воспитания (такие формы проведения 
мероприятий как блиц, ток-шоу, баттл, квест, флешмобы помо-
гут вовлечь большее количество обучающихся в гражданско-
патриотические мероприятия); расширение возможностей 
школьного самоуправления и минимизация применения админи-
стративного ресурса; включение обучающихся с 1 по 11 класс в 
работу гражданско-патриотической направленности; увеличение 
доли обучающихся, вовлеченных в молодежное движение и меро-
приятия гражданско-патриотической направленности.

Обозначенными рисками проекта являются: открытие 
гражданско-патриотического клуба партнера-конкурента; неза-
интересованность обучающихся в реализации проекта; отказ со-
циальных партнёров от участия в проекте; отсутствие поддержки 
со стороны части родителей, низкий уровень их информирован-
ности о деятельности молодежного движения.



96

Бюджет проекта рассчитан на 3 года и составляет 203 900 ру-
блей. Основные статьи расходов в реализации проекта в первый 
год направлены на создание штаба движения, покупку футболок с 
эмблемой движения. Последующие два года основные статьи рас-
ходов – это поддержка фонда поощрения и расходы на проведение 
мероприятий. 

Реализация Проекта будет способствовать обмену опытом на 
муниципальном и региональном уровне; повышению заинтересо-
ванности образовательных организаций в создании и деятельно-
сти молодежного движения; повышению имиджа образователь-
ной организации; функционированию работающих аккаунтов мо-
лодежного движения. Формат Проекта позволит, на наш взгляд, 
повысить эффективность этой работы и организовывать ее в со-
ответствии с новыми смыслами времени.

В рамках реализации программы по патриотическому воспи-
танию в СОШ № 124 Октябрьского района г. Уфы была создана 
материально-техническая база (оборудование полосы препят-
ствий, оборудование кабинета ОБЖ и др.), проведены мероприя-
тия (посещение музея Боевой Славы в парке Победы, посещение 
музея ВДВ «Крылатая гвардия», фестиваль «Песни опаленных 
войной», конкурсы «А ну-ка, парни», смотры песни и строя, спар-
такиады по военно-прикладным видам спорта, игры «Зарница», 
классные часы, шефская помощь ветеранам ВОВ и др.). Особое 
место в этой работе занимает музей имени М. Карима. Основная 
цель работы музея состоит в привлечении обучающихся к изу-
чению и сохранению историко-культурного наследия, формиро-
вании гражданской позиции, патриотических чувств и любви к 
Отечеству. Фонды музея составляют: книги М.С. Карима; копии 
рукописей М.С. Карима; уголок быта того времени; портрет писа-
теля с дарственной надписью; точная копия бронзового памятни-
ка писателю; фото- и видеоматериалы. Работает «Совет музея». 
В год 100-летнего юбилея М.С. Карима были проведены встречи 
и экскурсии с обучающимися школ Октябрьского района, дет-
ского сада «Солнышко», студентами Уфимского художественно-
промышленного колледжа, сотрудниками «Театра кукол». В рам-
ках юбилея писателя была организована экскурсионная поездка 



97

на родину писателя, в село Кляшево Чишминского района, с по-
сещением аэропорта Уфы, носящего имя Мустая Каримова.

Патриотическое воспитание является одним из важнейших 
направлений в деятельности образовательной организации. Ин-
новационная сетевая кластерная педагогическая лаборатория 
выступает как одна из эффективных форм организации работы 
в школах, и полученные ею результаты, на наш взгляд, помогут 
остальным образовательным организациям в деле воспитания 
чувства патриотизма.

Список использованной литературы

1. Патриотическое воспитание [Электронный ресурс]. – URL: 
http://oreluniver.ru/inst/asi/social/pedagogic/patriotic (Дата обра-
щения: 21.03.2018).

2. Гуров В.Н., Исламов Р.Р. Патриотическое воспитание обу-
чающейся молодежи в муниципалитете и отдельных образова-
тельных организациях (инновационный проект) // Педагогиче-
ская наука и педагогическое образование в классическом вузе: 
материалы ежегодной Международной научно-практической кон-
ференции (г. Уфа, 26 мая 2017 г.) / отв. ред. А.С. Гаязов. – Уфа: 
РИЦ БашГУ, 2017. С. 62–66.

3. Гуров В.Н., Исламов Р.Р., Чурсина П.В. Патриотическое вос-
питание обучающейся молодежи на основе использования сете-
вой инновационной кластерной педагогической лаборатории // 
В сборнике: Педагогическая наука и педагогическое образова-
ние в классическом вузе: материалы ежегодной Международной 
научно-практической конференции. Гаязов А.С., отв. ред. 2018.  
С. 131–136. 

4. Гуров В.Н., Исламов Р.Р. Сетевая инновационная кластер-
ная педагогическая лаборатория в контексте патриотического 
воспитания обучающейся молодежи // Инновации в образовании. 
2019. № 2. С. 107–114.

5. Гуров В.Н., Исламов Р.Р., Минязева А.Е. Патриотическое 
воспитание в школе: опыт и поиск новых путей повышения эф-
фективности // Учитель Башкортостана. 2020. Т. 1008. № 2. С. 88–94.



98

6. Исламов Р.Р. К вопросу о развитии идей формирования 
гражданина и патриота в отечественной педагогике (краткий ана-
лиз) // Актуальные проблемы социального, экономического и 
информационного развития современного общества»: всероссий-
ская научно-практическая конференция, посвященная 100-летию 
со дня рождения первого ректора БашГУ Чанбарисова Ш.Х.  
(г. Уфа, 20 мая 2016 г.). Часть 1 / Гл. редактор В.П. Захаров. – Уфа: 
НИЦ «Аэтерна», 2016. – С. 234–238.

УДК 316.347:130.2
Ли С.А.

Уфимский государственный авиационный 
технический университет, г. Уфа

kenzang@mail.ru

ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 
НАЦИОНАЛЬНОЙ ИДЕНТИФИКАЦИИ

Аннотация. В статье рассматриваются философско-антропо
логические проблемы, возникающие в процессе национальной идентифи-
кации личности современного человека. 

Ключевые слова: нация, идентичность, идентификация, философ-
ская антропология.

Проблема национальной идентификации в условиях процес-
са глобализации в начале XXI столетия становится все более ак-
туальной и приобретает иные черты, чем 100 или 50 лет назад, на 
что указывает ряд зарубежных и отечественных исследователей 
[1; 2; 3; 9; 10; 11; 12; 13]. Почему же после тяжелейших потря-
сений XX века, в частности, двух мировых войн, давших крайне 
неудачный опыт решения национальных проблем, после создания 
системы международного сотрудничества и мирного взаимодей-
ствия народов и государств в лице ООН и его Совета Безопасно-
сти, в период развернувшегося в последней четверти прошедше-



99

го столетия процесса глобализации, национальная идентичность 
и национальная идентификация вновь становятся актуальными, 
приобретают новую значимость в глазах поколения миллениалов? 
Неужели глобализация, включающая в себя международную ин-
теграцию экономических, социальных и культурных процессов, 
так повлияла на стремление к этническому и социокультурному 
обособлению людей, к выделению себя из числа ассимилирован-
ного большинства представителей «общемировой цивилизации», 
о формировании которой мечтали футурологи в конце XX века 
[5; 14]? Как справедливо указывает ряд отечественных специали-
стов, «наряду с ассимиляцией, в современных условиях наблю-
даются и обратные процессы», обусловленность которых связана 
с неравномерным развитием национальных государств в различ-
ных регионах планеты и с несправедливым распределением ма-
териальных и духовно-культурных благ, полученных в результате 
глобализационных процессов в мировой экономике и политике 
[10, с. 382]. 

Для ответа на поставленные вопросы необходимо пересмо-
треть ключевые понятия этого процесса – понятия нации и на-
циональной идентичности. Известно, что понятие нации относит-
ся к числу наиболее спорных в философской, социологической и 
исторической науках. До сих пор нет единого мнения по поводу 
происхождения этого феномена и основных характеристик его 
определения. В настоящее время число методологических под-
ходов, дающих различную трактовку происхождения феномена 
нации и его сущностного определения, в отечественной и зару-
бежной науке достаточно велико. Однако их рассмотрение позво-
ляет выделить несколько наиболее значимых. По общему мнению 
ряда отечественных исследователей, занимающихся данной про-
блемой, эти подходы можно разделить на три больших группы: 
примордиалистские, конструктивистские (модернистские) и ин-
струменталистские (постнеклассические) [2; 8; 10]. Сущностный 
анализ указанных подходов приведен в работе П.Г. Никифоровой 
и позволяет, на наш взгляд, дать емкую и точную характеристику. 
Так, в примордиалистском подходе, преобладавшем в отечествен-
ной этносоциологии в советский период и сохранившем позицию 



100

в настоящее время, по мнению автора, можно выделить два тече-
ния – эволюционно-историческое, наиболее видным представите-
лем которого является Ю.В. Бромлей, и социобиологическое, воз-
главляемое Л.Н. Гумилевым. В теории происхождения и развития 
этноса, выдвинутой Ю.В. Бромлеем, в частности, утверждалось, 
что «этническое» (читай национальное) самосознание один из 
социальных факторов, определяющих не только существование, 
но и возникновение этноса [4, с. 58]. Причем Ю.В. Бромлей счи-
тает, что процесс формирования национального самосознания 
наиболее четко зафиксирован в этнониме – самоназвании нации. 
Рассматривая эту теорию, исследователи разделились на группы. 
Одни поддерживали ее, считая, что наконец-то найден тот неуло-
вимый фактор, позволяющий детерминировать нацию. Другие же 
довольно активно критиковали этот тезис. 

К числу наиболее активных критиков принадлежал один из 
ярких представителей социобиологического подхода Л.Н. Гуми-
лев. В своих работах он прямо указывает на ошибочность тези-
са Бромлея о доминирующей роли этнического самосознания в 
процессе этногенеза [6, с. 75]. Однако возражения Л.Н. Гумилева 
по этому поводу, на наш взгляд, недостаточно убедительны. Об 
этом говорит определение этноса, данное им самим: «этнос – кол-
лектив особей, выделяющий себя из всех прочих коллективов». 
При этом Гумилев утверждает, что «нет ни одного признака для 
определения этноса» [6, с. 95]. 

Но ведь он сам выделил этот признак в определении этно-
са. Это этническое (национальное) самоопределение или как его 
называют в этносоциологии – самоидентификация. Этническая 
самоидентификация является фундаментом в национальном со-
знании индивида. Следовательно, оба исследователя в принципе 
говорят об одном и том же. Национальное самосознание, являясь 
по мысли Ю.В. Бромлея социальной категорией, продуктом соци-
альной деятельности и бытия человека, должно быть вторичным 
по отношению к материальным факторам этногенеза – общности 
экономической жизни, территории и т.д. Национальное самосо-
знание не возникает из ничего, силой «божественного духа», оно 
лишь вбирает, аккумулирует, отражает все остальные компоненты 



101

структуры этноса – язык, единство территории и происхождения, 
общность экономической жизни и хозяйственного уклада, общ-
ность культуры. Это позволяет выступать в качестве интегрирую-
щего, системообразующего фактора, соединяющего вышеуказан-
ные признаки в единую дискретную систему, каковой мы считаем 
нацию. И язык, и экономика, и территория, и культура только тог-
да выступают в качестве компонентов структуры нации, когда бу-
дут детерминированы в национальном сознании как уникальные, 
неповторимые признаки, позволяющие отделить представителей 
одной этнической общности от других. Только благодаря гибкой 
открытой системе, каковой является национальное самосознание, 
эти компоненты сливаются в единую систему, образуя нацию, 
становятся частью друг друга и обретают целостность. Вне этой 
системы каждый из них не может претендовать на роль детерми-
нанты этнических общностей.

Будучи системным образованием, национальное самосо-
знание входит в систему нации на правах подсистемы, но под-
системы, являющейся управляющим звеном в структуре нации. 
Все метаморфозы, происходящие в экономике, культуре и язы-
ке нации неизбежно оставляют свой отпечаток в национальном 
самосознании. Вне этого процесса немыслимо существование 
и развитие любой этнической общности. Необходимо отметить, 
что принципы системообразования национального самосознания 
адекватны принципам системы этноса. В ней трудно выделить 
четкую иерархию в структуре компонентов, определить постоян-
ные доминантные признаки детерминирующих данную систему. 
Главные ее качества – целостность и тесная взаимосвязь элемен-
тов структуры. Согласно концепции Ю.В.  Бромлея, операцио-
нальное определение национального самосознания включает в 
себя следующие элементы: представление о типических чертах 
своей общности, ее свойствах как целого, представление о родной 
земле, государственной общности, отношение к культурным цен-
ностям нации [4, с. 176, с. 182, с. 183, с. 189]. Несмотря на относи-
тельную полноту этого определения, в нем отсутствует иерархия 
признаков, не указано доминирование одних компонентов перед 
другими. Этническая самоидентификация или национальное са-



102

моопределение личности является краеугольным камнем, основой 
национального самосознания. Различие же в типах этнической са-
моидентификации у представителей различных национальностей 
позволяет предположить, что и национальное самосознание этих 
народов также различается иерархией своей структуры. Поэтому, 
рассматривая структуру операционального определения «нацио-
нального самосознания», необходимо отметить, что ее компонен-
ты являются рядоположенными. Приоритет какого-либо из них у 
представителей различных национальностей обусловлен другими 
факторами, составляющими уже структуру нации, а также исто-
рическое прошлое данного народа, его взаимоотношения с други-
ми нациями и т.д.

Подводя итоги анализа данного аспекта, касающегося струк-
туры нации, можно отметить, что названная структура не обладает 
жесткой иерархией и среди ее компонентов трудно выделить безу-
словно доминирующие. Национальное самосознание, являясь ре-
зультатом отражения в сознании индивида специфики этнической 
среды, в которой он живет, языка, культуры, хозяйственного укла-
да и т.д. выступает в роли интегрирующего, системообразующего 
фактора, позволяющего выделить данную этническую общность 
из других. Однако процесс глобализации, внося существенные из-
менения в жизнь огромного числа людей, проживающих в нацио-
нальных государствах, превращает в проблему устоявшиеся пред-
ставления, среди которых одной из главных выступает проблема 
идентичности [2]. Как справедливо указывает Д.Н. Батырев, ссы-
лаясь на работу З. Баумана «Индустриализированное общество», 
идентичность выступает своеобразной «призмой, через которую 
рассматриваются, оцениваются и изучаются многие черты совре-
менной жизни» [3, с. 176]. 

Таким образом, процесс национальной идентификации со-
временного человека имеет более сложный, зависящий от мно-
гих обстоятельств, характер. Процесс бурной урбанизации, про-
ходивший во многих странах мира в XX веке, внес существенные 
коррективы в процесс самоидентификации личности. Проблема 
идентичности личности, а, следовательно и ее самоидентифика-
ции, является, как пишет П.С. Гуревич, «ключевой проблемой 



103

философской антропологии» [7, с. 63]. В этих условиях процесс 
национальной идентификации личности в условиях полинацио-
нального, мультикультурного урбанистического сообщества со-
временного глобализированного мира представляется очень 
сложным и болезненным. Он уже не вписывается в рамки при-
мордиалистской теории, которая привязывает данный процесс к 
системе объектных внешних характеристик окружающего мира: 
языку, культуре, образу жизни, материальным условиям суще-
ствования. Для жителя современного мегаполиса это скорее ре-
зультат внутреннего, духовно-культурного самоощущения. Осо-
бенно на фоне проблем с национальной самоидентификацией 
людей, рожденных в межнациональных браках. Речь идет именно 
о самоидентификации, поскольку внешняя, общественная иден-
тификация зачастую следует принятым в данном обществе (или 
государстве) традициям. Это может быть национальность по отцу 
или матери, в зависимости от этих правил и традиций. Но нацио-
нальная самоидентификация может изменяться вкупе с самосо-
знанием личности в течение всей жизни. Так, человек в зрелом 
возрасте может признать себя представителем какой-либо нации 
несмотря на то, что большую часть своей жизни он не обращал на 
это внимания или причислял себя к представителям другой нации 
[15]. Подобный способ национальной самоидентификации более 
объясним с точки зрения постнеклассического подхода (конструк-
тивизма), представители которого считают, что национальная 
идентичность «представляет собой искусственно конвенциональ-
ную конструкцию, продукт коллективного воображения, форми-
руемого при помощи различного рода дискурсивных практик» 
[10, с. 383]. 

Подобное суждение как нельзя более ярко отражает 
философско-антропологическую суть процесса национальной са-
моидентификации современного человека, как результат добро-
вольного, осознанного самостоятельного выбора своей этнокуль-
турной идентичности на основе совпадения мировоззренческих 
взглядов с воображаемой общностью, к каковой он желает себя 
причислить. Разумеется, данный вывод может показаться черес-
чур радикальным, но нельзя не согласиться, что в его пользу гово-



104

рит нарастающая в мире тенденция самостоятельной, личностной 
этнической самоидентификации индивидов. Она сталкивается с 
традиционным примордиалистским способом национальной 
идентификации, принятом во многих обществах, что является 
и будет являться в будущем источником множества конфликтов 
между личностью и обществом. 

Список использованной литературы

1. Бадмаев В.Н. Феномен национальной идентичности 
(социально-философский анализ). Элиста, 2005.

2. Батырев Д.Н. Проблема национальной идентичности в гло-
бализирующемся мире: Автореф. дисс. кан. филос. наук. – Ростов-
на-Дону, 2009.

3. Бауман З. Индивидуализированное общество. М., 2002. 
4. Бромлей Ю.В. Очерки теории этноса. – М., Наука, 1983,  

с. 58.
5. Белл Д. Грядущее постиндустриальное общество. – Москва: 

Академия, 1999.
6. Гумилев Л.Н. Этногенез и биосфера Земли. – М., 1989.
7. Гуревич П.С. Проблема идентичности человека в философ-

ской антропологии // Вопросы социальной теории. 2010. Т. 4.
8. Кишлакова Н.М., Махаматов Т.М. О проблемах националь-

ной идентичности в условиях глобализации // Философия и обще-
ство, № 4, октябрь-декабрь 2013. С. 157–162.

9. Кокберн С. Пространство между нами. Обсуждение гендер-
ных и национальных идентичностей в конфликтах. – М., 2001. 

10. Никифорова П.Г. Проблема национальной идентичности 
в условиях глобализации // Вестник Башкирского Госуниверситета. 
2008. Т. 13. № 2. 

11. Сибирь. Проблемы сибирской идентичности / Под ред. 
Бороноева А.О. СПб., 2003. 

12. Смит Э. Национализм и модернизм: критический обзор 
современных теорий наций и национализма. – М., 2004. 

13. Хантингтон С. Кто мы? Вызовы американской нацио-
нальной идентичности. – М., 2004. 



105

14. Тоффлер Э. Шок будущего. – М.: АСТ, 2008.
15. Этничность и самоидентификация российских евреев. 

Демоскоп weekly. Электронная версия бюллетеня «Население и 
общество». Центр демографии и экологии человека Института 
народнохозяйственного прогнозирования РАН. № 105-106, 17–30 
марта 2003 г. // URL.: http://www.demoscope.ru/weekly/2003/0105/
analit01.php (Дата обращения: 22.03.2020).

УДК 39 
Надыршин Т.М.

Институт этнологических исследований им. Р.Г. Кузеева 
УФИЦ РАН, г. Уфа
timurimp@mail.ru

ГРАНИЦЫ КУЛЬТУРЫ В ШКОЛЕ: 
ОРКСЭ И ЭТНОКОНФЕССИОНАЛЬНАЯ 

ИДЕНТИЧНОСТЬ

Аннотация. Школа с точки зрения антропологии образования вы-
полняет функцию одного из регуляторов и трансляторов культуры в со-
временном обществе. В российской системе образования с введением кур-
са ОРКСЭ эта роль была несколько расширена. Ключевыми проекциями 
влияния этноконфессиональной идентичности в рамках ОРКСЭ являют-
ся такие этапы как выбор модулей и сам процесс преподавания.

Ключевые слова: школа, культурная трансмиссия, антропология об-
разования, этнический фактор в образовании. 

Эта статья посвящена анализу вхождения курса «Основы ре-
лигиозных культур и светской этики» (ОРКСЭ) в систему образо-
вания России и осмыслению факторов выбора религиозных моду-
лей курса. При подготовке статьи использованы статистические 
данные и полевые материалы автора. Изучение данной темы акту-
ально, так как в образовании отражаются религиозные и этниче-



106

ские процессы современного российского общества. Эта работа 
основана на подходе, разработанном антропологической школой 
«Культура и личность» в отношении изучения образования. То 
есть образование рассматривается как инструмент трансмиссии 
культуры. Трансмиссия же культуры – это процесс передачи на-
выков, знаний, устремлений, ценностей и элементов поведения 
[5, с. 56]. Именно через гуманитарные предметы и ОРКСЭ проис-
ходит процесс трансмиссии культуры.

После распада СССР на россиян обрушился поток негатива о 
советской истории. Это дискредитировало в глазах многих людей 
социалистический строй и вызвало ностальгию о дореволюци-
онном времени, которое ассоциировалось с активной деятельно-
стью Русской православной церкви [3, с. 74]. Именно на этом эта-
пе произошло введение нового предмета в систему образования. 
Стремление церкви обеспечить преподавание религии в школе в 
1990-х и 2000-х гг. наталкивалось на сильный протест со стороны 
отдельных сил. Широкий резонанс в российском обществе вызва-
ло Письмо десяти академиков. В этом письме нобелевские лауреа-
ты – Жорес Алферов и Виталий Гинзбург, а также другие крупные 
ученые выступали против проникновения церкви во все сферы 
общественной жизни. Ученые намекнули, что попытки церков-
ных иерархов могут привести страну к расколу.

Почему до момента, когда начал преподаваться курс в школе 
после широкого религиозного возрождения в нашей стране, про-
шло более 20  лет? Можно отметить, что изменения в обучении 
происходят не сразу. Это связано с тем, что любые элементы куль-
туры проникают в образование, в обучение медленно. М. Херско-
виц констатирует, что образование обладает стабилизирующей 
силой общества и пытается минимизировать изменения [4]. Си-
стема образования – одна из наиболее «неповоротливых» сфер 
общества практически в любой культуре. 

Еще в XIX веке возникла идея о том, что сила и выживае-
мость государства очень сильно зависят от мировоззренческой 
основы образования. Немецкий антрополог Оскар Пешель писал, 
что «…народное образование играет решающую роль в войне… 



107

когда пруссаки побили австрийцев, то это была победа прусско-
го учителя над австрийским школьным учителем». Впоследствии 
смысл этих слов был вложен в уста Отто фон Бисмарка. Новый 
предмет заполняет мировоззренческую щель в образовании, воз-
никшую в период между распадом СССР и современностью.

Прописано, что целью учебного курса ОРКСЭ является: 
«Формирование у младшего подростка мотиваций к осознанно-
му нравственному поведению, основанному на знании и уважении 
культурных и религиозных традиций многонационального народа 
России, а также к диалогу с представителями других культур и 
мировоззрений» [1]. 

Ключевым оценочным признаком при анализе этнической и 
религиозной самоидентификации субъектов образования являет-
ся модуль. Это отдельный цикл со своей программой, целями и 
задачами, которые выбирают родители на собраниях, посвящен-
ных курсу. На основании поручения Президента было определено 
шесть модулей. Кроме «Основ православной культуры», которые 
начали преподаваться еще в 1990-е годы, добавились модули тра-
диционных конфессий России: «Основы исламской культуры», 
«Основы иудейской культуры», «Основы буддийской культуры». 
Для тех родителей, которые хотят «изучать всё многообразие рос-
сийской религиозной жизни», предусмотрен модуль «Основы 
мировых религиозных культур». Тем, кто не имеет определённых 
религиозных убеждений, у кого они не сформировались, предо-
ставлено право изучать «Основы светской этики». 

Данные по выбору модулей родителями позволяют выявить 
зависимость между этнической и религиозной структурой, а так-
же показателями выбора модулей. Кроме того, выбор модулей 
на территории региона – определяющий показатель этнической 
и религиозной идентичности субъектов образования. Выбор 
трех модулей («Основы светской этики», «Основы православной 
культуры» и «Основы мировых религиозных культур») составля-
ет более 95%. В значительной части регионов ни один школьник 
не обучался по основам исламской, буддийской или иудейской 
культур. 



108

В некоторых регионах рост религиозных модулей достигает 
очень высоких цифр. Например, в Белгородской области выбор 
религиозных модулей и в первую очередь модуля «Основы право-
славной культуры» с 0% в 2012 году, когда начал вестись предмет, 
вырос до 83% в 2017–2018 учебном году. 

В 48 регионах России произошло увеличение доли родите-
лей, выбравших религиозные модули. В других регионах родите-
ли стали меньше выбирать религиозные модули. К ним относится 
и Республика Башкортостан. Сейчас пока происходит увеличение 
доли тех родителей, которые выбрали религиозные модули, и в 
первую очередь «Основы православной культуры». 

Учитывая малочисленность роста, нельзя говорить о том, что 
увеличение доли родителей, выбирающих религиозные модули, 
подразумевает рост религиозности среди населения. Потому что 
некоторые родители, а также представители духовенства, выска-
зывали недовольство тем, что процедура выбора модуля в отдель-
ных школах и ряде субъектов РФ нарушается. Поэтому важным 
этапом в обеспечении прозрачности выбора стало создание про-
цедуры регламента. Согласно этому регламенту, представители 
духовенства могут участвовать на собраниях вплоть до подписа-
ния родителями заявления на выбор модуля.

Несмотря на то, что этническая и религиозная самоидентифи-
кация оказывают важное влияние на выбор модулей родителями, 
наиболее главным фактором влияния при выборе модулей является 
образовательная среда, которая включает в себя роль администра-
ции школы, материальное обеспечение школы, роль учителя, роль 
отдела образования, тип образовательного учреждения. Данные 
подфакторы настолько сильно переплетены между собой в каж-
дом конкретном случае, что определить степень влияния каждо-
го из них не всегда представляется возможным. Именно поэтому 
амплитуда изменений выбора модулей в разных регионах очень 
высока.

Появление курса ОРКСЭ в школьной программе и его расши-
рение на ступень средней школы, по нашему мнению, носит по-
ложительный характер. Потому что новый предмет и увеличение 



109

доли выбора религиозных модулей дают образованию огромное 
количество архетипических мотивов, которые неизбежно будут 
влиять на нашу культуру. Положительным проявлением можно 
считать отсутствие кризисных и конфликтных явлений относи-
тельно курса в регионе1. Большинство родителей положительно 
оценивает курс и его результаты. Но на данный момент, родители, 
в том числе и те, в чьей жизни религия играет важную роль, пока 
не готовы передать школе функцию религиозной социализации. 
Полевые материалы доказывают, что на всех модулях курс вос-
питывает патриотизм, развивает этническую осведомленность 
школьников, дает знания и формирует положительное отношение 
к другим народам [2].

Список использованной литературы

1. Издательство «Просвещение». Об учебном курсе. Ком-
плексный курс «Основы религиозных культур и светской этики»; 
URL: http://old.prosv.ru/umk/ork/info.aspx?ob_no=20402

2. Надыршин Т.М. Религия и школа в условиях введения курса 
ОРКСЭ (Опыт Республики Башкортостан). – Уфа: Диалог, 2017. 
134 с.

3. Пигорева О.В., Ильина З.Д. Расширение знаний о религии в 
образовательном пространстве РСФСР – России в конце 1980-х – 
2000-х гг. // Ученые записки. Электронный научный журнал Кур-
ского государственного университета. – 2015. – Т. 3. – № 35. – 
С. 73–81.

4. Herskovits M.J. Education and Cultural Dynamics // American 
Journal of Sociology. 1943 (48). – № 6. – Р. 737–749.

5. Spindler G.D. Anthropology and Education: An Overview: 
(1955).  // Fifty years of anthropology and education, 1950–2000  / 
G.D.  Spindler. – Mahwah, N.J: L.Erlbaum Associates, 2000. –  
P. 53–73.

1 ПМА. 2012–2019.



110

УДК 008.2/304.444
Сулейманова М.Н.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

suleymanie@mail.ru

ФОРСАЙТ-СЕССИЯ «ЭТНОПОЛИТИЧЕСКИЕ 
ПРОЦЕССЫ И МЕЖЭТНИЧЕСКИЕ ОТНОШЕНИЯ 

В РЕСПУБЛИКЕ БАШКОРТОСТАН: ПЕРСПЕКТИВЫ, 
ОСНОВНЫЕ ЗАДАЧИ И РЕШЕНИЯ»: 
КЛЮЧЕВЫЕ МОМЕНТЫ И ИТОГИ

Аннотация. В статье рассмотрены ключевые моменты и итоги 
форсайт-сессии «Этнополитические процессы и межэтнические от-
ношения в Республике Башкортостан: перспективы, основные задачи и 
решения», прошедшей в г. Уфе 27 марта 2020 г. в рамках Всероссийской 
молодежной научной школы-конференции «Соотношение конфессио-
нальной, этнической, региональной и гражданской общероссийской иден-
тичности в общественной и политической среде Республики Башкорто-
стан». Эксперты, вузовские преподаватели и студенческая молодежь 
рассмотрели основные тренды этнополитической ситуации и межна-
циональных отношений в Республике Башкортостан, проанализировали 
направления, особенности, возможности и риски, отработали модели 
развития в данной сфере общественной жизни на ближайшее десяти-
летие. 

Ключевые слова: форсайт-сессия, этнополитические процессы, ме-
жэтнические отношения, Республика Башкортостан, модели развития, 
тренды. 

Вступив на путь реформ в постсоветский период, Республика 
Башкортостан переживает на протяжении последних десятилетий 
сложные, порой противоречивые по своему характеру процес-
сы. Во многом изменившие общественно-политическую жизнь 
реформы породили сложные проблемы во всех сферах жизни и 
серьезно повлияли на характер межнациональных отношений, 



111

обнаживших немалый межэтнический конфликтный потенциал. 
Объективно он обусловлен, в частности, сложностью, полиэтнич-
ностью и дисперсностью территориального расселения людей, 
которое в основных очертаниях сложилось в результате много-
векового переселения и взаимодействия народов в Башкортоста-
не. В этой этнополитической и социокультурной ситуации очень 
важно понять, в каком обществе сегодня живут люди, каков ха-
рактер и перспективы развития межэтнических отношений, их 
возможности и вклад в изменение сложившегося положения. Это 
стало целью и содержанием Форсайт-сессии1 «Этнополитические 
процессы и межэтнические отношения в Республике Башкорто-
стан: перспективы, основные задачи и решения», организатором 
и модератором которого выступила кандидат исторических наук, 
доцент кафедры истории РБ, археологии и этнологии М.Н. Су-
лейманова (автор данной статьи). Он был проведен в рамках на-
учной школы-конференции Всероссийской молодежной научной 
школы-конференции «Соотношение конфессиональной, этниче-
ской, региональной и гражданской общероссийской идентично-
сти в общественной и политической среде Республики Башкор-
тостан», организованной на базе Института истории и государ-
ственного управления ФГБОУ ВО «Башкирский государственный 
университет», прошедшей 26–28 марта 2020 г. в г. Уфе. Команда 
из числа вузовских преподавателей, экспертов и студенческой мо-
лодежи отработала на ближайшее десятилетие модели развития 
этнополитической ситуации и межнациональных отношений в 
Республике Башкортостан. Перед участниками форсайт-сессии 
стояла задача в течение полутора часов: 

– обсудить и сформировать единое понимание современ-
ных трендов/тенденций2 в сфере межнациональных отношений  
в Республике Башкортостан (РБ); 

1 Форсайт (англ. foresight – видение будущего) – процесс систематических 
попыток заглянуть в отдаленное будущее науки, технологии, экономики и обще-
ства с целью определения областей стратегических исследований и технологий, 
которые вероятно смогут принести наибольшие экономические и социальные вы-
годы // https://1timer.ru/lajfhaki/forsajt-sessiya/ 

2 Тренд – это устойчивое явление, направление, наблюдаемый процесс, раз-
вивающийся в определенном направлении в актуальное время.



112

– оценить сильные и слабые стороны тех или иных моделей 
развития этнополитической ситуации и межэтнических отноше-
ний в РБ; 

– учесть возможности и риски предложенных проектов;
– создать примерную модель развития этнополитических 

процессов в РБ, в которой будут отражены явления, процессы, 
технологии, форматы, события, и которые можно осуществить в 
течение ближайших лет, а также ресурсные возможности регио-
нального сообщества, этнополитических сил, национальных дви-
жений, научно-экспертных сообществ, образовательных органи-
заций; 

– рассмотреть риски и угрозы, негативно влияющие на раз-
витие этнополитических процессов и межэтнических отношений 
в регионе, и пути их минимизации. 

Форсайт-сессия включала в себя несколько важных этапов 
работы. 

1. Генерирование карточек с раздроблением трендов/тенден-
ций развития этнополитической ситуации и межэтнических отно-
шений в РБ на явления, более узкие пути развития, направления, 
процессы.

2. Анализ направлений (сильные и слабые стороны, возмож-
ности и угрозы).

3. Сопоставление анализа, генерирования технологий, желае-
мых событий, угроз для каждого тренда.

4. Подведение итогов форсайт-сессии.
На первом этапе участники, разделившись на 5 небольших 

групп, сформировали для себя единое понимание характерных 
трендов или тенденций в сфере межнациональных отношений и 
этнополитических процессов современного Башкортостана, и вы-
брали для анализа один из нижеизложенных:

– сложность и мозаичность национального состава населе-
ния. Усложнение структуры регионального сообщества;

– основные тренды в национальной политике РБ определяют-
ся федеральной повесткой;

– искусственно созданные политические и социальные ниши 
по заполнению общественного пространства; 



113

– заметное ослабление и размывание региональной идентич-
ности и, как следствие, отток населения, особенно молодежи; 

– основные силы, влияющие на внутриполитическую ситуа-
цию в РБ – этнополитические организации и движения; 

– активная культурно-просветительская работа различного 
рода НКО, национально-культурных автономий и т.д.;

– социокультурные и ценностные изменения современного 
башкирского и других обществ;

– причудливое сочетание традиционных и новых черт культу-
ры. Усиление архаики;

– рост протестной активности (языковые митинги, протест-
ные выступления в защиту национальных символов башкирского 
народа – Салавата Юлаева, Шихан Торатау, Куштау);

– возникновение и развитие деструктивных идеологий; 
– взаимодействие местного общества и мигрантов. 
Далее, участники «раздробили» выбранный ими тренд на 

явления, более узкие пути развития, направления, процессы, ха-
рактерные особенности и в краткой ёмкой форме записали это на 
карточках.

Так, для тренда «Возникновение и развитие деструктивных 
идеологий» характерными особенностями были отмечены управ-
ляемость деструкцией, снижение численности деструктивных со-
обществ; 

– для тренда «Рост протестной активности (языковые митин-
ги, протестные выступления в защиту национальных символов 
башкирского народа – Салавата Юлаева, Шихан Торатау, Куш-
тау)» – рост протестной активности; возрастание экологических 
протестов;

– для тренда «Причудливое сочетание традиционных и новых 
черт культуры. Усиление архаики» – стандартизация духовной 
жизни человека, широкое распространение «массовой культуры», 
реставрация старых архаических пластов культурной жизни; 

– для тренда «Основные тренды в национальной политике РБ 
определяются федеральной повесткой» – национальная политика 
в республике имеет свои особенности, несмотря на федеральную 
повестку; 



114

– для тренда «Заметное ослабление и размывание региональ-
ной идентичности и, как следствие, отток населения, особенно 
молодежи» – утрата региональной идентичности. 

На втором этапе форсайт-сессии участниками был проведен 
анализ с целью выявления сильных и слабых сторон тренда, воз-
можностей и рисков. 

По мнению участников команды, выбравшей тренд «Воз-
никновение и развитие деструктивных идеологий», сильной 
стороной были определены: активизация гражданского обще-
ства, управляемость этого процесса. Отсюда участниками были 
выявлены такие возможности – наличие у государства всех воз-
можностей для управления этим процессом, снижение нагрузки 
на институт государства введением общественных институтов 
контроля и, наконец, возможность помощи государству извне 
(зарубежье). В качестве слабых сторон были определены – не-
обходимость введения ограничений и привлечения силовых ре-
сурсов, рост энтропии в гражданском сообществе. Угрожающим 
в развитии деструктивных идеологий с точки зрения участников 
является повышение сопротивляемости и риск роста непрофес-
сионализма, а также уход в подполье деструктивных сообществ 
(латентные формы).

Актуальными событиями в жизни башкирской обществен-
ности и республики, в целом, стали события, сформулированные 
в виде тренда «Рост протестной активности (языковые митинги, 
протестные выступления в защиту национальных символов баш-
кирского народа – Салавата Юлаева, Шихан Торатау, Куштау)». 
Были отмечены такие сильные стороны происходящего, как ши-
рокое обсуждение проблем, открытость и доступность информа-
ции, возможность сравнивания различных оценок социальной си-
туации, знакомство с различными культурами и субкультурами, и 
отсюда возможность воздействия на общественность. Слабостью 
данных событий в республике стали обилие фейковых инфор-
мационных поводов, чрезмерное обилие информации, что ста-
ло, безусловно, угрозой и привело к утере социально значимой 
информации, монополизации информационного пространства 
крупными холдингами (СМИ), к резкому финансовому контролю 



115

властных бизнес-структур и, следовательно, к контролю над ком-
муникациями республики и страны, в целом.

При анализе тренда «Причудливое сочетание традиционных 
и новых черт культуры. Усиление архаики» была отмечена вклю-
ченность культурного пространства республики в глобальные 
процессы, что дает возможности модернизации развития. В то же 
время, это грозит утратой региональной идентичности и рискует 
приобрести конфликт модерна и архаики. 

В числе важнейших моментов тренда «Основные тренды в 
национальной политике РБ определяются федеральной повест-
кой» было предложено учесть, что федеральная повестка реаги-
рует на общеглобальные процессы, и это открывает возможности 
приобщения к общемировым тенденциям. Слабым местом дан-
ного процесса участники сочли игнорирование местных нацио-
нальных особенностей и, как следствие, возможность конфликта 
между федеральными органами и региональными. 

– для тренда «Заметное ослабление и размывание региональ-
ной идентичности и, как следствие, отток населения, особенно 
молодежи» расширение кругозора, возможностей, что важно осо-
бенно для молодежи. Это дает возможности приобщения к обще-
российским и мировым тенденциям, не замыкания в узких рам-
ках региональной общественно-политической действительности.  
Но одновременно это таит угрозу утраты региональной идентич-
ности.

Таким образом, проделанный участниками форсайт-сессии 
анализ позволил сфокусировать свое внимание на основных мо-
ментах – положительных и негативных, на возможностях и ри-
сках/угрозах тех или иных тенденций в данной сфере обществен-
ной жизни. 

После этого уже можно было приступать к процессу моде-
лирования будущих событий или сценариев развития процессов 
этнополитического характера и межэтнических взаимодействий 
в республике на ближайшее десятилетие. И следующим шагом в 
проведении форсайт-сессии стала выработка конкретных мер, ко-
торые бы способствовали реализации предпочтительных сцена-
риев развития того или иного тренда. Для этого участникам сле-



116

довало ответить на вопросы: что, как, каковы риски и угрозы для 
развития того или иного направления развития. Также должны 
были определить: что они хотели бы осуществить в ближайшее 
десятилетие и описать конкретные шаги, мероприятия; что они 
могут сделать относительно выбранного тренда; кто конкретно 
будет финансировать предложенные проекты, кто будет проек-
тировать и на каких уровнях (федеральный, региональный); как 
помочь местным сообществам в реализации их интересов; какие 
проекты можно реализовать в РБ в ближайший период, например, 
до 2025 г.

Команда, работавшая над трендом «Возникновение и разви-
тие деструктивных идеологий», в основе решения проблем виде-
ла объединение усилий общества и государства с тем, чтобы в бу-
дущем, в частности, предупредить латентизацию сообществ. Ими 
было предложено проводить учеными по заказу и при поддержке 
государства активный мониторинг общественной жизни, прежде 
всего, этноконфессиональной ситуации в республике. Одновре-
менно соответствующие государственные органы должны были 
активизировать работу с конфессиями и общественными органи-
зациями. 

Основными моментами в разборе сценариев развития трен-
да «Рост протестной активности (языковые митинги, протестные 
выступления в защиту национальных символов башкирского на-
рода – Салавата Юлаева, Шихан Торатау, Куштау)» были опреде-
лены – системная работа по ликвидации социальных проблем, 
устранение причин конфликтных ситуаций, либерализация СМИ. 
Отсюда решение проблем виделось, например, в открытии нацио-
нальных школ, бережном отношении к национальным языкам и 
символам, и в более радикальном решении – прекращении раз-
работок природных богатств РБ. 

При моделировании направлений развития тренда «Причуд-
ливое сочетание традиционных и новых черт культуры. Усиление 
архаики», команда участников выделила необходимость исследо-
вания актуализации национального фактора и проявлений неоар-
хаики. В качестве мер реализации прозвучало создание практик 
описания региона, ее этноспецифики для выявления неоархаич-



117

ных явлений, в соответствии с этим внесение изменений в школь-
ное образование и в повестку СМИ, определение способов инте-
грации архаики в современное искусство, культуру, в обществен-
ные отношения. 

Рассмотрение моделей развития тренда «Основные тренды 
в национальной политике РБ определяются федеральной повест-
кой», участники выделили следующие важные моменты – это 
принятие новой концепции национальной политики РБ с учетом 
интересов местных этносоциальных сообществ, реализация про-
ектов по исследованию этноконфессиональных процессов, со-
хранение мира и стабильности, этноконфессионального много-
образия. Для достижения этого, по их мнению, необходимо про-
ведение тематических научных семинаров, разработка учебных 
программ, поддержание сложившейся модели взаимодействия, 
вместе с тем, в республике сохраняется риск возникновения кон-
фликта между федеральными и региональными органами власти. 
Отсюда риск возникновения реакции на это со стороны местных 
сообществ и ее непредсказуемость. Кроме того, проблемой могут 
быть дефицит кадров, вопросы финансирования, резкое ухудше-
ние социально-экономической обстановки.

При моделировании будущих событий тренда «Заметное 
ослабление и размывание региональной идентичности, и, как 
следствие, отток населения, особенно молодежи», участники 
отметили необходимость субсидирования экономики, развития 
крупного производства в республике, предоставление большей 
внутренней, и прежде всего, финансовой самостоятельности, 
дополнительных вложений в культуру региона. Отсюда проис-
текает необходимость брендирования региона в мировом куль-
турном пространстве, создания пиар-холдинга мирового уровня 
для региона, развития фильмографии, рекламирующей культуру 
и историю региона, проведения гибкой политики в языковой сфе-
ре, развития культа местных святых с целью создания культурно-
религиозных центров «Малой родины», развития преподавания 
«регионоведение», как направления обучения, истории и куль-
туры края для развития регионального самосознания. Игнори-
рование местных инициатив и потребностей грозит дальнейшей 



118

утратой региональной идентичности, привлекательности регио-
на в глазах молодежи. 

В конце состоялось подведение итогов форсайт-сессии. До-
стигнутые результаты анализа общей ситуации по развитию этно-
политических процессов могут быть очень широко использованы, 
например, в форме рекомендаций заинтересованным обществен-
ным организациям, министерствам, при разработке государствен-
ных и учебно-образовательных программ.

Таким образом, в ходе проведения данной форсайт-сессии 
участниками была проделана достаточно значимая по содержанию 
работа по анализу актуальных направлений в такой сфере жизни 
общества как межнациональные отношения и этнополитическая 
ситуация в республике, были рассмотрены их модели развития на 
ближайшее десятилетие. В результате обсуждений было сформи-
ровано единое понимание происходящих в Башкортостане совре-
менных этнополитических тенденций, оценены сильные и слабые 
стороны тех или иных моделей развития межэтнического взаимо-
действия, учтены возможности и риски предложенных проектов. 
Также были рассмотрены технологии, форматы, события, кото-
рые можно осуществить в течение ближайших лет, и ресурсные 
возможности регионального сообщества, этнополитических сил, 
национальных движений, научно-экспертных сообществ и обра-
зовательных организаций.

Список использованной литературы

1. Форсайт-сессия. Что это такое простыми словами // 
https://1timer.ru/lajfhaki/forsajt-sessiya/ 

2. Межэтнические отношения и религиозная ситуация в При-
волжском федеральном округе. Экспертный доклад 2015 года. 
Под общей редакцией академика В.А. Тишкова. Москва – Орен-
бург, 2015. – С. 14–35.

3. Стабильные межнациональные отношения в РБ – резуль-
тат совместной работы органов власти и общества. 13 февраля 
2020 г. Центр гуманитарных исследований МК РБ // https://cgi-rb.
ru/2020/02/13/стабильные-межнациональные-отношени/



119

УДК 39 (793)
Шагапова Г.Р.

Башкирский государственный университет, 
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

shagapovanfbgu@mail.ru

ЭТНИЧЕСКАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ И ИГРА

Аннотация. В докладе рассмотрена игровая культура народов Ре-
спублики Башкортостан: башкир, русских, татар, крещеных татар, 
марийцев и удмуртов. Для анализа взяты три игры: «Пять камешков», 
«Веревочка», «Альчики». Сделан вывод, что игры народов Республики 
Башкортостан и – шире – народов Поволжья и Приуралья обнаружива-
ют много общих черт, порой детальное совпадение. Этническая иденти-
фикация игровой культуры в отдельно взятом этносе достигается через 
игровой фольклор, терминологию игры, материал игрушек и игрового ин-
вентаря.

Ключевые слова: игра, игровая культура, игра «Пять камешков», 
игра «Веревочка», игра «Альчики», этническая идентификация, игровой 
фольклор, игровая терминология, игровой инвентарь.

Культура – понятие сложное, многогранное, включающее в 
себя множество аспектов, в т. ч. и игры. Игра как явление трудно 
поддается определению, поскольку в нее представители различ-
ных наук – психологии, педагогики, философии и др. – вкладыва-
ют свое содержание. 

В этнографической науке под игрой понимается непродуктив-
ный вид деятельности, где смысл происходящего лежит в самом 
процессе, а не в его результате. Игровой процесс преимуществен-
но связан с периодом детства и взросления, но, всё же, и в зрелом 
возрасте людям не чужды развлечения и игры.

Классификация игр чрезвычайно сложный вопрос, посколь-
ку игры разноплановые, разножанровые, разновозрастные и пр. 
Единая классификация игр, по-видимому, не будет создана, так 
же, как и нет на сегодня единой классификации сказок. В данном 



120

случае мы использовали половозрастной принцип систематиза-
ции материала, выделяя игры мальчиков, игры девочек, детские 
игры, подростковые и взрослые.

Рассмотрены игры башкир, русских, татар, крещеных татар, 
марийцев и удмуртов, проживающих на территории Республи-
ки Башкортостан. Мы ставим целью показать космополитичный 
характер игровой культуры, где этническая идентификация идет 
не через игровые действия и приемы, а через игровой фольклор, 
терминологию, наименование игры. Будут рассмотрены девичья 
игра – «Пять камешков», игра мальчиков «Альчики» и общая игра 
«Веревочка». Источниковую базу составили собственные поле-
вые материалы автора по башкирам, татарам, крещеным татарам, 
русским, удмуртам и марийцам. Кроме того, привлекался опубли-
кованный материал по народам Поволжья и Приуралья. 

Девичьи игры «Пять камешков». Описание игры дано по 
полевым материалам, записанным у башкир РБ [1]. Очень простая 
по своей сути игра, чрезвычайно сложная в исполнении. Для игры 
требуется 5 камешков размером около 1,5-2 см. Камни берутся в 
руки, перемешиваются и подкидываются вверх, и тут же их ловят 
на оборотную сторону ладоней обеих рук, сведенных вместе. За-
дача не так-то проста, как кажется. Игра идет по усложняющейся 
схеме, каждый раз выводя игроков, выражаясь современным язы-
ком, на следующий уровень. Поймав пять камней, все пять под-
кидываются вновь, но теперь ловятся четыре камня, пятый дол-
жен упасть на пол; в следующий ход игрок должен поймать три, 
затем два и один камень. Наступает второй уровень игры, когда 
проводятся те же манипуляции, но уже не с двумя руками, а с 
одной. Игрок, успешно прошедший и второй уровень, выходит на 
третий. На третьем этапе большой и указательный пальцы левой 
руки изображают «ворота»; один камень является «атаманом», он 
лежит на полу, четыре камня в игре. Игрок подкидывает правой 
рукой четыре камня, и, пока камни летят, он «загоняет» атамана 
правой рукой в «ворота» левой руки, а затем ловит четыре камня 
в правую руку. Далее игрок подкидывает три камня с тем, что-
бы поймать их позже, а тем временем забрасываются в «ворота»; 



121

затем подкидываются два, три загоняются в «ворота», и в конце 
четыре камня загоняются в «ворота», а один надо успеть поймать 
в воздухе.

На завершающем этапе игры игрок подкидывает камни одной 
рукой и пока они летят, произносит фразу: «Мёдом угощаю»; при 
этом касается указательным пальцем правой руки языка и пола, и 
должен успеть поймать камни. В следующий раз, он подкидывает 
пять камней, но ловит четыре, произнося другую фразу, и про-
делывая те же действия указательным пальцем, проговаривает: 
«Маслом угощаю». Затем подкидываются пять камней, ловятся 
три, а фраза звучит: «Сметаной угощаю». Подкидываются пять 
камней, ловятся два, игрок говорит: «Катыком угощаю». И на за-
ключительном шаге игрок из пяти должен поймать один камень, 
при этом говорит: «Блинами угощаю».

Прошедший все уровни игрок является победителем, ошибка 
на любом шаге игры означает переход хода к другому. Это была 
любимая всесезонная игра девочек, которая отрабатывает реак-
цию, скорость, ловкость, сноровку, расчёт. Девочки с собой по-
стоянно носили несколько любимых камешков, одного из них 
считали атаманом. Сложность описания отнюдь не означала дли-
тельности действия: она была динамична, опытные игроки могли 
пройти все уровни за 2-3 минуты. 

Современные дети игру знают, но только на севере и северо-
западе Республики Башкортостан (Татышлинский р-н, 2010 г.; 
Янаульский р-н, 2014 г.), хотя она и здесь не особо известна [1]. В 
других районах республики игра не фиксируется у детей в активе. 
Что касается старшего поколения, независимо от места прожи-
вания и национальности, то абсолютно все информаторы описы-
вают ее как самую любимую и популярную. Кроме башкирских 
девочек, игра была известна русским, татарам, марийцам, удмур-
там, чувашам, и она – игра – для всех этносов является аутен-
тичной, поскольку аналогичные игры описаны и на территории 
проживания материнских этносов. Обращает на себя внимание 
следующее: название игры везде одинаковое, одинаковый игро-
вой инвентарь и правила её проведения. 



122

Этническим маркером в игре выступает фольклор, по-
скольку:

1) название игры всегда на языке оригинала звучит как «Пять 
камней»: у башкир и татар «Биш таш», у русских «Пять камней», 
у марийцев «Вич ку», у удмуртов «Из вить»;

2) игровой фольклор отсутствует. Но в конце игры игрок про-
говаривает якобы выставляемое угощение, и вот здесь мы заме-
чаем особенности культуры. Нам известно два варианта особого 
окончания игры – у башкир и у марийцев. И если у башкирских 
детей фигурируют мёд, масло, сметано, молоко – еда кочевников-
скотоводов, то у марийских детей «угощением» выступают бли-
ны, оладушки, каши, т.е. перед нами блюда земледельческой кух-
ни. У удмуртов, русских, татар подобные «угощения» нами не 
зафиксированы.

Можно констатировать, что именно своеобразие игрового 
фольклора девичьей игры «Пять камешков» позволяет ей сохра-
нять этническое своеобразие. 

Игра «Альчики». Юношеская игра. Описание дается по 
полевым материалам, записанным у башкир, татар, русских  
в РБ [1]. 

Для игры необходим инвентарь: для этого маленькие сустав-
ные кости мелкого рогатого скота вываривались, очищались до 
бела и после использовались в игре. Косточка имеет четыре сто-
роны, каждая из которых имеет свою «стоимость». Выигрышная 
сторона впалой спинкой называется «алсы» (отсюда название 
игры «альчики»), противоположная ей называется «бук», а ещё 
есть сторона «сик» и «туй».

Для игры нужна ровная широкая площадка, в неё играют вес-
ной и летом, то есть игра носит сезонный характер. Количество 
игроков могло быть любым.

Суть игры состоит в выбивании костей. Допустим, четыре 
игрока договариваются об участии в игре, 4 на один кон выстав-
ляют по 3 косточки. Сначала следует жеребьевка для определе-
ния порядка хода: игроки бросают по одной кости, и тот, у кого 
кость ляжет стороной алсы, начинает игру. В случае, если у двух 
игроков выпадут одинаковые стороны, то проводят переигровку. 



123

Определив порядок хода, приступают, собственно, к игре. Чертит-
ся линия от нее на расстоянии 1,5-2 м, игроки выстраивают в ряд 
по три косточки. Игрок, начинающий игру, прицеливается и вы-
бивает костью (это может быть и другая кость, а может быть бита, 
которая искусственно утяжелялась свинцом, залитым через ды-
рочку в кости) – другие кости. Его задача сбить максимальное ко-
личество косточек, выбив их за черту. Те кости, которые вылетели 
за «границу» и упали стороной алсы, он забирает себе и далее он 
же продолжает игру. То есть, оставшиеся кости вновь выстраива-
ются и выбиваются. Если же кости не выпали за черту или же нет 
ни одной косточки, упавшей стороной алсы, то осуществляется 
переход хода. Когда выделенные на кон кости выбывают из игры, 
игроки выставляют новые. Тот игрок, у которого в итоге окажется 
больше всего косточек, является победителем. Нередко бывало и 
так, что у неудачливого игрока не оставалось ни одной косточки, 
и тогда не возбранялось «брать в долг», с последующей отдачей 
или «отработкой» долга. Информаторы нередко отмечают подоб-
ную долговую кабалу, доводившую игроков до абсурда. Детская 
«долговая кабала» является прямым следствием азартного харак-
тера мужской игры в кости, каковой она была еще в средневеко-
вье и античности. Напомним также, что именно из игры в кости 
происходят карты, а уж что представляет из себя карточный долг 
– известно всем. Кости были предметом гордости мальчика и счи-
тались богатством, их хранили в тайниках, укрытиях, им обмени-
вались и ими дорожили. 

Не вдаваясь в подробности анализа, отметим, что в альчиках 
до нас дошел древний языческий обряд, направленный на сохра-
нение благополучия стад животных и защиты их от болезней и 
эпидемий. Очевидно, перед нами скотоводческий обряд, но игра 
имеет очень широкое распространение, известная и земледельче-
ским народам. В культуру последних игра попала весьма и весьма 
рано, а потому необходимо считать её аутентичной для русских, 
марийцев, удмуртов и пр. 

К сожалению, игру «Альчики» следует признать исчезнув-
шей, так как овечьи суставные косточки сегодня практически не-
доступны, эту часть туши животного в наши дни в пищу не упо-



124

требляют, следовательно, нет и косточек. Но, именно альчики по-
казывают удивительную пластичность игровой культуры: их роль 
взяли на себя шашки, в форме игры «Сбивалки» или «Чапаев». 

В наших полевых записях и в опубликованных материалах  
по играм в косточки ни у кого не отмечается игровой фольклор. 
Но, тем не менее, мы можем назвать специфические этнические 
черты игры. 

В первую очередь – название: у башкир и татар игра назы-
вается «ашык», у удмуртов – «козлокъёс», у марийцев – «шыгы-
ле», у русских «бабки», у крещеных татар Республики Башкор-
тостан – «гузнаки». Во-вторых, для игры, как правило, использу-
ются кости овец и коз. Но у русских и крещеных татар для игры 
могли использовать кости свиней и коров. Во всех рассмотренных 
случаях название игры и есть название данной кости в анатомии 
животных. В этом плане весьма показательно кряшенское слово 
«гузнаки», что является адаптацией к татарскому языку русско-
го слова козны. А русским словом «бабка» и сегодня называют 
суставную кость у животных. В-третьих, названия сторон костей 
в языках русских, татар, башкир, удмуртов и марийцев не всег-
да совпадают, что свидетельствует об их своеобразии. Детально 
название сторон изучено только в марийской игре «Шыгыле»  
М.А. Ключевой, где она приходит к выводу, что в игре пять тер-
минов заимствованы из тюркских языков, два из русского, один 
общеалтайский термин, и еще один термин невыясненного проис-
хождения [2]. Тем не менее, отметим важную деталь: «стоимость» 
сторон кости во всех культурах одинаковая. 

Игра «Веревочка». Описание игры дано по полевым мате-
риалам, записанным у башкир, русских и марийцев РБ [1].

Для игры требуется небольшая бечевка длиной около метра-
полтора, концы которой связываются между собой. В игре при-
нимают участие мальчики и девочки, и она популярна не только 
у подростков, но и у взрослых тоже. В игре могут участвовать  
2-3 человека.

Веревочку одевают на руки таким образом, чтобы веревочка 
лежала ниже четырех пальцев руки, а большой палец находил-
ся ниже веревочки. Игровой сюжет, как всегда прост на первый 



125

взгляд: пальцами и, помогая себе кистями рук, при помощи под-
хватов и поворотов делают схематические рисунки. То есть один 
игрок сам изображает, к примеру, фигуру «бабочка», а партнер 
должен из неё сделать фигуру «пила» или «домик», снимая и пе-
рехватывая веревки по особой схеме (или формуле). В принципе, 
игра может идти до бесконечности, все зависит от смекалки и лов-
кости игроков.

Сценарий развития игры может быть всем известным зара-
нее, когда участники пользуются готовыми формулами, но неред-
ко игроки могут проявить самостоятельность и придумывать соб-
ственные ходы. Игра способствует развитию ума, логики, образ-
ного мышления. Пожалуй, по праву это «веревочная головолом-
ка», и она известна во всем мире под названием «Колыбель для 
кошки». Все народы, проживающие в Республике Башкортостан и 
шире, Поволжья и Приуралья, её хорошо знают, игра существует 
в современной культуре.

Трудно вести речь о характерных этнических чертах данной 
игры. Но все же можно отметить одну деталь: получаемые в игре 
фигуры имеют, как правило, свои названия. Например, у башкир 
базовая фигура называется «домик», а у русских «бабочка». Есть 
у башкир фигура «пила» (бысҡы), при этом проводятся движе-
ния, имитирующие процесс пиления. К сожалению, информация 
о названиях фигур эпизодична и фрагментарна, но в том, что они 
были, сомневаться не приходится. На данный момент осущест-
вляется поиск фигур и их оригинальных названий у народов По-
волжья и Приуралья. 

Таким образом, мы видим, что при сохранении основ игры, 
этническая оригинальность проявляется в деталях, позволяя иден-
тифицировать и отличать игру башкир, русских, татар, крещеных 
татар, марийцев и удмуртов.

Изучение игр народов Республики Башкортостан позволяет 
сделать однозначный вывод о чрезвычайно близких чертах игро-
вой культуры. Но это не означает, что игра не имеет выраженной 
этнической специфики. Этническую идентификацию мы видим 
в игровом фольклоре, который показывает реалии окружающего 
мира; в используемых предметах и материалах для изготовления 



126

игрушек игрового инвентаря; в игровой терминологии, четко ото-
бражающей образ жизни этноса (ср. водящий көтөүсе или пастух 
в башкирских, татарских играх, а в русских его именуют попом).

Игровая культура чрезвычайно пластичная, консервативная 
часть человеческой жизни, но, в то же время, четко приспосабли-
вающаяся к инновациям. 

Поскольку игра отражает образ жизни населения, постольку 
при смене традиционных форм жизни или при изменении части 
формата ряд игр становится невостребованной, и, будучи непо-
нятой, исчезает из обихода. Это печальный факт, но объективный. 
Между тем, некоторые игры незаслуженно забыты, они вполне 
могут вписаться в современную жизнь, их надо «вернуть» в со-
временное общество. Для этого нами был проведен workshop «Эт-
ноигротека», ставящая целью не только теоретическое освещение 
игровой культуры, но и проведение практического занятия, в ко-
тором участники сыграли в предложенные им игры «Веревочка» 
и «Пять камешков». Ведущими было приготовлено необходимое 
оборудование – веревки и камешки. По ходу выступления и объ-
яснения материала мы показали на практике правила и приемы 
игры, предлагая участникам тут же ее опробовать.

Ожидаемо было, что участники воркшопа не знали игры 
«Пять камешков» и попытки продвинуться в ней даже на один 
шаг не всегда были успешными. Игра «Веревочка» некоторым из 
присутствующих была знакома и здесь появилась возможность 
вспомнить её правила. Любопытно, что сложность процесса не-
сколько озадачила игроков, так как формат исполнения не привы-
чен современному человеку. Практически никто не смог продви-
нуться далее первых двух шагов первого уровня. И это тем более 
было интересно, так как мы – дети технологического прогресса – 
привыкли снисходительно относиться к культуре XIX века. Что 
касается игры «Альчики», то она в настоящее время не поддается 
апробации на практике, т.к. отсутствует необходимый инвентарь, 
что вызывает сожаление. 

Нет необходимости говорить о достоинствах традиционных 
игр, обладающих разноплановыми действиями на человека. Игры 
требуют возрождения. Именно поэтому мы считаем успешным 



127

опыт проведения первой «Этноигротеки», позволившей привне-
сти подзабытые традиционные игры в современную жизнь.

Список использованной литературы

1. Полевые материалы автора 2010–2013, 2020 гг.
2. Ключева М. Марийская лексика игр с костями и деревяш-

ками (в тюркском, русском и финно-угорском контексте) // Урало-
алтайские исследования. – 2013.– № 1. – С. 99–114.

УДК 316.43, 343.92
Шпилев Д.А., Шлягина Е.Н.

Национальный исследовательский Нижегородский 
государственный университет им. Н.И. Лобачевского, 

г. Нижний Новгород
shpilev72@mail.ru, evaryabinina@yandex.ru

ОБЪЕКТИВНЫЕ И СУБЪЕКТИВНЫЕ ФАКТОРЫ, 
ВЛИЯЮЩИЕ НА СОЦИАЛЬНОЕ САМОЧУВСТВИЕ 

СОТРУДНИКОВ ПОЛИЦИИ

Аннотация. На основании данных анкетного опроса анализируются 
интегральные оценки социального самочувствия сотрудников полиции – 
уровень оптимизма, отношения с коллегами по работе, качества семей-
ной жизни, успешности судьбы, степень социальной изоляции, качество 
социальных гарантий; делаются выводы о наличии проблем, требующих 
скорейшего решения.

Ключевые слова: социальное самочувствие сотрудника полиции, 
материальное положение, отношения с коллегами, условия проживания, 
брак и семья, дети, карьера.

Как известно, во всем мире работа полицейского связана с 
опасностью и высоким уровнем стресса. Чтобы успешно справ-
ляться с вызовами и сложностями повседневной работы, поли-



128

цейский должен постоянно ощущать поддержку и государства 
(определенный уровень оплаты труда, довольствия, социальной 
защищенности), и своих близких (устроенный быт, хорошие се-
мейные отношения, благоприятная обстановка в ближайшем со-
циальном окружении). Иными словами, речь идет об объективных 
и субъективных факторах, обеспечивающих хорошее социальное 
самочувствие сотрудников полиции. 

В Нижегородской академии МВД России с октября по декабрь 
2019 года был проведен анкетный опрос «Условия труда и быта 
сотрудников органов внутренних дел». В опросе приняли участие 
333 респондента – сотрудника полиции, проходившие в тот пери-
од времени повышение квалификации.

Краткая характеристика выборки: в опросе приняли участие 
71% мужчин и 24% женщин (5% респондентов не указали свою 
гендерную принадлежность), проживающих в Самарском, Ниже-
городском, Пензенском регионах, в Мордовской и Чувашской Ре-
спубликах, в Ивановской и Владимирской областях, в Республике 
Марий Эл и Пермском крае. В городах проживают 79% респон-
дентов, в райцентрах – 8%, в поселках – 7%, в селах и деревнях – 
5%. Опрос охватил следующие возрастные группы: 20–25 лет – 
36%, 26–30 лет – 30%, 31–35 лет – 15%, 36–40 лет – 8%, старше 
41 года – 3%.

Прежде всего отметим, что полученные в ходе анкетирования 
данные позволили рассчитать шесть интегральных коэффициен-
тов, иллюстрирующих социальное самочувствие сотрудников по-
лиции (табл. 1).

Таблица 1 
Интегральные оценки полицейскими своего 

социального самочувствия,%
Характеристики Доля 

Социальное самочувствие

Глубокий пессимизм 30
Умеренный пессимизм 16
Реализм 20
Умеренный оптимизм 16
Высокий оптимизм 19



129

Оценка коллег по работе

Восторженная оценка 34
Положительная оценка 26
Отрицательная оценка 22
Выражена негативная оценка 18

Оценка семейной жизни
Негативная оценка 44
Отстраненная оценка 31
Спокойная оценка 25

Оценка успешности своей 
судьбы

Успешность судьбы 32
Нейтральное восприятие 43
Жизненный неуспех 25

Характеристика 
социальной изоляции

Интеграция 30
Нормальные отношения 44
Изоляция 26

Мнение о наличии 
социальных гарантий

Отсутствие гарантий 30
Нехватка мер соцзащиты 27
Достаточность гарантий 20
Полная социальная обеспеченность 22

Кратко прокомментируем их в данной публикации. Начнем 
с семейной жизни. Около половины опрошенных сотрудников 
(46%) состоят в зарегистрированном браке. Основной возраст 
вступления в официальный брак – 26 лет и старше. Количество 
сотрудников, проживающих в гражданском браке, составляет око-
ло 11% от выборки и снижается к 30 годам, оставаясь в остальных 
возрастных группах на уровне 1%. Больше половины полицей-
ских (64%) оценивают свои семьи как крепкие и дружные. В по-
вторном браке находится только 1% респондентов. Разводиться 
собираются только 3-4% сотрудников полиции.

У 42% респондентов есть дети, у 5% – ожидается прибавле-
ние в семействе. Основной возраст для рождения детей – от 20 до 
35 лет. По одному ребенку у 19% опрошенных, по двое – у 18%, 
по трое – у 4%. Важно, что большинство респондентов, имеющих 
детей (37%), проживают отдельно от родителей со своими супру-
гами. Только 5% таких респондентов живут со своими родителя-
ми или родителями супруга.

Таким образом, оценивая семейную жизнь, респонденты чаще 
говорят о проблемах, чем о радостях, дают скорее негативные 



130

оценки, чем позитивные (при достаточно высокой доле спокой-
ных оценок). Также важно отметить, что из перечня актуальных 
проблем, волнующих в настоящее время сотрудников полиции, на 
второе место респонденты поставили постоянную нехватку вре-
мени на семью из-за работы (48%). При этом большинство со-
трудников уверены в том, что члены их семей гордятся профес-
сией полицейского, хотя родные и близкие сотрудника полиции 
постоянно беспокоятся за него. 

Что касается общих взглядов полицейских на жизнь, то есть 
оценки их настроений, общего социального самочувствия, то этот 
показатель также складывается из нескольких составляющих (рас-
смотрим лишь некоторые из них), в частности, оценки изменений 
в жизни за последние 2-3 года. Серьезные ухудшения зафиксиро-
ваны только у 12% респондентов, улучшения – у 59%. У осталь-
ных участников опроса жизнь принципиально не поменялась. 
При этом полицейские достаточно оптимистичны – 56% из них 
смотрят в будущее с надеждой и оптимизмом. С чувством страха, 
отчаяния, тревоги и неуверенности – только 5% опрошенных. У 
38% респондентов настроение абсолютно спокойное, правда, они 
при этом не испытывают ни надежд, ни иллюзий. 

Немалую роль в формировании социального самочувствия 
играет материальное положение респондентов. В анкете им было 
предложено выразить свое согласие или несогласие с различными 
тезисами, которые были представленные в виде трех матричных 
вопросов, посвященных таким темам, как повседневная работа, 
материальное обеспечение и социальное самочувствие, здоровье 
и семейная жизнь. Рассчитанные коэффициенты согласия показа-
ли, что большинство опрошенных согласны с тем, что денежное 
довольствие сотрудников является основным средством их мате-
риального обеспечения. Однако они были в значительной степени 
не согласны с тем, что сотрудники полиции не испытывают ма-
териальных трудностей, что на работу в полицию приходят ради 
быстрого обогащения, что у сотрудника полиции хорошая зарпла-
та. Кроме того, респонденты отрицательно относятся к утверж-
дению, что у сотрудника полиции во время прохождения службы 
есть свой собственный легальный бизнес. Действительно, лишь 



131

7% полицейских причисляют себя к богатым людям (денег доста-
точно, чтобы ни в чем себе не отказывать). К среднему верхнему 
классу (покупка товаров длительного пользования не вызывает 
трудностей) относятся 10% респондентов. Большинство сотруд-
ников (62%) без проблем могут позволить себе покупку питания 
и одежды, но на более крупные покупки им приходится отклады-
вать. Бедными и очень бедными ощущают себя 18%.

Говоря о проблемах, которые в настоящий момент волнуют 
сотрудников полиции, респонденты в первой пятерке называют 
такие, как высокие цены на товары в магазинах и постоянные 
материальные трудности. Пока рано говорить о полном решении 
проблем с жильем у сотрудников полиции – только 18% из них 
полностью довольны качеством жилья, что подтверждается несо-
гласием респондентов с тезисом о том, что на службу в полицию 
приходят с целью скорейшего решения жилищного вопроса. Та-
ким образом, общим оптимистичным настроем на жизнь облада-
ют 35% опрошенных, а пессимистичным – 36%, что говорит о 
наличии нерешенных проблем у целого ряда сотрудников.

В этой связи важно оценить качество социальных гарантий, 
предоставляемых государством сотрудникам полиции. Действи-
тельно, полицейские знают о том, что поскольку их работа свя-
зана с целым рядом рисков для жизни и здоровья, то их жизнь и 
здоровье страхуются за счет бюджетных средств. Однако тезисы 
о наличии хорошей социальной и правовой защиты получили у 
респондентов отрицательный коэффициент согласия. При этом 
сотрудники отмечают, что у них достаточно продолжительный от-
пуск и они рано выходят на пенсию. Кроме того, служба в поли-
ции дает возможность получить хорошее высшее образование, а 
также знания и связи, которые могут пригодиться после службы. 

В целом, респонденты уверены в том, что в случае гибели со-
трудника полиции при исполнении служебных обязанностей го-
сударство будет помогать его семье, а вот размер поощрительных 
выплат и надбавок к должностному окладу не вполне компен-
сируют трудности, возникающие в работе сотрудника полиции. 
Минимальный отрицательный коэффициент согласия получил те-
зис о том, что сотрудники полиции и их родственники получают 



132

бесплатное медобслуживание в ведомственных поликлиниках и 
больницах. Да и сами сотрудники из-за большого объема работы 
и высокой нагрузки не всегда правильно и регулярно заботятся о 
своем здоровье. Таким образом, сотрудники знают о наличии со-
циальных гарантий, уверены в них, однако, не всегда пользуются 
ими или объем предоставляемых льгот недостаточен.

Сотрудники полиции не являются в современном российском 
обществе изгоями, они, в целом, неплохо интегрированы в по-
вседневную жизнь за пределами своей служебной деятельности. 
Тезис о том, что соседи испытывают настороженность, общаясь 
с членами семьи полицейского, получил у респондентов отрица-
тельный коэффициент согласия, как и тезис о том, что сотрудники 
полиции вынуждены дружить только с другими полицейскими. 
Полицейские также не согласны с тем, что они ощущают непри-
язненные отношения со стороны близких или знакомых.

При этом сотрудники прекрасно понимают, что пока не поль-
зуются в нашем обществе большим уважением. Важно, что со-
трудники полиции не стремятся получить неограниченную власть 
над простыми людьми, использовать служебное положение для 
унижения граждан. Результаты анкетирования в отношении со-
циальной интеграции полицейских полностью подтверждаются 
результатами полуформализованного интервью нижегородцев 
(N=147) на тему отношения населения к полиции, проведенно-
го нами в 2019 году. Интервью показало, что большинство ре-
спондентов уже дружат или не имеют ничего против дружбы с 
полицейским (около 70%), при этом только минимальная доля 
опрошенных (примерно, 20%) руководствуется прагматичными 
интересами – желают извлечь выгоду из общения, получить до-
полнительные связи. Лишь 10% респондентов категорически про-
тив дружеских отношений с сотрудниками полиции, считая, что 
приличных людей среди полицейских мало.

Таким образом, только 26% респондентов ощущают наличие 
социальной изоляции, проявляющейся в напряженных отношени-
ях со своим ближайшим социальным окружением – знакомыми, 
соседями, одноклассниками.



133

Отношения с коллегами по работе у респондентов также, в 
целом, неплохие. На рабочих местах, как правило, отсутствует 
коррупция, приписки и интриги. В перечне проблем, волнующих 
полицейских, неважные отношения с коллегами по работе, необ-
ходимость брать и давать взятки, интриги, а также формализм на-
чальства занимают последние места. Тем не менее, у 40% респон-
дентов есть определенные проблемы в отношениях со своими 
коллегами, у 60% подобные проблемы отсутствуют. Как правило, 
о проблемах говорят сотрудники с детьми, так как их напрягает 
большое количество писанины и бюрократизма, забирающего 
силы и время, необходимого для общения с семьей. Кроме того, 
они чаще бездетных сотрудников опасаются, что меры дисципли-
нарной ответственности за проступки по службе негативно отраз-
ятся на благополучии их семей.

Важным параметром также является общая оценка успеш-
ности своей судьбы. 43% респондентов отмечают, что у них все 
нормально и еще 32% считают, что их жизнь вполне успешна. В 
принципе, большинство сотрудников спокойны и уверены в своем 
будущем. Они знают, что в случае необходимости есть возмож-
ность получить материальную помощь. Опрошенные согласны 
и с тем, что за хорошую работу сотрудники награждаются госу-
дарственными наградами и почетными званиями РФ. Важно, что 
наименьший коэффициент согласия получил тезис о желании со-
трудников, чтобы их дети также работали в полиции (продолжи-
ли профессиональную династию). Это означает, что респонденты 
понимают всю сложность работы полицейского и, как правило, 
желают своим детям более простой профессии.

Таким образом, мы видим, что при общем ощущении ста-
бильности и уверенности в своем будущем, сотрудники полиции 
вполне осознают наличие определенного количества нерешен-
ных социальных и материальных проблем, негативно влияющих 
на повседневную служебную деятельность. Одним из способов 
улучшения сложившейся ситуации является регулярное проведе-
ние мониторинга условий труда и быта действующих сотрудни-
ков полиции.



134

УДК 378
Яппарова Д.И.

Уфимский государственный авиационный 
технический университет, г. Уфа

dilarayapparova@gmail.com

РОЛЬ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ 
В ФОРМИРОВАНИИ ГРАЖДАНСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ

Аннотация. В статье рассмотрены теоретические и практиче-
ские аспекты влияния системы высшего образования на формирование 
гражданской идентичности. Определена роль и синергетический эф-
фект влияния университетской среды на передачу гражданских и вну-
трикорпоративных ценностей. Проанализирована связь между высшим 
образованием и развитием человеческого потенциала страны.

Ключевые слова: высшее образование; корпоративная культура; 
маркетинг образовательных услуг.

Процесс получения высшего образования занимает значи-
тельный отрезок жизни человека и чаще всего приходится на пе-
риод становления его личности. Учеба в вузе для многих моло-
дых людей, не имеющих за плечами значительного жизненного 
опыта, становится первым самостоятельным предприятием, ко-
торое окажет значительное влияние на дальнейшее развитие их 
профессиональных и жизненных траекторий. Это обстоятельство 
накладывает на представителей высшей школы дополнительную 
ответственность, так как во многом именно от них зависит эконо-
мическая стабильность страны и развитие ее человеческого по-
тенциала.

Однако вузы сегодня не имеют возможности направить все 
свои ресурсы на образовательную, воспитательную и научную 
деятельность, так как они существуют в рыночной, высоко конку-
рентной среде. Конкуренция за абитуриентов вынуждает вузы ис-
кать баланс между образовательными и коммерческими целями, 
что не всегда ведет к положительным результатам [1]. Повыше-



135

ние приоритетности целей, связанных с максимизацией прибыли 
в некоторых вузах, ведет к снижению качества учебного процесса 
и сказывается на знаниях, умениях, навыках, а также личностных 
и гражданских качествах выпускников. 

Отметим, что исторически российские университеты созда-
вались государством и выполняли государственный заказ на про-
изводство квалифицированных кадров для экономики и форми-
рование гражданских ценностей [2]. Традиционный возраст по-
ступления в университет соответствует возрасту формирования 
устойчивого мировоззрения и гражданской позиции личности, 
поэтому университеты и сегодня являются кузницей формирова-
ния гражданской идентичности.

Одной из важнейших задач высшего образования является 
развитие человеческого потенциала на благо экономической ста-
бильности страны. Работа по развитию человеческого капитала 
в том числе включает в себя прививание студентам правильных 
гражданских и внутрикорпоративных ценностей, что ведет к фор-
мированию гражданской идентичности. Обучение в вузе и его 
корпоративная культура, включающая миссию, видение, правила 
и нормы поведения студентов, формирует не только профессио-
нальные качества будущего специалиста, но и его отношение к 
труду, культурным ценностям страны и, в конечном счете, воспи-
тывает любовь и уважение к своей стране. Университетская среда 
является уникальным феноменом, в рамках которого его участ-
ники готовы добровольно следовать правилам и традициям при 
условии, что сотрудники вуза демонстрируют заинтересованность 
и принимают личное участие в процессе формирования личности 
каждого отдельно взятого студента и поколения в целом [3].

Абитуриенты приходят в университет не только за знаниями и 
умениями по конкретному направлению обучения. Университет – 
это феномен социализации личности, которая формируется в про-
цессе обучения [4]. Вуз – это не только перечень изучаемых дис-
циплин, вуз – это также и инфраструктура (студгородок, учебный 
кампус, столовые, библиотека и пр.), и студенческие мероприя-
тия, научная творческая атмосфера, и корпоративная культура и 
многое другое. Благодаря синергетическому эффекту от сложения 



136

этих составляющих, студент конкретного вуза становится носи-
телем корпоративных и гражданских ценностей, которые в этом 
вузе приняты. Важной задачей для высшего образования всегда 
являлось привить студентам умение постоянно учиться и крити-
чески мыслить, а сегодня в условиях ускоренного развития всех 
сфер жизни – этот навык для выпускников высшей школы явля-
ется особенно важным. И именно поэтому люди с высшим об-
разованием более приспособлены к меняющейся внешней среде, 
могут гибко реагировать на ситуацию и принимать взвешенные 
решения.

Люди, получившие высшее образование, живут в соответ-
ствии с ценностями и установками, которые были получены в 
процессе учебы. Более того, они транслируют эти ценности во 
внешнюю среду, передают их своему окружению, выстраивают в 
соответствии с ними все сферы жизни. Становление гражданской 
идентичности, реализации духа патриотизма реализуется в со-
циокультурной проектной деятельности, направленной на транс-
формацию ценностно-мировоззренческих оснований социально-
экономической жизни [5, 6]. Институт образования – важная часть 
механизма становления личности, формирования гражданской 
ответственности и построения фундамента будущей экономиче-
ской устойчивости страны. 

Список использованной литературы

1. Яппарова Д.И. Формирование и эксплуатация имиджа ор-
ганизации как важная часть системы управления высшим учебным 
заведением // Управление социальными инновациями: сборник на-
учных статей. – Чебоксары: Чувашский государственный педаго-
гический университет им. И.Я. Яковлева, 2019. – С. 374–379.

2. Большаков А.Г., Зазнаев О.И. Формирование гражданской 
идентичности: проблемы, современное состояние, перспективы // 
Исторические, философские, политические и юридические науки, 
культурология и искусствоведение. Вопросы теории и практики. 
Тамбов: Грамота, 2012. № 12 (26): в 3-х ч. Ч. II. C. 38–41.



137

3. Яппарова Д.И. Корпоративная культура высшего учебного 
заведения как элемент формирования патриотического сознания 
студентов  // Военно-патриотическое воспитание молодежи: ма-
териалы III Всероссийской научно-практической конференции. − 
Уфа: РИК УГАТУ, 2019. − С. 502–505.

4. Мустаева Ф.А., Сизоненко З.Л. Муниципальное управление 
образованием: сущность и функции // В сборнике: Совершенство-
вание системы государственного и муниципального управления 
в условиях реализации приоритетных национальных проектов 
в Российской Федерации // Сборник материалов Всероссийской 
(национальной) научно-практической конференции с междуна-
родным участием (к 100-летию Республики Башкортостан). – 
Уфа, 2019. – С. 295–301.

5.  Бикметов Е.Ю., Лукьянов А.В. Духовный, социокультур-
ный и языковой контекст развития научного знания: моногра-
фия. – Уфа: УГАТУ, 2019. – 225 с.

6.  Бикметов Е.Ю. Теоретико-методологические проблемы 
оптимизации управления современным образованием: дис. … 
д-ра социол. наук: 22.00.08. – Уфа, 2003. – 288 с.



138

ДОКЛАДЫ И ВЫСТУПЛЕНИЯ СТУДЕНТОВ 
И МОЛОДЫХ УЧЕНЫХ

УДК 39
Абдуллина Э.И., Зангирова Э.Р.

Башкирский государственный университет
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

elina-abdullina99@mail.ru, zangirova.elina@yandex.ru

ЭТНИЧЕСКОЕ И НАЦИОНАЛЬНОЕ 
В САМОИДЕНТИФИКАЦИИ МОЛОДЕЖИ1

Аннотация. Цель проведенного авторами исследования – опреде-
лить и разграничить понятия «этнос» и «нация», выявить особенности 
самоидентификации личности в этнической культуре своего народа. В 
статье рассмотрены определения «этнос» и «нация» с точки зрения раз-
личных ученых-обществоведов. Авторы статьи утверждают, что эт-
нос, как понятие, имеет прежде всего культурологическое/органическое 
содержание, а нация, скорее, политизированное, как элемент механиче-
ской солидарности, объединяющий граждан под флагами государства.

Ключевые слова: этнос, нация, национальность, язык.

Вопрос об отличии национальной и этнической принадлеж-
ности людей по-прежнему актуален: «этнос» и «нация» фактиче-
ски стали синонимами, и в повседневной жизни воспринимаются 
как взаимозаменяемые понятия. Для проведения исследования 
понадобилось обращение к научным работам по этносоциологии 
и этнодемографии. Основная цель представленной работы за-
ключается в изучении характеристик этнической и национальной 
самоидентификации личности в контексте этнической культуры 
своего народа.

Большинство людей традиционно определяют национальную 
1 Научный руководитель – доцент кафедры государственного управления 

ИИГУ БашГУ, кандидат социологических наук, доцент Сизоненко З.Л.



139

принадлежность «по крови», то есть воспринимают националь-
ность как предписанный статус, данный от рождения и получен-
ный чисто биологически, наподобие породы животного. При этом 
нация и этнос оказываются фактически однопорядковыми поня-
тиями. 

Как известно, в истории человечества изначально людей объ-
единял этнос, а нация появилась позднее, но так же, как и этнос, 
она сплотила людей, однако по несколько иным основаниям. Это 
достаточно длительный процесс, продолжающийся у многих на-
родов по настоящее время. В самом деле, нация и этнос в созна-
нии людей объединены далеко неслучайно. Это результат слож-
ного исторического процесса, запутанного и противоречивого, к 
тому же отягощенного субъективными суждениями и корыстны-
ми намерениями. Нередко случалось так, что, обращаясь к нацио-
нальным чувствам, лидеры инициировали движение масс, войны 
и конфликты. В результате желания защитить, спасти «свое» и 
унитожить «чужое», «чуждое», в том числе по происхождению, 
по языку и культуре, разрушались отношения, уничтожались 
люди и то, что сделано их руками. Так разжигались и разгорались 
в разное время и у разных народов кровавым пламенем межна-
циональные конфликты.

В чем же принципиальные отличия между нацией и этносом? 
Как принято считать в научной литературе, этнос объединял лю-
дей по общности условий жизни, определивших в конечном сче-
те их быт, уклад и традиции. Нация может быть определена как 
производственно-историческая общность. Трудно не согласиться 
с Гумилевым Л.Н., который рассматривал этнос как общность 
естественную, почти что биологическую. В ее основе, по мнению 
ученого, общность бессознательных представлений – архетипов. 
На этой основе, как кораллы, вырастают общие (коллективные) 
представления о ценностях, одобряемом и предосудительном 
поведении. Все это в итоге составляет фундамент этнической 
нравственности – особого регулятора отношений, понимаемого 
и почти осязаемого человеком глубоко, почти на уровне подсо-
знания. Этнос в этом плане может обойтись без принудительно-



140

го регулятора в виде права и контрольно-силовых структур, даже 
без писаных законов, здесь работают внутренние регуляторы. У 
каждого этноса они свои, специфические, детерминированные 
географическими и климатическими условиями, в которых этнос 
сформировался и оформился как общность. 

Нация имеет иную, чем этнос, природу. Это также бытий-
ственная характеристика общности, но не органическое единство, 
а механическое, как было сказано ранее. Если этническое объе-
диняло людей изнутри, то национальное сверху, в определенной 
мере искусственно, ранжируя по неким основаниям. Одной из 
первых таких моделей стало разделение и, соответственно, объе-
динение на религиозной, конфессиональной основе. Так происхо-
дило в эпоху Средневековья. Люди одного вероисповедания легко 
находили общий язык, безотносительно того, чем они занимаются 
профессионально, и, более того, невзирая на этническую принад-
лежность, то есть фактически этническое отошло на второй план. 
Можно сказать, что надэтническое, религиозное, конфессиональ-
ное оказалось важнее, чем природное, этническое. 

Определение этноса можно найти в работах Сергея Широко-
горова и Макса Вебера. По их мнению, этнос – это группа людей, 
говорящих на одном языке, имеющих общее происхождение и 
традиции [2]. Безусловно, язык, как элемент культуры, выступает 
значимым фактором в структуре этноса. Немецкий философ Мар-
тин Хайдеггер назвал язык «домом бытия» [4]. Язык, по мнению 
философа, мощный фактор единения и объединения прежде всего 
для этноса, одной из характеристик которого выступает общность 
языка. Исходя из этой логики, к русским могут быть отнесены все 
те, кто говорит по-русски, к украинцам – те, кто владеет и исполь-
зует в быту украинский язык. 

Еще одной характеристикой этноса признавалась вера в об-
щего предка. Данный фактор открывал двери этноса, как общего 
дома, для всякого, кто готов признать предка и поверить в миф о 
едином происхождении. Этот факт довольно сложно доказать, его 
принимают на веру, поэтому данный критерий отнесения к этносу 
априори весьма условный. 



141

Этнос по определению неделим, это своего рода атом, из 
которого могут быть созданы более крупные общности. Этнос 
можно назвать социологической единицей. Расчленение этноса, 
разделение его на меньшие группы и общности может привести 
к его уничтожению. Это нарушение естественного развития этно-
са, что губительно для его состояния. В рамках этноса нет явной 
стратификации, но присутствует возрастная иерархия, подобно 
тому, как это бывает в семейной общности. В данном контексте 
этнос статичен, инертен, консервативен.

Нация, в отличие от этноса, выступает как историческая ка-
тегория, формировавшаяся и развивающаяся в соответствии с 
этапами развития общества. В XIX веке нациями были признаны 
практически все европейские народы. Нация таким образом с те-
чением времени обрела социальную значимость. Принадлежность 
к нации стала, скорее, субъективной характеристикой индивида-
гражданина, определившего для себя гражданство и общность с 
социальными, культурными и экономическими параметрами. На-
циональный фактор становится значимым и важным с наступле-
нием промышленной революции, что позволило укрепить пози-
ции европейских стран, развивающих крупное машинное произ-
водство, что окончательно разрушило средневековый феодальный 
уклад, нормы и традиции. Нация создавалась усилиями актив-
ных, устремленных к власти социальных слоев, групп и отдель-
ных личностей. Иными словами, нации создавались в результате 
добровольного согласия и стремления к объединению людей на 
основе социально-экономических связей и взаимодействия. В не-
которых языках «нация» переводится как население государства. 
Но в государстве могут проживать разные культурные общности 
– этносы. Таким образом, можно принадлежать к одной нации, но 
к разным этносам. В русский язык понятие «нация» проникло в 
Петровскую эпоху и имело то же значение, что и в европейских 
странах. Со временем этническое словно бы растворяется в го-
сударственном/национальном. Примерно с XIX века «нация» и 
«национальность» превращаются в синонимы «этноса» и «этнич-
ности». В 1917 году с началом новой государственности понятия 



142

«национальность» и «нация» в нашей стране получили легитим-
ное отождествление с терминами «этнос» и «этничность».

В новой России с конца ХХ века начинается противополож-
ный процесс – возвращения «нации» первоначального значения – 
принадлежности к государству, но национальность по-прежнему 
выступала синонимом этничности. В 90-е годы уходящего ХХ 
века на государственном уровне принимается решение об отме-
не указания национальности в официальных документах. В итоге 
тематика «национального-этнического» вновь становится акту-
альной и требует уточнения понятий. Так развивались события в 
самой научной среде. 

В Интернете нами был проведен опрос, который позволил 
оценить, как люди себя характеризуют: по национальности или 
этнической принадлежности. Всего было опрошено 100 чело-
век, в том числе 58% мужского пола, 42% женского пола. Среди 
опрошенных респондентов преобладают лица в возрасте 19–23 
лет (68%), младше 18 лет (27%), 24–29 лет (3%) и старше 30 лет 
(2%).

Было установлено, что 44% людей характеризуют себя по на-
циональности, 23% не отличают эти понятия, 21% вообще не ха-
рактеризуют себя в этих категориях и 12% относят себя к этносу. 

На вопрос о том, какая этническая культура вам ближе все-
го, ответили: 49% башкирская, 33% русская, 15% татарская и 3% 
украинская этническая культура. В то же время 62% опрошенных 
считают, что принадлежность к этносу (национальности) обу-
словлена воспитанием в родительской семье, 36% – внутренними 
чувствами, наименьшая доля ничем и ничем не обусловлена, счи-
тают, что им безразлично, 1%.

Перечисляя свои характеристики по степени важности, 80 
опрошенных ответили, что после имени они указали бы возраст, 
52 указали этнос, 49 опрошенных религиозную конфессию, 12 
выбрали профессию и 11 опрошенных указали семейное положе-
ние (Рис. 1). 

Результаты опроса позволяют предположить, что большин-
ство людей не отличают названные понятия, но все же им ближе 
понятие нации, соответственно они идентифицируют себя ука-



143

зание национальной принадлежности, не вникая в нюансы этни-
ческой культуры и разнообразия. 

Список использованной литературы

1. Арутюнян Ю.В., Дробижева Л.М., Сусоколов А.А. Этносо-
циология: учебное пособие для вузов / Ю.В. Арутюнян. – М.: Из-
дательство: «Аспект пресс», 2017. – 31 с.

2. Дугин А.Г. Этносоциология: учебник / А.Г. Дугин. – М.: Из-
дательство: Академический проект, Фонд «Мир», 2017. – 639 с.

3. Казьмина О.Е., Пучков П.И. Основы этнодемографии: учеб-
ник/ О.Е. Казьмина. – М.: Изд-во Социум, 2017. – 120 с.

4. Орлов Д.У. Язык и смысл в философии Мартина Хайдег-
гера // Альманах «Метафизические исследования»: Язык. Выпуск 
11. Санкт-Петербург : Издательство «Алетейя», 1999. – C. 72–85.

5. Фролова И.В. Этническая и надэтническая идентичность 
через призму индивидуального и коллективного: философско-
политологический анализ // Этносы и формирование граждан-
ской нации: диалектика российской национальной политики. 
Сборник материалов Всероссийской научно-практической кон-
ференции. Рекомендовано к изданию Научным советом БАГСУ. 
2014. – С. 12–16.

Рис. 1. Распределение личных характеристик по степени важности



144

УДК 93/94
Аглетдинов К.А., Клепцов К.И.

Башкирский государственный университет
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

kirya.kleptsov@mail.ru

ФОРСАЙТ-СЕССИИ КАК ИНСТРУМЕНТ 
СТРАТЕГИЧЕСКОГО УПРАВЛЕНИЯ НА ПРИМЕРЕ 

ФОРСАЙТ-СЕССИИ «ЭТНОПОЛИТИЧЕСКИЕ 
ПРОЦЕССЫ И МЕЖЭТНИЧЕСКИЕ ОТНОШЕНИЯ 

В рЕСПУБЛИКЕ БАШКОРТОСТАН: 
ПЕРСПЕКТИВЫ, ОСНОВНЫЕ ЗАДАЧИ И РЕШЕНИЯ»1

Аннотация. В статье представлены значение, цели и задачи 
форсайт-сессий как инструмента стратегического управления и ин-
струмента эффективной командной работы на примере форсайт-сессии 
«Этнополитические процессы и межэтнические отношения в Республике 
Башкортостан: перспективы, основные задачи и решения», прошедшей 
27 марта 2020 г. на базе кафедры истории Республики Башкортостан, 
археологии и этнологии Института истории и государственного управ-
ления ФГБОУ ВО «Башкирский государственный университет».

Ключевые слова: стратегическое управление, форсайт-сессии, 
цели форсайт-сессии, принципы форсайт-сессии, типы форсайтов.

27 марта 2020 г. в Институте истории и государственного 
управления Башкирского государственного университета состоя-
лась форсайт-сессия. Главная тема обсуждения была обозначена 
как «Этнополитические процессы и межэтнические отношения в 
Республике Башкортостан: перспективы, основные задачи и ре-
шения». Перед участниками сессии были поставлены следующие 
задачи:

1. Обсудить и сформировать единое понимание современных 
трендов, тенденций в сфере межнациональных отношений.

1 Научный руководитель – доцент кафедры истории Республики Башкорто-
стан, археологии и этнологии ИИГУ БашГУ, кандидат исторических наук, доцент 
Сулейманова М.Н.



145

2. Оценить сильные и слабые стороны тех или иных моделей 
развития этнополитической ситуации в РБ.

3. Учесть возможности и риски предложенных проектов.
4. Создать примерную модель развития на ближайшие деся-

тилетия, в которой будут отражены явления, процессы, техноло-
гии, форматы и события, которые можно осуществить в течение 
ближайших лет, а также ресурсные возможности регионального 
сообщества, этнополитических сил, национальных движений, 
научно-экспертных сообществ и образовательных организаций.

5. Рассмотреть риски и угрозы, негативно влияющие на раз-
витие этнополитических процессов в регионе, пути их миними-
зации.

В процессе обсуждения было выделено несколько проблем, 
участникам были предложены варианты их решения, а также 
смоделированы прогнозы того, во что может вылиться нынешняя 
этническая, этнополитическая, этносоциальная ситуация в буду-
щем. В работе приняли участие преподаватели, аспиранты, маги-
странты и выпускники бакалавры. Организатором, модератором 
и ведущим форсайт-сессии была кандидат исторических наук, до-
цент кафедры истории Республики Башкортостан, археологии и 
этнологии Сулейманова М.Н.

На сегодняшний день одной из актуальных задач современ-
ной науки является задача прогнозирования будущего и это не 
случайно, динамично меняющаяся ситуация в мире влияет на эт-
носоциальное и экономическое развитие. В таких условиях для 
успешного развития и понимания перспектив на длительный 
период вперед требуется моделирование будущего. И форсайт-
сессия – это та самая методика проектирования будущего, тот ин-
струмент, благодаря которому можно строить стратегии управле-
ния и работы разных проектов. 

Форсайт-технология была разработана за рубежом около 
тридцати лет назад. На сегодняшний день она с успехом исполь-
зуется в бизнесе, в науке и в сфере государственного управления. 
Процесс форсайта происходит следующим образом: его участни-
ки должны проанализировать, какие действия они могут предпри-
нять, чтобы повлиять на будущее развитие той или иной ситуации. 



146

Таким образом, форсайт также и средство коммуникации людей 
по поводу будущего обсуждаемой темы. Ко всему вышеперечис-
ленному немаловажно добавить, что форсайт-сессия – это своего 
рода мозговой штурм, коллективная интеллектуальная работа по 
созданию и определению развития сценария в будущем. При этом 
участники должны провести тщательный анализ успехов и неудач 
прошлого, для того, чтобы найти новые перспективы и предло-
жить инновационные методики по решению возникающих про-
блем в будущем [3].

В отличие от масштабных, глобальных форсайтов, которые 
тратят много ресурсов и занимают много времени, и, по сути, глав-
ной целью которых являются масштабные изменения, форсайт-
сессии носят в основном практический характер [1]. Глобальные 
тренды не затрагиваются как предмет обсуждения, но учитыва-
ются в качестве базовой информации, которая используется для 
конструкции локальных моделей развития. 

Существуют два пути формирования решений:
1. Классический – рассмотрение настоящего через призму и 

сопоставления с прошлым. Из чего само собой, очевидно, что ре-
шения в основном принимаются эмпирически, то есть на основе 
прошлого опыта. Методика и модели, которые работали ранее, 
просто следует повторить, «не изобретая велосипед», а те, что не 
работали, отбросить. Однако у этого подхода есть значительный 
недостаток, который состоит в том, что сейчас множество про-
цессов в мире меняются очень быстро, динамично и зачастую в 
корне, и это приводит к тому, что ранее успешные модели на се-
годняшний день совершенно бесполезны, они не работают.

2. Инновационный – решения, связанные с видением будуще-
го, берут во внимание нынешние тренды и их потенциал. Стоит 
отметить, что данный способ, в основном, эффективен, например, 
при обсуждении развития отраслей.

Также важно понимать, что цель того или иного форсайта – не 
предсказать будущее, а коллективно и с учетом всех обстоятельств, 
оказывающих прямое влияние на ситуацию, договориться о том, 
каким оно будет. Однако на этот счет есть и иные мнения.



147

Например, Песков Д. определяет три базовых принципа фор-
сайта:

1. Будущее зависит от того, сколько было приложено усилий, 
его можно создать.

2. Будущее вариативно – оно не проистекает из прошлого, а 
зависит от решений участников.

3. Имеются определенные области, по отношению к которым 
можно строить какие-то прогнозы, но в целом будущее невозмож-
но спрогнозировать точно, а возможно лишь подготовиться или 
подготовить будущее таким, каким мы его хотим видеть [10].

Раков С., в свою очередь, отмечает, что в форсайт-сессии сли-
ваются две позиции: совместное и будущее, то есть участники 
вместе условились о будущем и вместе к нему идут [11]. Также 
Раков С. выделяет четыре типа форсайтов:

1. Образовательный – цель которого погрузить людей в бу-
дущее, в котором появляется единое представление о трендах и 
событиях на сегодняшний день. 

2. Коммуникационный – для понимания и определения того, 
какую позицию занимают участники. 

3. Прогностический – это частичное прогнозирование бу-
дущего. Обсуждение перспектив и достижения целей. Одной из 
ключевых задач такого типа является предположение и даже в 
какой-то мере предвидение «опасностей» или же «возможностей», 
которые так или иначе могут помешать или помочь достижению 
определенных целей.

4. Диагностический – цель которого умение грамотно исполь-
зовать рабочее время, правильно расставлять приоритеты и про-
дуктивно работать над одним проектом или несколькими одно-
временно. 

Несмотря на эффективность такого инструмента как 
форсайт-сессии, стоит выделить и его минусы: воздействие со 
стороны физических лиц и представителей, то есть лоббизм; 
порой отсутствие экспертов в областях, которые, так или иначе 
оказывают влияние на рассматриваемую тему форсайта; недо-
статок информации и недостаточная активность. 



148

Как уже говорилось выше, целью проведения форсайт-сессии 
в Институте истории и государственного управления БашГУ яв-
лялось создание эффективной команды из числа вузовских препо-
давателей, экспертов и студенческой молодежи, которая в течение 
сессии разработала модели развития этнополитической ситуации 
и межнациональных отношений в Республике Башкортостана на 
ближайшее десятилетие. На сессии было сформировано единое 
поле представлений о существующих трендах в этнополитиче-
ском пространстве региона. В частности, был выявлен рост на-
ционального самосознания башкирского народа, который иногда 
выливается в протестные активности, такие как, например, языко-
вые митинги, активные выступления в соцсетях и СМИ в защиту 
национальных символов (Салавата Юлаева, Шихан и т.д.). В то 
же время была отмечена тенденция к заметному ослаблению и 
размыванию региональной идентичности, и как следствие, отто-
ку населения, особенно молодежи. На сессии были рассмотрены 
перспективы развития и риски, предложены решения проблем, 
которые могут возникнуть в будущем. Все участники сессии по-
лучили интересный опыт работы в новом формате.

Таким образом, форсайт-сессии могут и должны применяться 
в современной науке, в том числе и в истории, а также в сфере го-
сударственного управления как эффективный инструмент в разра-
ботке стратегии развития и управления в той или иной области.

Список использованной литературы

1. Гарнов А.П., Горохова И.В. Форсайт: сотрудничество госу-
дарства и бизнеса в создании конкурентоспособных инноваций 
и стратегий [Электронный ресурс] // URL: http://elibrary.ru/item.
asp?id=17897587 (Дата обращения: 13.04.2020).

2. Денисова С.В., Кириллов А.В. Классификация стрессовых 
состояний. Субъективная оценка при эмоциональном стрессе // 
Новое поколение. 2010. № 3. С. 80–84. 

3. Жданов С. Методология форсайтов [Электронный ресурс] // 
URL: https://www.slideshare.net/SergeyBerlinSky/ss-46141593 (Дата 
обращения: 13.04.2020).



149

4. Зенкина Е.В., Труфанова Т.А. Выбор профессии как элемент 
стратегического планирования кадрового обеспечения [Элек-
тронный ресурс]  // URL: http://mosmetod.ru/ (Дата обращения: 
14.04.2020).

5. Ищенко Е.Х. Правила групповой работы [Электронный ре-
сурс] // URL: http://www.b17.ru/blog/pravila_grupp/ (Дата обраще-
ния: 14.04.2020).

6. Лукша П. Стратегическая форсайт-сессия в области об-
разования [Электронный ресурс] // URL: http://metaver.net/2011/
edu2030/ (Дата обращения: 14.04.2020).

7. Малемина М.В., Кириллов А.В. Планирование деловой ка-
рьеры // Новое поколение. 2009. № 1. С. 76–79. 

8. Минеев А. О форсайте [Электронный ресурс] // URL: https://
sites.google.com/site/foresightprm/ (Дата обращения: 15.04.2020).

9. Мирчук М.В. Форсайт – инновационный инструмент моде-
лирования будущего [Электронный ресурс] // URL: https://sites.
google.com/a/mosmetod.ru/forsajt-sessia-effektivnye-tehnologii-
uspeha/home (Дата обращения: 15.04.2020).

10. Песков Д. Форсайт EduRoad 2030 [Электронный ре-
сурс] // URL: https://ru.scribd.com/document/39242526/Форсайт-
EduRoad-2030-опорные исследования (Дата обращения: 
15.04.2020).

11. Раков С. Что такое форсайт? [Электронный ресурс] // 
URL: http://igfgos.blogspot.ru/p/blog-page_29.html (Дата обраще-
ния: 15.04.2020).

12. Трушников Д.Ю. Теория и методика профессионально-
го образования [Электронный ресурс] // URL: http://lit.lib.ru/t/
trushnikow_d_j/indexdate.shtml (Дата обращения: 15.04.2020).

13. Фролова И.В. Этносоциальные процессы: взгляд с позиции 
социального конструктивизма// Современные этнополитические 
и этносоциальные процессы в России: модель Республики Баш-
кортостан // Материалы Межрегиональной научно-практической 
конференции. Министерство культуры и национальной политики 
РБ; Министерство образования РБ; Академия наук Республики 
Башкортостан; Башкирская академия госслужбы и управления 
при Президенте РБ; Российская академия наук; Уфимский науч-



150

ный центр РАН; Центр этнологических исследований Уфимского 
НЦ РАН; Институт истории, языка и литературы Уфимского НЦ 
РАН. 2004. С. 312–317.

14. Фролова Л. Особенности форсайта [Электронный ре- 
сурс] // URL: http://fb.ru/article/147529/forsayt---eto-novyiy-
metod-postroeniya-buduschegoosobennosti-forsayta (Дата обраще-
ния: 15.04.2020).

УДК 2-42
Адиатуллина Д.Р.

Башкирский государственный университет
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

adiatullina_a_adiana@mail.ru

ТЕНДЕНЦИИ МЕЖКОНФЕССИОНАЛЬНЫХ 
ОТНОШЕНИЙ В СТУДЕНЧЕСКОЙ СРЕДЕ1

Аннотация. Работа посвящена выявлению тенденций межкон-
фессиональных конфликтов, которые являются актуальной проблемой 
современного общества, в том числе и студенческой среды. В данной 
статье проводится анализ проблемы межконфессиональных отноше-
ний среди молодежи. Показана актуальность проблемы межконфесси-
ональных отношений, рассмотренной на примере студенческой среды. 
Обосновывается необходимость системного подхода к процессу фор-
мирования культуры межконфессиональных отношений среди студен-
тов, который включает: выявление проблем, препятствующих или спо-
собствующих культуре межконфессиональных отношений; проведение 
мероприятий, направленных на глубокое изучение студентами истоков 
народной, национальной, религиозной культуры; внедрение практики во-
влечения в межконфессиональные и межнациональные отношения, ко-
торые позволили бы сблизить этнокультурные и этноконфессиональные 

1 Научный руководитель – Акбашева Д.Х., доцент кафедры истории Респу-
блики Башкортостан, археологии и этнологии ИИГУ БашГУ, кандидат философ-
ских наук, доцент.



151

различия. Утверждается необходимость воспитания у молодежи духа 
толерантности, а также приведены возможные меры по формированию 
толерантности среди молодежи.

Ключевые слова: молодежная студенческая среда, межконфессио-
нальные отношения, проблема, толерантность, конфликты, гармони
зация.

В современном мире проблема межнациональных и межкон-
фессиональных отношений не теряет свою актуальность. К со-
жалению, люди разных конфессий и наций не всегда проявляют 
толерантность по отношению друг к другу и находят общий язык 
[7]. Толерантность необходима в религиозной сфере, которая яв-
ляется одной из главных составляющих сфер жизни общества [7]. 
Проблема межконфессиональных отношений хорошо прослежи-
вается в больших сообществах людей, которые находятся в по-
стоянном взаимодействии друг с другом. В больших социальных 
группах важное значение имеет сохранение толерантного отно-
шения людей друг к другу. Хорошим примером является студен-
ческая среда. В университетах обучается большое количество 
студентов, которые относятся к разным конфессиям. И здесь мож-
но попробовать выявить тенденции и факторы, которые могут 
оказывать влияние на межконфессиональные отношения между 
студентами. В качестве примера приведем результат анонимного 
опроса, проведённого в группе студентов Башкирского государ-
ственного университета. 

Участие в опросе приняли 20 студентов в возрасте от 18 до 20 
лет – представители двух мировых религий: христианства и исла-
ма. На вопрос «Существует ли проблема межконфессиональных 
отношений в университете?» 90% респондентов ответили, что 
проблем нет, 10% опрошенных затруднились ответить. На вопрос 
«Готовы ли вы разрешать межконфессиональные конфликты?» 
60% опрашиваемых ответили положительно, остальные 40% – 
«Скорее нет, чем да». На следующий вопрос «Есть ли предста-
вители таких конфессий, к которым трудно хорошо относиться?» 
95% респондентов ответили отрицательно и, что отношение за-



152

висит не от того, к какой конфессии относит себя человек, а каков 
он сам, его поведение, отношение к окружающим. Причины появ-
ления агрессии между представителями разных национальностей 
и религий респонденты объяснили отсутствием общей культуры 
у представителей разных этносов или религий, ущемлением прав 
(70%), отсутствием толерантности в обществе (30%).

Результат опроса показал, что молодежь в большинстве своём 
положительно настроена на межконфессиональный контакт друг 
с другом, но не готова разрешать назревающие конфликты. Таким 
образом, вопросы межконфессиональных отношений остаются 
актуальными и ждут конструктивных методов своего решения. 

Формирование толерантности среди молодежи требует уси-
ленного внимания не только государства [8], но и преподавателей 
учебного заведения. Лучшим способом развития толерантных от-
ношений в молодёжной среде считается совместная деятельность. 
В пример можно привести Башкирский государственный универ-
ситет, в котором принимается ряд мер по гармонизации межкон-
фессиональных и межнациональных отношений. Примером мо-
гут служить такие мероприятия, как: «Большой этнографический 
диктант», конференция, посвященная сохранению и укреплению 
традиционных ценностей культуры толерантности в многополяр-
ном мире и многие другие мероприятия, в которых представители 
разных конфессий и этносов черпают очень интересные, новые 
знания, а также раскрывают свой личный потенциал в обществен-
ной деятельности. 

Также, примером может служить научно-практическая конфе-
ренция, посвященная формированию гражданской идентичности 
мусульманской молодежи в России и за рубежом и «Олимпиада 
по арабскому и русскому языкам», проводимая Болгарской ислам-
ской академией. Данные мероприятия способствуют укреплению 
межконфессиональных отношений, позволяют обмениваться ин-
тересующей информацией с представителями разных конфессий.

Студенческая молодежь будет определять будущее России. 
Культурные особенности современной молодежи вполне могут 
стать культурными особенностями будущего поколения. И одной 



153

из главных задач в системе образовательных учреждений будет 
являться целенаправленное формирование правил и норм поведе-
ния в сфере межконфессионального общения. Применения дей-
ственных мер по укреплению межконфессиональных отношений 
могут благоприятно повлиять на положительный уровень меж-
конфессиональных отношений и привести к формированию толе-
рантного поведения в студенческой среде. Гармонизация межкон-
фессиональных отношений в студенческой среде – это не только 
длительный, но и сложный процесс, который протекает в течение 
всей жизни. Главное – каков сам человек, а не к какой конфессии 
он относится.

Список использованной литературы

1. Акбашева Д.Х. Структура нравственного выбора в ислам-
ской культуре (опыт социально-философского анализа). Вестник 
Башкирского университета. 2015. Т. 20. № 2. С. 649–652.

2. Боктаева В.Л. Толерантное воспитание в поликультурном 
студенческом обществе // Социальная политика и социология. 
2009. № 9. С. 269–273.

3. Гараджа В.И. Толерантность и религиозная нетерпи-
мость // Философские науки. – 2004. – С. 18–32.

4. Исмагилова З.А. Формирование толерантного сознания 
у современной молодежи как актуальная проблема образования. 
2014. № 1. С. 211–217.

5. Лебедева Н.М. Теоретико-методологические основы иссле-
дования этнической идентичности и толерантности в поликуль-
турных регионах России и СНГ // Идентичность и толерантность: 
Сб. статей. 2002. 

6. Усманов Р.Ф., Вильданов У.С. Межконфессиональные и меж-
национальные отношения в Республике Башкортостан. М., 685 с.

7. Халирахманов Д.К. Глобализация как фактор эндоразвития 
мусульманского сообщества (уммы) и толерантизации ее вну-
тренних отношений  // Евразийский юридический журнал. 2018. 
№ 5 (120). С. 424–426. 



154

8. Шарипова Э.А., Акбашева Д.Х. Конституционные основы 
религиозной толерантности в Республике Башкортостан // Про-
блемы реализации конституций и уставов субъектов федератив-
ных государств. Материалы Всероссийской конференции, посвя-
щенной 20-летию образования Конституционного Суда Республи-
ки Башкортостан. 2017. С. 101–108.

9. Юнусова А.Б., Фролова И.В., Мухаметзянова-Дуггал Р.М., 
Баимов А.Г., Надыршин Т.М. Религия, этническая традиция и 
историческое наследие как факторы культурного самоопределе-
ния региона. Уфа, 2017.

УДК 453.21
Азаматова А.Р.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

4519051256@mail.ru

УРОВНИ ИДЕНТИЧНОСТИ РОССИЙСКОЙ 
ИСЛАМСКОЙ МОЛОДЕЖИ1

Аннотация. Статья посвящена формированию идентичности со-
временной мусульманской молодежи на общественном и индивидуальном 
уровнях и влиянии религии на развитие идентичности молодежи. Акту-
альность исследования обусловлена возросшей ролью религии в жизни со-
временного российского общества и на конфессиональную идентичность 
молодежи. А также в статье рассматриваются уровни влияния мусуль-
манских организаций на развитие идентичности у российской молодежи.

Ключевые слова: ислам, молодежь, идентичность, мусульманская, 
религия, религиозность.

1 Научный руководитель – Акбашева Д.Х., доцент кафедры истории Респу-
блики Башкортостан, археологии и этнологии ИИГУ БашГУ, кандидат философ-
ских наук, доцент.



155

В современном мультикультурном мире конфессия выступа-
ет одной из важных структур развития и социализации личности 
человека. Являясь, с одной стороны, главнейшим фактором со-
циального взаимодействия, религия и религиозная принадлеж-
ность влияют на внутриличностный процесс человека, затрагивая 
различные круги его психической жизни. С точки зрения соци-
альной психологии, религия является внушительной базой для 
формирования идентичности. Процесс установления идентич-
ности российских мусульман является одной из самых видных в 
государственно-конфессиональных отношениях на современном 
этапе. 

Исследование явления идентичности затрудняется использо-
ванием одновременно в научной литературе похожих понятий – 
идентичность, идентификация, самоидентификация. Понятие 
«идентичность» в социологии заимствовано из психоанализа. 
Э.  Эриксон предлагал рассматривать идентичность в качестве 
центрального интегративного качества личности. Он определил 
идентичность как органическую принадлежность к его внутрен-
нему и внешнему взаимодействию. Э. Эриксон выявил два раз-
ных типа идентичности:

1) личностную или «Я – идентичность», которая привносит  
в сознание индивидом его собственной неповторимости;

2) социальную идентичность, включающую групповую при-
надлежность индивида к различным социальным группам, под-
крепленную личным ощущением его внутреннего единства со 
своим общественным окружением и, психосоциальную состав-
ляющую, дающую ощущение значимости своего существования 
в общности.

Так как идентичность – значит признание наличия общих 
черт и подобия с другими членами социальной общности в со-
ответствии с определенными признаками и основаниями, появи-
лось понятие «самоидентификация», которая включает процесс и 
итог самоидентификации с группой. Это проявляется в следую-
щем: готовность сделать присущим себе групповые ценности; со-
блюдать групповые стандарты поведения; признавать и подвигать 



156

потребности группы; относиться к личным требованиям и целям 
как своим личным требованиям и целям; претворить в жизни эту 
социальную группу в ориентир для себя. 

Эволюция идентификации личности основана на реализации 
и применении определенных обычаев, традиций, установленных 
стандартов, то есть культуры, которая, в свою очередь, основа-
на на влиянии религии, исторического прошлого и самого обще-
ства.

Несоблюдение законов и правил религиозности ведет к изме-
нению и преобразованию религиозной идентичности: так рели-
гия станет не источником идентичности, а культурным эквивален-
том идентичности в форме традиций, обычаев, ценностей, норм, 
исторического наследия, ставшим общим культурным наследи-
ем. И здесь религия будет восприниматься как фактор процесса 
объединения общества, способ трансляции ценностей, норм, со-
циокультурного опыта и социализации. Культурная идентичность 
включает обычаи с ритуальными аспектами, религиозными кор-
нями, правилами поведения, праздниками, известной концепцией 
семьи [1], власти, социальными задачами. Как правило, подобное 
отношение к религии не обязывает к религиозной практике. И это 
ни в коем случае не осуждается и не одобряется обществом, что 
означает, что люди вокруг них нейтральны. В результате можно 
идентифицировать себя как верующего. Общество не оказывает 
давления на религиозную практику.

Это объясняется и тем фактом, что молодые люди не имеют 
и не особенно заинтересованы в собственном религиозном опы-
те. Они заменяют личную идентификацию самоидентификацией 
определенным идеалом или готовым шаблоном, в зависимости от 
своих предпочтений. Это становится спасением, чтобы предотвра-
тить крах и кризис личной идентичности, молодые люди готовы 
соединиться с идентичностью других (более уважаемых) людей  
с некоторой самоидентификацией.

В настоящее время в обществе проявляется трансформация 
религиозности, влияющая на религиозное сознание и поведение. 
В структуре социальной идентичности отдельные элементы за-



157

меняются другими элементами. Например, другие типы идентич-
ности заменяют религиозную идентичность, а также новые суби-
дентичности заменяют отдельные ее компоненты. В случае, если 
религиозная идентичность занимает высшую ступень в пирамиде 
идентичностей, тогда система религиозных норм и представле-
ний оказывает значительное влияние на процесс идентификации. 
В случае невысокого статуса религиозной идентичности, он, воз-
можно, будет совпадать с культурой во времени.

При определении религиозной идентичности у мусульман 
России распространенным типом самоидентификации является 
«татарский мусульманин» или «башкирский мусульманин», ко-
торый связан с национальной идентичностью и традиционными 
культурными ценностями. Понятно, что эта идеологическая кон-
струкция стала привлекательной для мусульманской молодежи 
России и, для нее необходима определенность с мировоззрением 
и культурными константами.

Наличие мечетей и мусульманских магазинов также влияет на 
развитие социальной идентичности мусульман. Это дает им неко-
торое подтверждение того, что они придерживаются правильной 
переоценки.

К сожалению, очень актуальна и такая проблема среди моло-
дежи России, как потеря идентичности. У людей, которые потеря-
ли свою идентификацию, часто появляются такие мысли, как: «я 
потерял себя», «я не знаю, кто Я», «запутался в себе», «не знаю, 
чего хочу», «куда иду, что делаю». В любом случае, потеря лич-
ностной идентичности – это всегда стресс. 

У некоторых людей кризис виден невооруженным глазом. 
Они проводят время бесцельно, бродят, не имеют работы, часто 
меняют ее или застревают в одной должности (обычно низкой). 
Кто-то не может даже получить образование. Некоторые попада-
ют в плохую компанию, кто-то попадает в тюрьму. Но большин-
ство людей просто существуют. Они несчастны, они не понимают, 
чего они хотят и что могут, куда им нужно двигаться. Человек в 
этом состоянии, как правило, не знает, кто он, и поэтому не может 
быть собой, и сильно страдает от этого.



158

В частности, с такой проблемой сталкивается молодежь, ко-
торая не придерживается никакой религии. Хотя, на наш взгляд, 
сама религия могла бы стать одним из способов решения данной 
проблемы. Многие люди находят себя, свой смысл жизни, свое 
место именно в религии. 

Поэтому можно утверждать важнейшую и определяющую 
функцию религии в современном российском обществе. Тем не 
менее, сама религиозная идентичность выступает только лишь 
предметом универсальной культурной идентичности. 

А также следует сказать о том, что коллективная идентич-
ность преобладает над личной идентичностью в процессе рели-
гиозной идентификации мусульман России. Важным является 
быть членом сообщества, чем обладать личным религиозным 
опытом, быть осведомленным и участвовать в создании его 
истории и культуры, со знанием догм исполнять ритуалы, запре-
ты, постановления, участвовать в жизни общины, мечети. По 
сути, коллективная религиозная идентичность ориентируется 
на культурные нормы и ценности, обычаи, традиции, которые 
прочно укоренились в культуре. А личная религиозная идентич-
ность всегда будет влиять на уровень веры, на представления  
о трансцендентальной действительности.

Список использованной литературы

1. Акбашева Д.Х. Исламская парадигма коммуникации  
в семье // Актуальные проблемы коммуникации: теория и прак-
тика. Материалы VII Всероссийской научно-практической конфе-
ренции. 2015. С. 15–20.

2. Голос ислама. «Адаптация или отчуждение? Формирова-
ние гражданской идентичности российских мусульман» [Элек-
тронный ресурс] URL: https://golosislama.com/news.php?id=27052 
(Дата обращения: 9.10.2019).

3. Зорин В.Ю. «Мусульмане России: реалии формирова-
ния гражданской идентичности» / В.Ю. Зорин. 2016. Т. 12, № 2.  
С. 117–126.



159

4. Студопедия «Социальная идентичность, виды идентич-
ности. Уровни идентичности личности» [Электронный ресурс] 
URL: https://studopedia.su/15_166841_sotsialnaya-identichnost-
vidi-identichnosti-gruppovaya-psihosotsialnaya-sotsialnaya-urovni-
identichnosti-lichnosti.html (Дата обращения: 4.10.2019).

5. Хайдаров Р.Р. «Влияние исламской идентичности на 
этноконфессиональные отношения» / Р.Р. Хайдаров. 2014.  
С. 160–164. 

6. Халирахманов Д.К. Глобализация как фактор эндоразвития 
мусульманского сообщества (уммы) и толерантизации ее внут
ренних отношений  // Евразийский юридический журнал. 2018.  
№ 5 (120). С. 424–426.

7. Центр Льва Гумилева «Исламская идентичность в совре-
менном башкирском обществе: истоки, содержание и перспек-
тивы» [Электронный ресурс] URL: https://www.gumilev-center.ru/
islamskaya-identichnost-v-sovremennom-bashkirskom-obshhestve-
istoki-soderzhanie-perspektivy/ (Дата обращения: 5.10.2019).

8. Шарипова Э.А., Акбашева Д.Х. Конституционные основы 
религиозной толерантности в Республике Башкортостан // Про-
блемы реализации конституций и уставов субъектов федератив-
ных государств. Материалы Всероссийской конференции, посвя-
щенной 20-летию образования Конституционного Суда Респуб
лики Башкортостан. 2017. – С. 101–108.

9. Шорохова В.А. «Религиозная идентичность мусульман-
ских подростков и молодежи: социально-психологический 
анализ» / В.А. Шорохова. Minbar. Islamic studies. 2019. Т. 12. –  
С. 585–598.

10. Фролова И.В. О человеке, обществе и религии // Фило-
софия и современность: мысли, понятия, идеи. Сборник научных 
докладов Всероссийской конференции «Философия и религия на 
рубеже тысячелетий»: посвящается 60-летию кафедры филосо-
фии Башкирского Госуниверситета. 1999. С. 114–117.



160

УДК 323.1
Ахмеджанова Д.У.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

Ahmedzhanova.00@mail.ru

ОСОБЕННОСТИ ЭТНОПОЛИТИЧЕСКОГО РАЗВИТИЯ 
В БАШКОРТОСТАНЕ НА СОВРЕМЕННОМ ЭТАПЕ1 

Аннотация. В статье анализируется переход этнополитики в Баш-
кирии с программы «Развитие культуры и искусства в РБ» на «Укрепле-
ние единства российской нации и этнокультурное развитие народов в 
Республике Башкортостан». Исследуются общие целевые показатели и 
критерии, заложенные в национальную (этническую) политику, дается 
краткая характеристика состояния эффективности этнической поли-
тики в Республике Башкортостан.

Ключевые слова: нация, национальная политика, этническая поли-
тика, Башкирия, Республика Башкортостан.

Этническая политика и проблемы развития национальных 
культур являются для России и для Республики Башкортостан 
одним из ключевых вопросов внутренней политики, и в первую 
очередь связаны с национальной безопасностью, поскольку дея-
тельность данной сферы способствует уменьшению социальной 
напряженности внутри многонациональной страны и республики. 
Решение проблемы регионализации и сепаратизма является одной 
из ключевых повесток в национальном вопросе на федеральном 
уровне в силу многонациональности и поликонфессиональности 
Российской Федерации. Однако, большой вклад в культурное раз-
витие и снятие национальной напряженности этносов произво-
дится именно на региональном уровне, поскольку субъекты яв-
ляются основными исполнителями этнической политики, и более 
всего заинтересованы в сохранении самобытности культур.

1 Научный руководитель – доцент кафедры истории Республики Башкорто-
стан, археологии и этнологии ИИГУ БашГУ, кандидат исторических наук, доцент 
Сулейманова М.Н.



161

Большой интерес как для России, так и для всего мира пред-
ставляет Республика Башкортостан, осуществляющая этнополи-
тическую деятельность внутри многонационального общества, 
основу которого составляют три крупных по численности этно-
са – русские, башкиры, татары. 

По данным исследования клуба Гроздья Гнева [1], Башкор-
тостан является регионом со средним межнациональным потен-
циалом конфликтности. Наш регион, наряду с Татарстаном, имеет 
предпосылки к межнациональным и межконфессиональным кон-
фликтам среди своего населения. Немалый процент приходится 
на взаимоотношения между башкирами и татарами. Татары явля-
ются третьей по численности этнической группой в республике, 
практически пропорциональны по численности башкирам [2] и 
менее представлены в культурном и политическом процессе.

На протяжении длительного исторического периода, особен-
но в эпоху политической нестабильности, как разрушение Россий-
ской империи или развал СССР, периодически татары поднимают 
требования референдума о присоединении Республики Башкор-
тостан к Татарстану, одним из таких нереализованных проектов 
начала ХХ века является, например, Идель-Урал. Под таким же 
наименованием существовал коллаборационистский легион во 
времена Второй мировой войны, осуществивший национальный 
раскол на основе этнических конфликтов между большевистским 
центром и Приволжским регионом. 

Другим фактором напряженности, в том числе основанным 
на этнических началах, является религиозный состав населения. 
Большинство населения среди верующих Республики Башкорто-
стан исповедует ислам, и в свете проведения Российской Федера-
цией во внешней политике жесткой антитеррористической линии 
и уничтожения очагов исламского фундаментализма, существует 
опасность привнесения и пропаганды в регионе экстремистских 
идей. Особенно представляет угрозу трудовая миграция в Баш-
кирию, поскольку большинство приезжих составляют население 
из Азии и стран ближнего зарубежья – СНГ, значительная часть 
которых исповедует ислам. За 2018 год в Башкирию прибыло свы-
ше 144 тыс. человек, в то же время на весь Приволжский регион 



162

более 800 тыс. человек [3]. Среди такого крупного потока насе-
ления мигрантов трудно выявить сознательную или ментальную 
степень отношения к другим этносам, и тем более уровень этно-
логической напряженности. 

Этноконфессиональный фактор является ключевым катализа-
тором в регионе социально-политических процессов, и поэтому 
проведение этнополитики невозможно без учета религиозного 
фактора населения. 

Проведением национальной (этнической) политики на сегод-
няшний день в Республике Башкортостан занимается Министер-
ство культуры РБ, что уже характеризует направленность и общий 
инструментарий в рамках культурного развития этносов на терри-
тории Башкирии, создании условий для развития национальных 
культур и проведения политики культурного единения населения 
в Республике Башкортостан [5].

Как видно из государственной программы «Укрепление 
единства российской нации и этнокультурное развитие народов 
в Республике Башкортостан» на 2017–2022 гг., было выделено 
1,8 млрд рублей на проведение культурных мероприятий в Рес
публике Башкортостан.

Целевыми индикаторами успешности выполнения этнополи-
тики РБ является ряд показателей:

1) процентное увеличение количества межнациональных 
мероприятий;

2) процентное увеличение научных исследований в межна-
циональном вопросе;

3) количество некоммерческих организаций, получивших 
поддержку в сфере духовно-просветительской деятельности, еди-
ницы;

4) процентное увеличение учреждений, занимающихся улуч-
шением благосостояния в межнациональном вопросе;

5) количество участников мероприятий на межнациональную 
тематику.

Ответственным за предоставление отчетности в реализации 
проекта является Министерство культуры РБ. Можно сделать ряд 
выводов на основе предоставленных отчетов о деятельности ре-



163

гиональной власти, исходя из этих отчетов (последние данные 
были предоставлены в 2018 году) [6].

Из данного отчета видно, что выполнено 51,32% запланиро-
ванных мероприятий. Фактически, этническая политика на ре-
гиональном уровне выполнена лишь наполовину, что является 
низким показателем 2018 года по сравнению с 2017 годом, когда 
показатели достигали 94,4%. 

В целом же, исходя из показателей этнополитики в Респуб
лике Башкортостан, можно говорить о выбранных направлениях 
Правительства РБ для работы в межнациональном и межконфес-
сиональном вопросе.

Во-первых, это увеличение уровня толерантности в меж-
национальном и религиозном плане, что устанавливается через 
опросы Минкультуры РБ. Данные показатели являлись ключевы-
ми при основании программы и сохраняют свои первые позиции 
в отчетах.

Во-вторых, как в вопросах «Сохранение и развитие этниче-
ской уникальности башкирского народа» и также в подпрограмме 
«Укрепление гражданского единства и гармонизация межнацио-
нальных отношений» ключевыми показателями является прирост 
количества мероприятий и их участников, а также количество 
финансируемых организаций и учреждений, задействованных в 
реализации этнополитики в Башкортостане. 

Однако, из данных показателей нельзя сделать однозначные 
количественные выводы об эффективности организации полити-
ки в развитии культуры башкирского народа, а получить эмпири-
ческие данные, способные наглядно продемонстрировать успеш-
ность деятельности в некоммерческих организациях.

Наиболее интересным и показательным является исследо-
вание Киньябулатова И.Ф. – главного координатора сообщества 
«Башкирские проекты» и к.с.н., зам. директора Института исто-
рии, языка и литературы УФИЦ РАН Мухтарова Т.Г. Согласно их 
данным, в 2018-2019 учебном году башкирский язык в школах 
изучают в качестве дополнительного (родного языка) лишь 15% 
обучающихся, татарский – 9,4%, а русский – более 63%, в то вре-
мя как он к тому же является обязательным общим предметом. 



164

Иные показатели в соседней Республике Татарстан, где 69% до-
полнительно изучают татарский. Такая политика делает язык бо-
лее уязвимым. Воспринимается башкирской общественностью 
несправедливостью и может стать основой для возникновения 
национального конфликта, поскольку численный состав русских 
лишь 35%, в то время как башкир и татар более 52% (на 2018 год). 

Также в данном исследовании четко отмечаются конфликт-
ные ситуации, которые увеличили интерес населения к нацио-
нальному вопросу – отмена обязательного изучения башкирского 
языка, разработка гор Шиханов, воспринимаемых этническим 
символом, и этнический конфликт в поселке Темясово Баймак-
ского района РБ. 

В целом, проанализировав современную программу в этни-
ческом, конфессиональном и языковом вопросе, можно отметить 
ряд недостатков: невыполнение поставленных задач, как видно из 
отчетов 2018 года, отсутствие отчетности за 2019 год, и главное – 
нечеткие показатели и критерии эффективности выполнения про-
граммы.

Таким образом, мы можем наблюдать с периода 2013 года 
стабильный государственный курс Республики Башкортостан в 
этнополитической сфере, направленной на развитие культурных 
и языковых традиций народов и улучшение уровня самооргани-
зации национально-культурных центров. Особенностью нацио-
нальной политики Башкортостана являются критерии, по кото-
рым идет целевая работа: увеличение количества мероприятий, 
культурно-общественных объединений, численности участников 
мероприятий. Ключевым аспектом национальной политики явля-
ется её развитие через культурную сферу и Министерство культу-
ры РБ, а главной целью четко обозначается – повышение уровня 
толерантности населения к представителям других национально-
стей.

Список использованной литературы

1. Гроздья гнева. Клуб регионов. URL: http://club-rf.ru/
thegrapesofWrath/01/index.html#map (Дата обращения: 12.04.2020).



165

2. Национальный состав населения Республики Башкорто-
стан по данным Всероссийской переписи населения 2010 года. 
URL: http://bashstat.gks.ru/wps/wcm/connect/rosstat_ts/bashstat/res
ources/1340e7004d04b4279f9bff5b3577459f/Национальный+сост
ав+населения+Республики+Башкортостан.pdf (Дата обращения: 
12.04.2020).

3. Численность и миграция населения Российской Федера-
ции в 2018 году. Федеральная служба государственной статисти-
ки. URL: https://docviewer.yandex.ru/view/254436666/?*=JQwD% 
(Дата обращения: 12.04.2020).

4. Дорожкин Ю.Н., Фролова И.В., Газизова Л.И., Евдокимов 
Н.А., Севастьянов С.А., Яппарова Р.Р., Галин Р.А., Даутова А.Р., 
Скрябина Я.А., Хамитова Л.М., Файрушина М.З. Современные 
политико-властные процессы в Республике Башкортостан и ре-
гиональная политика. Коллективная монография. Уфа, 2011.

5. Об утверждении государственной программы «Укрепление 
единства российской нации и этнокультурное развитие народов в 
Республике Башкортостан» (с изменениями на 6 мая 2019 года). 
URL: http://docs.cntd.ru/document/444707459 (Дата обращения: 
13.04.2020).

6. «Отчёт о реализации государственной программы «Укре-
пление единства российской нации и этнокультурное развитие 
народов в Республике Башкортостан» за 9 месяцев 2018 года. 
Министерство культуры РБ. 15 ноября 2018. URL: https://culture.
bashkortostan.ru/documents/reports/115379/ (Дата обращения: 
13.04.2020).

7. Киньябулатов И.Ф., Мухтаров Т.Г. Анализ языковой си-
туации в Республике Башкортостан. Обзор проблем и вызовов 
языковой политики республики и оценка эффективности госпро-
грамм сохранения и развития языков народов РБ на примере баш-
кирского языка. 25.10.2020. URL: http://journal.bashkort.org/wp-
content/uploads/2019/08/Analiz-yazykovoj-situatsii-v-Respublike-
Bashkortostan-1.pdf (Дата обращения: 13.04.2020).



166

УДК 316
Бражникова К.П., Дубовкина К.Ю.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

brazhnikova.ksieniia@mail.ru

РОЛЬ МУЗЫКАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЫ 
В ФОРМИРОВАНИИ ЦЕННОСТНЫХ 

УСТАНОВОК МОЛОДЁЖИ1

Аннотация. В статье представлен анализ музыкальных направле-
ний, повлиявших на формирование предпочтений и ценностей разных по-
колений. Авторы приводят результаты проведенного пилотажного ис-
следования, подтверждающие теоретические гипотезы.

Ключевые слова: молодежь, музыкальные направления, ценности, 
предпочтения. 

Начиная с родительской колыбельной, на протяжении всей 
жизни человека сопровождает музыка. Где бы ни находился со-
временный человек, он имеет возможность слушать музыку, а ту, 
что нравится, многократно повторять. Каждый день большинство 
из нас слушает разную музыку, которая так или иначе встречает-
ся – в машине, общественном транспорте, гипермаркете, торговом 
центре, кинотеатре, на улице, – везде, где бы мы ни находились, 
нас сопровождает музыка.

Актуальностью темы является вопрос о влиянии музыки на 
молодёжь в разный период времени, а также её общее психиче-
ское состояние, эстетическое развитие и формирование новой му-
зыкальной культуры для современного поколения.

На протяжении тысячелетий люди находили различные спо-
собы самовыражения – от наскальных рисунков вплоть до ны-
нешних IT-технологий. Музыка формировалась на протяжении 
длительных этапов, таких как: мифический, философский и на-
учный. 

1 Научный руководитель – доцент кафедры государственного управления 
ИИГУ БашГУ, кандидат социологических наук, доцент Сизоненко З.Л.



167

Во все времена музыка развивалась в различных направле-
ниях. Немаловажную роль играло политическое устройство госу-
дарства, в условиях которого формировалось то или иное музы-
кальное направление. Например, можно вспомнить СССР в 40-е 
годы ХХ века и знаменитую певицу/актрису Любовь Орлову, ис-
полнившую «Марш энтузиастов» Исаака Дунаевского. Этот марш 
в ее исполнении фактически стал гимном целого поколения со-
ветской молодежи – строителей коммунизма. В СССР в течение 
многих лет не угасала известность кинофильма «Светлый путь», 
в котором впервые была исполнена названная песня. В тот же пе-
риод активно развивается музыка в США, что оказало влияние и 
на советские музыкальные направления и предпочтения граждан. 
Впоследствии эта музыка станет наиболее популярной в мире. 

К отдельному музыкальному жанру можно отнести фронто-
вые песни. По сей день бурные эмоции вызывают песни о защит-
никах Родины, о подвигах советских офицеров и солдат. Стали 
хитами вне времени «Синий платочек», «Катюша», «Землянка», 
«Враги сожгли родную хату» ... Можно только порадоваться, что 
у молодого поколения страшное слово «война» ассоциируется не 
с кровью, не с бомбёжками и грохотом орудий, не с заколочен-
ными окнами домов и бомбоубежищами, а с песнями военных 
лет, романтическими отношениями, верностью жен, боевых под-
руг, воспетых поэтами и композиторами, авторами бессмертных 
фронтовых песен. К сожалению, современная музыка искажает 
восприятие таких понятий, как: «родина», «любовь», «семья», 
«взаимопомощь», «традиции», «доброта», «честь». 

С конца 90-х годов ХХ века в поп-музыке царствуют испол-
нители свободного стиля. Гёрлз- и бойз-бэнды на глазах появ-
лялись и исчезали. В рок-музыке воцарилась мрачная безысход-
ность как в текстах, так и в музыке. Бритиши Placebo и Muse 
активно собирали вокруг себя новых и новых поклонников, и 
если первые играли однообразную музыку, то вторые все чаще 
ставили эксперименты со стилем, доходя чуть ли не до нового 
симфоник-рока.

Неформалы предпочли готичную музыку. О диджеях тогда не 
вспоминали – разве что в конце тысячелетия прорвались на сцену 



168

Bob Sinclair и David Guetta, возродившие клубную музыку в но-
вом формате, что принесло ей популярность и признание.

Непорядок и хаос дошли до апогея – на поп-арене появляют-
ся Lady Gaga, Nicki Minaj и Ke$ha, искрящие эпатажем. Предста-
вители ритм-н-блюзовой секции активно ищут модерновый звук, 
в итоге все буквально уходят в электро-направление. Поиск идет 
и в визуализации образов. Едва ли не нормой стало выступление 
с обнаженным телом.

Музыка превращается в экспериментальную лабораторию, 
ведь нужно не просто заинтересовать публику – ее надо изумлять. 
В России многие исполнители явно берут пример с запада. По-
следним «достижением» России в мировом шоу-бизнесе стало 
второе место группы «Тату» на Евровидении и её сумасшедшая 
популярность во всем мире. На российском музыкальном Олимпе 
лидируют Дима Билан и Сергей Лазарев. На сборных концертах и 
премиями всё чаще отмечают артистов, которые пели и в девяно-
стых – Николая Баскова, Валерию, Лолиту, Филиппа Киркорова. 
По мнению молодежи, в настоящее время эти артисты потеряли 
свою уникальность в музыкальной индустрии, и чтобы оставаться 
«на плаву» они подстраиваются под современную музыкальную 
культуру. Записывают совместные хиты с молодыми артистами, 
которые реализовали себя с помощью интернета. Петь профес-
сионально и делать шоу так никто и не научился.

Начиная с первого десятилетия XXI века, интернет дарует рос-
сийской молодёжи таких исполнителей, как: Моргенштерн, Егор 
Крид, Макс Корж, Rauf & Faik, HammAli & Navai, Oxxxymiron, 
Скриптонит, FACE, АК-47, Клава Кока, Big Russian Boss,  
Noize MC. 

Изучая этот вопрос, мы провели социологическое исследова-
ние на тему: «Что для Вас значит музыка?». Стихийная выбор-
ка составила 100 человек. В данной выборке оказалось 59,1% 
женщин и 40,9% мужчин, основная возрастная категория до 20 
лет (30,7%) и молодёжь от 21 до 25 лет (59,1%). Из опрошенных 
респондентов уже получили высшее образование 29,5% и нахо-
дятся на стадии получения высшего образования 38,6%. По на-
званным признакам выборку можно считать репрезентативной, 



169

отражающей основные характеристики генеральной совокупно-
сти – Интернет-аудитории.

Изучая вопрос, предпочитаемых музыкальных направлени-
ях, в «Топ-три» вошли такие музыкальные направления, как: рок 
(22%), хип-хоп (22%) и рэп (21%). Другие направления ушли на 
второй план: классика (16%), музыка XX в. (15%), поп (3%) и 
K-POP (1%). 

На вопрос «Если бы у Вас была возможность, какую музыку 
(жанр) Вы бы запретили навсегда?» большинство респондентов 
предпочли не запрещать какое-либо музыкальное направление 
(40%), тех, кто хочет запретить реп, оказалось – 20%, рок – 16%, 
музыку с нецензурной лексикой – 14% и K-POP – 10%.

Если сравнивать музыкальную историю XX века и настоя-
щее время, можно прийти к следующему выводу: у молодёжи 
нет предпочтения определенного направления в музыке. Об этом 
свидетельствуют ответы на наш следующий вопрос: «Какую му-
зыку Вы чаще всего слушаете?» Русскую музыку предпочли 38% 
опрашиваемых, иностранную – 28%, те, кто слушает и русскую, и 
иностранную – 31%, электро – 2%, инструментальную – 1%.

Кто же все-таки кумир молодежи в XXI веке? На вопрос: 
«Кто, по Вашему мнению, лучший музыкальный исполнитель 
(артист)?» воздержались от ответа – 55%, т.е. большинство не 
имеет своего кумира и слушает что «под руку попадёт», так как 
в век технологий стало доступно размещать своё творчество на 
разных площадках и из-за изобилия вариантов у молодежи про-
падает чувство определённости. Но и нашлись те, кто предпочи-
тает следующих исполнителей: В. Цой (17%), Макс Корж (11%), 
Oxxxymiron (10%) и Моргенштерн (7%).

Старшее поколение считает, что современная музыка доста-
точно вредная, т. к. примитивные тексты такой музыки способ-
ствуют деморализации молодёжи, растрате словарного запаса и 
даже деградации, но слушает её большинство молодых людей,  
т. к. лёгкая музыка не заставляет задумываться, а лишь способ-
ствует поднятию настроения. 

Сейчас имеется пристрастие молодёжи к лёгкому жанру, 
который считается частью глобальной культуры, а высочайшая  
музыкальная цивилизация (классическая, этническая и др.), ко-



170

торая играет огромную роль в формировании общечеловеческих 
ценностей, у молодёжи нередко не популярна совсем. Музыка в 
активном смысле всё более делается фоном, формой самоупроще-
ния. Отсюда в ментальности молодёжи растет роль её гедониче-
ской функции. В содержательном плане молодёжь всё более скло-
няется к направленностям поп-музыки, которые несут для себя 
функцию «развлекать». 

Поиск развлекательности в музыке неизбежно приводит к 
появлению массового стандарта. Делаются известными в моло-
дёжной среде определённые сюжеты, темы и образы музыкаль-
ных композиций, определённые музыкальные жанры и формы, 
язык. Все это так или иначе предопределяет систему ценностных 
ориентаций современной молодежи, для которой духовные ори-
ентиры явно уступают прагматизму и стремлению к успеху. А му-
зыка для них служит фоном, который помогает расслабиться, не 
более того. Но на музыкальном поприще тоже можно добиться 
успеха, и для определенной части молодежи музыка – это и есть 
шоу-бизнес, сфера, где действуют законы рынка. Соответственно, 
чтобы добиться успеха в этой сфере, необходимо учитывать по-
требности рынка, знать его конъюнктуру, не особо задумываясь о 
душе и духовных потребностях, «делать» музыку, которая будет 
легко и выгодно продаваться. Популярность нынешних «звезд» 
подтверждает данный тезис. Как справедливо отмечают ученые, 
«сегодня российское общество напоминает конгломерат, рассыпа-
ющийся на части, в нем не удается воспроизвести устойчивых со-
циальных конструкций, а элементы общества в настоящее время, 
попадая в перспективе в зону притяжения различной поликуль-
турной среды и нетрадиционных культурных доминант, иных ци-
вилизационных центров, ценностных установок, ментальности, 
неизбежно теряют или будут терять собственную идентичность» 
[1, с. 68].

Список использованной литературы

1. Бикметов Е.Ю., Лукьянов А.В. Духовный, социокультур-
ный и языковой контекст развития научного знания: моногра-
фия. – Уфа: УГАТУ, 2019. – 225 с.



171

2. Клименко А.И. Влияние музыки на человека / Клименко 
А.И. – Москва: Перо, 2017. – 101 с.: ил.; 22 см.; ISBN 978-5-91940-
075-2.

3. Рогачева О.А. Социокультурные факторы формирования 
трудовых ценностей молодежи: 22.00.16. О.А. Рогачева: дис. ... 
канд. социол. наук: 22.00.16. Ростов н/Д, 2016. – 161 с. РГБ ОД, 
61:06-22/615.

4. Сорокина Н.Д. Перемены в образовании и динамика жиз-
ненных стремлений студентов // Социол. исслед., 2015. № 10. –  
С. 60.

5. Ушаков Д.Н. Толковый словарь современного русского язы-
ка. – М.: Аделант, 2014. – 800 с.

6. Информационный портал Вузотека.ру сборник вузов: 
[Электронный ресурс]. – Режим доступа / URL: http://vuzoteka.ru 
(Дата обращения: 14.03.2020).

УДК 130.2
Дутова Д.В.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

Tsitser_diana@mail.ru

ПРОБЛЕМА НАЦИИ И НАЦИОНАЛЬНОЙ 
ИДЕНТИЧНОСТИ 

В СОЦИАЛЬНО-ПОЛИТИЧЕСКОЙ МЫСЛИ1

Аннотация. Статья анализирует эволюцию понятия нация и на-
циональная идентичность в политической мысли, влияние глобализации 
на границы и рамки данных терминов. На основе теоретической базы 
понимания терминов проводится исследование практического примене-
ния понятий на государственном уровне в различных странах. Дается 

1 Научный руководитель – доцент кафедры истории Республики Башкорто-
стан, археологии и этнологии ИИГУ БашГУ, кандидат исторических наук, доцент 
Сулейманова М.Н.



172

краткое сравнение между применением понятия нации среди европей-
ских стран и российской государственности в вопросе государственной 
и региональной идентичности.

Ключевые слова: нация, национальная идентичность, глобализация, 
язык, этнос.

Ведущим мировым процессом конца XX – начала XXI вв. 
становится глобализация, оказывающая колоссальное культур-
ное воздействие на человечество. Глобализация является всеоб-
щим процессом интеграции, в первую очередь экономических и 
материально-хозяйственных систем на основе свободного рынка, 
и вследствие этого распространение и универсализации инфор-
мации [1]. Среди такой информации, понятий, подвергнувшихся 
универсализации, находятся и термины нация и национальная 
идентичность. 

Современные проблемы как глобализации, так и проблемы 
национальной идентичности и формулировки понятий имеют 
глубокие корни, и до сих пор остаются не решенными однознач-
но. В XVIII в. возникают национальные государства, и в основе 
абсолютистских режимов появляется новый исторический фено-
мен – нация [2, С. 7]. Однако, определение нации являлось нерав-
нозначным современному понятию и не одинаковым во всех го-
сударствах. Так, европейские государства начала XIX в. включали 
в категорию нации лишь политически активную часть населения, 
имеющее право голоса, проходящее определенный имуществен-
ный ценз, что составляло небольшую часть всего общества. 

Дальнейшая политическая мысль расширила понятие на-
ции за счет обозначения её как языковой, религиозной и куль-
турной идентичности. Эволюция примордиалистического под-
хода второй половины XIX в. в политической мысли состоит 
в идентификации национальности на определенных, измери-
мых и объективных признаков, а не субъективных и образных 
представлений без четких критериев и границ. К таким при-
знакам в первую очередь относятся территория проживания 
конкретного общества (не обязательно в политических гра-
ницах), экономический образ жизни, языковая общность вну-



173

три общества, присутствие идентификаторов культуры (общая 
одежда, общая религия, определенные воззрения или идеи). 

Полностью противоположной точкой зрения является концеп-
ция конструктивистов, определяющих нацию как общественный 
договор в рамках определенной формы коллектива (государства), 
основанный на согласии членов общества жить по определенным 
правилам, что выражается через голосование. Корнем данного 
воззрения является воззрения Великой Французской революции, 
когда Эммануэль-Жозеф Сийес провозгласил, что нация есть «об-
щество людей, живущих под общим законом и представленных 
одним законодательным учреждением» и приносящим друг другу 
пользу [3, С. 21]. Такая правовая концепция весомо противостоит 
культурно-этнологической, поскольку тоже имеет объективные 
критерии определения и практику применения.

Но в отличие от политической мысли Франции и Англии 
XVIII–XIX вв., где нации уже имели политически составленную 
границу в рамках государства, и трансформация происходила 
лишь в расширении сословий, участвующий в государственном 
управлении и составляющих основу нации, иная картина была в 
Германии.

Германия не представляла из себя единого государства, а 
была разделена на множество княжеств, королевств и герцогств 
вплоть до 1871 года. Однако, общество имело конкретное стрем-
ление к объединению, что уже выражалось в революции 1848 
года. Единство общества, разделенных на политически разные 
государства, остро становилось на вопросе языковой общности, 
традиций, культурных и религиозных обычаев. Как писал Гегель, 
в немецком обществе «нация, не будучи государством, составляло 
народ» [4, С. 69]. Дальнейшее объединение по прусскому или ав-
стрийскому пути представлял собой выбор между политическим 
единением нации (с множеством языков, различных этносов, если 
Австрия становилась центром объединения) или выбором моно-
этничности немецкой нации (поскольку Пруссия представляла 
культурное ядро). 

Таким образом, сторонники примордиализма (К. Гирц, 
Д. Армстронг, Э. Смит) выделяют нацию по крови, по факту рож-



174

дения человека в определенной общине, воспитание и влияние 
которой определяет национальную идентичность человека вне 
зависимости, где он проведет остаток жизни, поскольку в ней вос-
питывается определённый культурный код. 

Сторонники модернизма (внутри течения множество направ-
лений, основной в определении нации – конструктивизм) опреде-
ляют нацию исключительно как явлением Нового времени, свя-
занное с переходом власти от узкого круга элит на все граждан-
ское общество страны (М. Вебер, Б. Андерсов). 

Процесс глобализации коренным образом предопределяет 
новое понятие «нации». Поскольку, экономическая взаимосвязь 
и влияние государств начинает играть ключевую роль во внешне-
политических взаимоотношениях, исчезает необходимость (воз-
можность) ограничения нации по политическим границам госу-
дарства.

На протяжении длительного времени политическая карта 
остается неизменной, однако экономическое и культурное влия-
ние возрастает, что оказывает значительное воздействие на на-
циональную идентичность общества в плане языка и обычаев  
[5, С. 56]. Так, понятие нации становится более трансграничным, 
чем это было ранее, однако и более сложным. Если ранее языко-
вая общность была национальным идентификатором, то в эпоху 
уже всемирных языков и распространения английского как уни-
версального – нация не может сформироваться вокруг языка. Мы 
это видим на примере США, Англии, Австралии, Канады – и ряда 
других стран, где есть один язык, но национальное самосознание 
является разным. 

В постсоветский период в России начинается формирование 
концепции государства – нации, основанной на возвращении рус-
ского населения на основе языка в состав России [6, С. 77]. Россия 
является многонациональным государством, и формирование на-
циональной идентичности на фоне ответа глобализации является 
сложным процессом, поскольку попытка обозначить ядро госу-
дарственности для всей страны может привести к национальным 
конфликтам и сепаратизму, вызванным попыткой иных наций  
защитить свой культурный статус.



175

В более развитых странах, экономически оказывающих влия-
ние на мировые процессы через транснациональные корпорации, 
уже отмирает понятие нации в рамках государства. Сами государ-
ства теряют свой национальный окрас и становятся менее заинте-
ресованными в уточнении национальной идентичности на госу-
дарственном уровне. 

Другим аспектам становления нации, как это было в XVIII–
XX вв. при определении государственных границ или объеди-
нении территорий в рамки единого государства на языковой и 
культурной основе, на сегодняшний день практически нет места, 
поскольку политическая карта мира в основном стабильно опре-
делена. В целом же, остальные народности и нации уже встроены 
в политические границы, а пересмотр исторических границ явля-
ется сложным процессом в современных правовых рамках.

Таким образом, на сегодняшний день можно говорить о пре-
обладающей на практике воплощении политической концепции 
нации, основанной на приоритете государственной и граждан-
ской над языковой и культурной концепцией, для которой трудно 
выразима национальная идентичность в рамках глобализации. 

Сложность понятия нации и национальной идентичности на 
сегодняшний день имеет многоуровневый характер, особенно для 
России. Поскольку нельзя говорить только о единой нации, ха-
рактеризовать национальную идентичность как принадлежность 
только к определенной региональной нации или общероссийской, 
невозможно. Исследования показывают, что в Республике Баш-
кортостан, так же, как и в других регионах, воспринимающие себя 
как часть Башкирии, по принципу языка, территории, культуры 
и крови, одновременно представляются и как часть общероссий-
ской нации, по принципу языка и государства [7]. Такое сочетание 
двух понятий наций одновременно является нередким явлением, 
хоть и не общемировым. 

Сложение национальной идентичности в многоуровневый ха-
рактер, когда одна общность может воспринимать себя как этноя-
зыковую особенность и в то же время быть частью более широкой 
идентичности является сложным процессом, которое успешно 
реализуется на территории Российской Федерации. Оценка значи-



176

мости этносов определяется отдельным почтением и уважением к 
достижениям этой нации, как в сфере науки, литературе, так часто 
и по принципу общего вклада в Великой Отечественной войне.

Однако важным фактором сохранения региональной этноязы-
ковой идентичности является уровень владения языком общества. 
Несмотря на попытки региональных властей проводить меропри-
ятия по сохранению языка, диктанты по Башкирскому языку по-
казывают падение уровня владения с 75% до 50% с 2009 до 2019 
г. Актуальным, практически и экономически значимым в созна-
тельном возрасте является вложение средств и сил на изучение 
русского и английского языков, в то время как знание башкирско-
го для подавляющей части населения, потеряв необходимость и 
практическую значимость, не интересует. 

Такое региональное явление внутри России наблюдается 
также и внутри других крупных блоков государств, как, напри-
мер, Европейский союз. В начале своего возникновения ЕС про-
возгласил равенство всех языков и полноправности применения 
документации на всех языках. В рамках первых двенадцати го-
сударств этот принцип был легко соблюдаем. Однако по мере при-
соединения менее значительных стран к ядру ЕС, обладающих 
меньшим экономическим и политическим весом, наблюдается 
сокращение рабочих языков на практике, что даже не столько свя-
зано с экономическими затратами на переводчиков, сколько с по-
пыткой сохранить некоторую общую европейскую политически-
государственную идентичность, на основе которой создавался 
союз между европейскими странами. 

Также проблему языкового и национального конфликта мож-
но наблюдать у Франции – классической страны государства-
нации на основе французского языка и общности гражданства. 
Мы можем наблюдать жесткое сопротивление Франции увели-
чению английского языка и попытки сохранить свою языковую 
идентичность, в то же время, наблюдается подавление идентич-
ности языкового регионализма внутри Франции, где титульный 
язык навязывается эльзасцам, чтобы не допустить национального 
регионализма. 



177

Проблема национальной идентичности на региональной 
основе может становиться остро и социально опасно только в 
тех случаях, когда происходят попытки уменьшения значимости 
этнического языка. Однако, при поддержке и позитивном вос-
приятии и отражении значимости региональной культуры, как это 
можно видеть на примере Республики Башкортостан, снижается 
уровень социальной напряженности, и население, обладающее 
двумя языками, в то же время воспринимает свою идентичность 
на двух уровнях, как на местном, на языковой основе, так и на 
общегосударственном, на политической основе, общего граждан-
ства и территории проживания.

Список использованной литературы

1. Ильин И.В., Леонова О.Г. Исследование глобальных про-
цессов: достижения, проблемы и перспективы // Век глобализа-
ции. 2016. № 1-2. С. 182–190.

2. Артановский С.Н. Глобализация и де-глобализация // Вест-
ник Санкт-Петербургского государственного университета куль-
туры и искусства. 2011. № 4. С. 6–14.

3. Аббат Сиейс. От Бурбонов к Бонапарту / Сост. и пер. с фр. 
П. Певзнер. М.: Алетейя, 2003. 222 с.

4. Гегель Г. Политические произведения. – M.: Наука, 1978. 
437 с.

5. Блинов А.С. Национальное государство в условиях глоба-
лизации: контуры построения политико-правовой модели форми-
рующегося глобального порядка. – М.: МАКС Пресс, 2003. 150 с.

6. Панкратов С.А., Тельнова Н.А. Специфика гражданской 
идентичности в условиях политической модернизации России // 
Известия Саратовского университета. Новая серия. 2011. Т. 11. 
Серия Социология. Политология. Вып. 4. С. 75–79.

7. Алексеенко С.С., Сафин Ф.Г., Халиулина А.И. Динамика 
изменения региональной и общероссийской идентичностей в 
полиэтническом регионе (по данным этносоциологических ис-
следований в Республике Башкортостан 1990–2014 гг.). Жур-
нал: Научный вестник Московского государственного техниче-



178

ского университета гражданской авиации. 2015. URL: https://
cyberleninka.ru/article/n/dinamika-izmeneniya-regionalnoy-
i-obscherossiyskoy-identichnostey-v-polietnichnom-regione-po-
dannym-etnosotsiologicheskih (Дата обращения: 15.03.2020).

8. Фролова И.В. «Искания» идентичности: опыт современ-
ной России // Идентичность личности в условиях глобализации. 
Сборник научных статей. Министерство образования и науки РФ; 
Башкирский государственный университет, факультет философии 
и социологии. – Уфа, 2010. – С. 51–54.

УДК 261.8
Идиятуллина Г.А.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

guzidiatull@gmail.com

РЕЛИГИОЗНЫЕ КОНФЕССИИ В СОВРЕМЕННОМ 
БАШКОРТОСТАНЕ: ДИНАМИКА И РАЗВИТИЕ1

Аннотация. Статья посвящена исследованию ситуации в религи-
озных организациях и общинах Республики Башкортостан за прошедшее 
десятилетие, обобщению статистических данных, выявлению опреде-
ленной динамики и развитие религиозных организаций в процентном со-
отношении. Дается краткая характеристика конфликтных зон в религи-
озном вопросе. Делается обобщающий вывод о динамике конфликтности 
и современном состоянии религиозных конфессий в Республике Башкор-
тостан.

Ключевые слова: религия, конфессии, ислам, православие, межрели-
гиозные конфликты, Республика Башкортостан.

Современная международная ситуация, разворачивающаяся 
в странах Ближнего Востока и в зарубежной Европе, показывает 

1 Научный руководитель – доцент кафедры истории Республики Башкорто-
стан, археологии и этнологии ИИГУ БашГУ, кандидат исторических наук, доцент 
Сулейманова М.Н.



179

значимость религиозного вопроса в плане национальной безопас-
ности и социальной напряженности в обществе. Большие со-
вместные усилия государств и мирового сообщества приклады-
ваются для уменьшения межнациональных и межконфессиональ-
ных конфликтов. Практически каждая локальная война на сегод-
няшний день включает аспекты этнорелигиозных споров внутри 
одного общества. Поэтому актуальность исследования динамики 
развития религиозных конфессий в последние десятилетия явля-
ется на сегодняшний день одним из важных факторов в изучении 
вопросов внутренней безопасности регионов и предотвращения 
межрелигиозных конфликтов в будущем. 

По состоянию на 2010 год в Республике Башкортостан было 
зарегистрировано 875 религиозных организаций. На 2011 год – 965, 
на 2012 год – 1069 организаций [1], из которых 64% составляют ор-
ганизации религии ислама и 26% – православные организации. 

На 2014 год в Республике Башкортостан представлено 1225 
религиозных организаций, из которых 807 – мусульманские и 
318 – православные, соответственно 65% и 25% от всех религиоз-
ных организаций, которые представлены в Республике Башкорто-
стан в 16 различных конфессиях [2]. 

К 2015 году в Республике Башкортостан было зарегистриро-
вано 1357 религиозных организаций, что составило 26% от всех 
общественных организаций из 5057 некоммерческих организаций 
(НКО) [3].

По последним данным, на 2019 год в Республике Башкорто-
стан представлено 1654 религиозных организации, в которых ис-
лам представлен 1181 организацией, а православие – 365 [4]. Как 
видим, мусульманские организации занимают 71% от всех рели-
гиозных организаций в республике, в то время как православные 
организации представлены 22%. 

Иначе говоря, за прошедшее десятилетие наблюдался разрыв 
процентного соотношения между православием и исламом в Рес
публике Башкортостан – с 38% до 41%, а также снижением со-
отношения организаций иных конфессий с общим количеством 
религиозных организаций с 10% до 6%. 



180

Влияние религиозных конфессий на политику республики и 
социальную жизнь остается незначительным, и за прошедшее де-
сятилетие не наблюдалось изменений во взаимоотношении рели-
гиозных организаций и власти, влиянии на социальную жизнь на-
селения и политику [5]. Религиозные представители отстранены 
от политической деятельности и имеют устойчивую нейтральную 
позицию по всем вопросам. Религиозный фактор практически не 
является политическим ресурсом в регионе, что соответствует за-
кону «О свободе совести и вероисповедания в Республике Баш-
кортостан (с изменениями на 30 декабря 2019 года)», но остается 
одним из значительных и весомых катализаторов формирования 
общественного мнения.

Этнорелигиозная картина в Республике Башкортостан в обо-
значенный период имела стабильную структуру, наблюдался мед-
ленный вектор на увеличение удельного веса исламских организа-
ций. Помимо этого, можно говорить о плавном увеличении также 
организаций иных конфессий, в первую очередь православных.

Наибольший интерес и актуальность представляет изучение 
исламских организаций. Прежде всего, следует отметить, что в 
республике не наблюдается конфликтности между исламом и пра-
вославием, отсутствуют конфликты и внутри православия. В то 
время как внутри мусульманской уммы существует сложная ор-
ганизационная структура и потенциальные зоны для внутреннего 
конфликта. И в то же время противоречия в исламе определяются 
средним уровнем напряженности [6]. 

И по мере роста численности организаций и верующих уро-
вень конфликтности усиливается и прослеживается по следую-
щим основным направлениям:

– идеологический раскол на «традиционный» и «нетрадици-
онный» ислам, что усиливает напряженность внутри религии;

– управленческий раскол на Духовное управление мусульман 
Республики Башкортостан (ДУМ РБ) (773 общины по данным 
2018 года) и Центральное Духовное управление мусульман Рос-
сии (ЦДУМ России) (622 общины в РБ по данным 2018 г.) но-
сит скрытый характер. Однако с 2010 г. предпринятые попытки 



181

объединения до сих пор не реализованы и оставляют потенциал 
для конфликтов [7];

– салафитский и суфийские общины представляют ещё один 
вектор, по которым проходит жесткое внутреннее противосто-
яние [8];

– также традиционно противостояние национальных течений 
среди татар и башкир, облаченных в религиозном расколе по под-
держке ДУМ РБ и ЦДУМ России [9], что имеет более чем веко-
вую историю и носит закрытый характер.

Однако, за наблюдаемое время не прослеживается четкого 
разделения конфессиональных групп по национальному призна-
ку, что говорит о низком конфликтном потенциале. 

В случае конфликтов на религиозной или национальной 
основе, самым опасным представляется взаимное привлечение 
этих факторов и социально конфликтных групп, что в совокуп-
ности значительно увеличивает, как и численность сторонников 
конфликта, так и их мобилизационные способности, и радикаль-
ность предпринимаемых действий.

При анализе и мониторинге в Республике Башкортостан сле-
дует учесть пример других регионов мира, в частности, Ближнего 
востока, где конфликты характеризуются частым привлечением 
национальных и религиозных вопросов в совокупности. Отсюда, 
по мере усиления религиозного фактора в нашем регионе, стоит 
увеличивать и критерии, по которым происходит мониторинг ре-
лигиозной деятельности. 

За последние десятилетия наблюдается омоложение и раз-
витие исламской конфессии, а также наметились четкие векторы 
плавного развития религии в Башкирии, что говорит о необходи-
мости предварительной выработки четкой государственной про-
граммы в сфере межконфессиональных отношений, и особенно 
внутриконфессиональной деятельности. 

Последние государственные программы, принятые в сфере 
улучшения толерантности в религиозной сфере, не предусматри-
вают активного мониторинга до возникновения конфликта. Одна-
ко, в связи с тенденциями в религиозной сфере к увеличению чис-
ленности и сохранению среднего уровня потенциала конфликтно-



182

сти, можно предполагать об увеличении сторонников конфликта, 
непосредственных участников. 

Несмотря на обращение Председателя Госсобрания Башки-
рии К. Толкачева [10] об увеличении активности экстремистских 
организаций в регионе, использовании новых средств, техноло-
гий, расширении влияния на общественные организации (а из 
них в Башкирии более 26% составляют религиозные), а также по-
пытки внедрения экстремистов в силовые структуры, стоит спра-
ведливо заметить, что нейтральная позиция религиозных лидеров 
и отсутствие массовой антиидеологической пропаганды в СМИ, 
создают неблагоприятные условия для уменьшения религиозной 
преступности. 

В связи с пониманием опасности раскола и противоречий 
внутри общества, религиозные лидеры Башкирии предпринима-
ют ряд совместных деклараций по усилению сотрудничества и 
взаимодействию между собой. 

Согласно Стратегии государственной национальной полити-
ки РФ, действующей с 2012 г. до 2025 г., в 2015 г. было подписано 
официальное Соглашение о социальном партнерстве между Пра-
вительством Башкортостана и основными религиозными органи-
зациями: ЦДУМ России, ДУМ РБ, РПЦ и Центральной еврейской 
религиозной общиной в РБ. 

Одновременно с Социальным партнерством с 2015 г. было 
решено о создании Межрелигиозного совета в РБ, деятельность 
которого направлено на снижение религиозной и этнической кон-
фликтности в республике. 

Таким образом, современное состояние религиозных кон-
фессий в Республике Башкортостан можно охарактеризовать как 
умеренное увеличение доли исламских организаций и общин, 
произошедшее за последние десятилетия. В то же время основное 
религиозно-этническое напряжение прослеживается в мусуль-
манских общинах и организациях. Деятельность государствен-
ных органов и религиозных лидеров за годы увеличило между 
собой сотрудничество в борьбе с крайними проявлениями экстре-
мизма, что является положительным процессом в установлении 
толерантной и безопасной среды сосуществования. 



183

Список использованной литературы

1. О взаимодействии с религиозными организациями по во-
просам государственной регистрации. Министерство юстиции 
Российской Федерации. Координационный совет при Управлении 
Минюста России по Республике Башкортостан. 23 ноября 2012 
года. URL: https://to03.minjust.ru/ru/node/3067 (Дата обращения: 
12.03.2020).

2. Решение № 2 от «29» мая 2014 года «О состоянии и ме-
рах по профилактике и противодействию религиозному экстре-
мизму в Республике Башкортостан и выработке эффективной 
межведомственной стратегии совместной деятельности». URL: 
https://to03.minjust.ru/ru/reshenie-no2-ot-29-maya-2014-goda-o-
sostoyanii-i-merah-po-profilaktike-i-protivodeystviyu (Дата обраще-
ния: 12.03.2020).

3. В Республике Башкортостан зарегистрировано свыше  
5 000 некоммерческих организаций. Министерство юстиции РФ. 
URL: https://minjust.ru/ru/press/news/v-respublike-bashkortostan-
zaregistrirovano-svyshe-5-000-nekommercheskih-organizaciy (Дата 
обращения: 12.03.2020).

4. Число религиозных организаций, зарегистрированных в 
Республике Башкортостан в 2019 году. По данным Управления 
Министерства юстиции Российской Федерации по Республи-
ке Башкортостан. URL: https://bashstat.gks.ru/storage/mediabank/
Число%20религиозных%20организаций,%20зарегистрирован-
ных%20в%20Республике%20Башкортостан.pdf (Дата обращения: 
12.03.2020).

5. Карамышев Р.Д. Государственно-конфессиональное со-
трудничество в образовательной сфере на современном этапе /  
Традиции и толерантность: Проблема понимания: материалы 
всероссийской научно-практической конференции, посвященной  
70-летию академика АН РБ, д-ра филос. н., проф., засл. деят. науки 
РБ Ф.С. Файзуллина (25 мая 2012 г.). Уфа: АН РБ, Гилем, 2012.

6. Бердин А.Т., Карамышев Р.Д., Юсупов Ю.М. Мусульман-
ская умма Башкортостана. Краткий обзор // Политическое образо-
вание. Федеральный информационно-аналитический Интернет-



184

журнал. URL: http://www. lawinrussia.ru/node/259421 (Дата обра-
щения: 12.03.2020).

7. О религиозной ситуации и государственно-конфессио
нальных отношениях на территории Республики Башкортостан 
на 01.01.2018  г. Совет по государственно-конфессиональным 
отношениям при Главе Республики Башкортостан. URL: https://
glavarb.ru/rus/administration/sovetpogosudarstvenno-konfessionalni
motnosheniyampriprezidenterb/ (Дата обращения: 12.03.2020).

8. Ямщикова Я. В Башкирии суфии и салафиты вступили  
в открытый конфликт. 03.09.2015. URL: https://posredi.ru/konflikt-
mezhdu-posledovatelyami-sufiya-xakkani-i-salafitami-v-bashkirii.
html (Дата обращения: 12.03.2020).

9. Лункин Р.Н., Филатов С.Б. Ислам в Башкортостане: мусуль-
манские организации и власть. Журнал: Научно-аналитический 
Вестник Института Европы РАН. 2018. URL: https://cyberleninka.
ru/article/n/islam-v-bashkortostane-musulmanskie-organizatsii-i-vlast 
(Дата обращения: 12.03.2020).

10. Толкачев К.Б. Экстремисты пытались вербовать пред-
ставителей органов власти. 14 июля 2017. URL: https://mkset.
ru/news/politics/14-07-2017/tolkachev-ekstremisty-pytalis-
verbovat-predstaviteley-organov-vlasti?ind=14 (Дата обращения: 
12.03.2020).

УДК 453.21
Исмагилов Д.А.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

ismagilove99@gmail.com

ПРОФИЛАКТИКА ЭКСТРЕМИЗМА И РАДИКАЛИЗМА 
В МОЛОДЕЖНОЙ СРЕДЕ1

1 Научный руководитель – Акбашева Д.Х., доцент кафедры истории Респу-
блики Башкортостан, археологии и этнологии ИИГУ БашГУ, кандидат философ-
ских наук, доцент.



185

Аннотация. В статье рассматриваются проблемы распростране-
ния и профилактики экстремизма и радикализма в молодежной среде. 
Приведены принципы осуществления вовлечения в экстремистскую груп-
пу молодежи, выделены причины роста и предложения по профилактике 
в стране радикальных движений.

Ключевые слова: экстремизм, радикализм, молодежная среда, про-
тиводействие, причины, профилактика.

Ежедневно из наших сограждан, жителей Республики Баш-
кортостан, кто-то становится православным, мусульманином-
шиитом, мусульманином-суннитом или иудеем. В любом случае, 
человеку предоставляется свобода выбора, которую он осущест-
вляет, и это очень важно. 

В конце XX века появилось многообразие мировоззрений, 
религий – этого люди были лишены в России до девяностых го-
дов прошлого столетия. Понемногу люди начали осознавать, что 
выбора, который можно сделать в этой жизни, много. При этом 
не обязательно следовать пути предков, можно сделать свой соб-
ственный выбор. Также есть элемент неопределенный, не про-
работанный в нашем обществе – это элемент неприязни ко все-
му, что чуждо для нас, и это относится не только к религиозным 
убеждениям, которые порождают определенные радикальные на-
строения.

В большинстве случаев причину высокого потенциала ради-
кализма в молодежной среде видят в том, что молодежь энергична, 
но не имеет определенного места в жизни, она не видит выхода из 
складывающихся трудных жизненных условий, не имеет перспек-
тив на карьеру. Все это формирует у молодежи непримиримую 
ненависть к обществу. В обыденной жизни радикализм молодежи 
проявляется большей частью в форме настроений, которые пред-
ставляют собой систему эмоциональных состояний и взглядов 
экстремистской направленности. Неудовлетворенность жизнью 
частью молодежи проявляется в форме правового радикализма, 
этнической вражды, неприязни к иммигрантам.

Радикализм молодежи представляет собой форму социальной 
активности и самоопределения, альтернативу повседневности, 



186

путь к достижению справедливости в обществе, оппозицию кон-
кретным властным структурам и государству в целом, но следует 
учесть, что радикализм выступает как реакция на рост противо-
речий в обществе, как разрушительная общественная энергия мо-
лодежи. Не так редко радикализм среди молодежи проявляется 
через молодежные организации.

Мы должны хорошо понимать, что под видом какой-либо ор-
ганизации может скрываться экстремистское и радикальное те-
чение той или иной религии, например, ислама. Существуют ор-
ганизации деструктивной направленности, которые занимаются 
экстремистской и террористической деятельностью. Например, 
на территории Республики Башкортостан запрещены междуна-
родные террористические организации ИГИЛ (ДАИШ), полити-
ческая партия Хизбут-Тахрир аль-Ислами, Таблигиваль-Джамаат, 
Нурджалар, Орда – это организации, сформированные на поле ре-
лигиозной деятельности или около нее. Почему деструктивные? 
Данные экстремистские организации или группы направлены на 
разрушение структуры человеческих отношений, духовности, со-
циальных связей для достижения конкретных сиюминутных ре-
зультатов, чаще всего они направлены на коммерческие резуль-
таты.

Второе направление, которое стремится избегать называть 
себя религиозным, хотя пользуется методами, которые использует 
религия в системе образования – воспитание с направленностью 
на молодежь, на людей, социально незащищенных, на тех, кого 
может привлечь какой-либо заработок.

Исследователи данной проблемы выявляют следующие фак-
торы, которые способствуют экстремистским проявлениям среди 
молодежи:

1. Обостряющаяся социальная напряженность в молодеж-
ной среде. Экстремистские настроения постоянно получают под-
питку из-за неопределенности положения молодого человека в 
жизни и из-за его несформированных взглядов на происходящее.

2. Распространяющиеся правонарушения в ряде сфер обще-
ственной жизни. Экстремизм появляется и развивается больше 
в таких группах и обществах, в которых молодежь не чувствует 



187

уверенности в себе, не чувствует самоуважения или же условия 
жизни благоприятствуют и позволяют игнорировать права лич-
ности.

3. Изменяющиеся ценностные ориентации. Большую опас-
ность представляют иностранные секты, религиозные организа-
ции, насаждающие экстремизм и религиозный фанатизм, отрица-
ние конституционных обязанностей и норм, а также чужеродные 
ценности, не присущие российскому обществу. Экстремизм при-
сущ для общностей не только с низким уровнем развития культу-
ры, но особенно с разорванной культурой, измененной, которая  
не представляет собой целостности.

4. Использующиеся в разрушительных целях психологические 
факторы. Опытные лидеры экстремистских организаций для 
осуществления своих действий экстремистского направления ак-
тивно используют агрессию, которая свойственна психологии мо-
лодежи. Молодежь находится в поисках своей группы, в поисках 
собственной идентичности, формирование которой происходит 
по примитивной схеме «мы – они». Психика молодежи неустой-
чива, и она легко подвергается манипулированию и внушению.

5. Использующийся в противоправных целях Интернет. Ин-
тернет создает условия для доступа радикальных общественных 
организаций к большой аудитории и для пропаганды их деятель-
ности, создает возможности для опубликования информации о 
своих целях и задачах, месте и времени встреч, запланированных 
акциях и др. [3, с. 24].

Мифом является то, что в экстремистские организации попа-
дают люди только с какими-либо слабостями. Попасть в подобную 
организацию может любой человек, все зависит от обстоятельств 
и средств, вложенных в него. Например, размещение точки вер-
бовки около онкологического центра, где люди на последних ста-
диях своей болезни могли поверить во что угодно. Также в силу 
своих общественных характеристик и склонности остро воспри-
нимать окружающую обстановку, молодежная среда является той 
частью социума, в которой более быстро случается накопление 
и реализация негативного протестного потенциала. Это явление 
опасно тем, что человека может вовлекать в данную организацию 



188

тот, кто находится в близком ему социальном окружении: друг, 
коллега, член семьи. Поэтому, в случаях, когда кого-либо пыта-
ются вовлечь в какую-либо неизвестную, либо сомнительную 
организацию, либо религиозную группу, рекомендуется взять 
паузу для принятия решения, поискать информацию в интернете 
об этой организации. Если не принимать быстрых решений, то в 
большинстве случаев это помогает. 

Лучшим методом профилактики радикализма является вос-
питание и образование. С самого детства у ребенка необходимо 
формировать представления о том, что такое «хорошо» и что 
такое «плохо». Давать ему знания о деструктивных явлениях 
в обществе, опираясь на достоверные источники и научить его 
меньше доверять незнакомой информации. Проблема распро-
странения экстремизма и радикализма на сегодняшний день за-
ключается в том, что присутствует низкий уровень критического 
восприятия действительности, особенно у молодежи в интернет-
пространстве. 

Если проблема касается религиозного человека, то ему стоит 
сходить в мечеть и спросить о той или иной идеологии религиоз-
ной организации, спросить правильная она или нет, несет ли она 
вред обществу. Но в основном приходят в мечеть родственники, 
когда уже поздно и какой-либо их родственник вовлечен в запре-
щенную экстремистскую организацию или группу.

Борьба с экстремизмом сегодня – это борьба с его следстви-
ями, а не с причинами. Так, например, приходится реагировать 
силовым подразделениям РФ. С.Н. Фридинский особо отмечает 
идеологические факторы: в государстве нет общей идеологиче-
ской концепции, которая была бы поддержана большей частью 
населения. Подобного мнения придерживаются В.А. Мамедов и 
Д.В. Деккерт, но в дополнение они выявляют и другие причины 
преступлений экстремистского характера: проблемы в семье и 
пробелы в воспитании; недостатки в системе образования; до-
ступность средств массовой информации и другой литературы, 
влияющей на культурные и нравственные ценности [3, с. 21].

Почему мы говорим об этом явлении? Потому что оно ста-
новится общей проблемой религиозных и нерелигиозных людей.  



189

И мы думаем, что эта работа для всех ученых, общественных дея-
телей, религиозных деятелей и не только для государства. Тем бо-
лее что государство само готово сотрудничать с религиозными и 
общественными объединениями, другими организациями и граж-
данами в противодействии экстремистской деятельности.

В настоящее время мы живем в светском государстве, зако-
ны которого регулируют взаимоотношения между государством и 
разными конфессиями. Все эти законы касаются не только верую-
щих и неверующих людей, а также касаются религиозных органи-
заций и религиозных объединений.

Список использованной литературы

1. Акбашева Д.Х. Исламская парадигма коммуникации в се-
мье // Актуальные проблемы коммуникации: теория и практика. 
Материалы VII Всероссийской научно-практической конферен-
ции. 2015. С. 15–20.

2. Акбашева Д.Х. Структура нравственного выбора в ислам-
ской культуре (опыт социально-философского анализа). Вестник 
Башкирского университета. 2015. Т. 20. № 2. С. 649–652.

3. Довгяло В.К. Профилактика экстремизма в молодежной 
среде // В.К. Довгяло. Вестник ПГГПУ. Серия № 3. Гуманитарные 
и общественные науки. – 2018. 30 с.

4. Зенченко А.Р. Традиционные конфессии в Российской Фе-
дерации // Молодой ученый. 2017. № 6 (313). С. 202–205.

5. Казарян И.Р. Межнациональные конфликты в постсо-
ветской России: возможности проявления и предупреждения // 
Вестник Уральского государственного университета. 2015. № 11.  
С. 165–169.

6. Кубякин Е.О. Проблема профилактики экстремизма в моло-
дежной среде // Общество: политика, экономика, право. – 2010. – 
№ 1.

7. Методические материалы по профилактике экстремизма 
в молодежной среде. Вып. 2 / авт.-сост. И.С. Фомин. – Великий 
Новгород, 2015. – 34 с.



190

8. Нуруллаев А.А. Религия и политика: учебное пособие / 
А.А. Нуруллаев, А.Ал. Нуруллаев. М.: Проспект, 2006. 318 с. 

9. Пресса и религиозные конфликты в современной России 
[Электронный ресурс] // Мировая религия. Режим доступа: http://
www.katolik.ru/mir/1016-archive/83276st15415.html (Дата обраще-
ния: 03.03.2020). 

10. Профилактика экстремизма, национализма и укрепление 
межнациональных и межкультурных отношений в условиях ра-
боты образовательных организаций общего образования: метод. 
рек. [Электронный ресурс] / [сост. Т.А. Ичеткина]; Мин-во об-
разования Респ. Коми, Коми респ. ин-т развития образования. – 
Сыктывкар: КРИРО, 2015. – 104 с.

11. Салыкина Д.А. Причины возникновения экстремизма. Его 
признаки и профилактика // Молодой ученый. – 2017. – № 19. –  
С. 230-231.

12. Себенцов А.Е. Развитие религиозной ситуации в совре-
менной России // Власть. 2017. № 1. С. 238–240.

УДК 323.1(470.57)
Карповский А.А.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

karpovskii.aleksandr@mail.ru

ЭТНИЧЕСКАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ 
СОВРЕМЕННОГО РУССКОГО НАСЕЛЕНИЯ 

РЕСПУБЛИКИ БАШКОРТОСТАН1

Аннотация. В статье рассмотрена история формирования русско-
го населения в Башкортостане, их этническая идентичность, культурно-
ментальное взаимодействие с коренным населением региона – тюркоя-
зычными, финно-угорскими и др.

1 Научный руководитель – доцент кафедры истории Республики Башкорто-
стан, археологии и этнологии ИИГУ БашГУ, кандидат исторических наук, доцент 
Сулейманова М.Н.



191

Ключевые слова: русские, этническая идентичность, культура, по-
лиэтничность, этническая идентификация, коренное население, этниче-
ский состав.

Русский народ самый многочисленный в Российской Феде-
рации. Россия – одна из крупнейших полиэтничных стран. Как и 
другие народы, русские имеют отличительный набор социально-
культурных качеств. На настоящий момент исследования этниче-
ской идентичности особенно актуально для полиэтничных стран, 
а, в частности, и для национальных регионов этих стран, таких 
как Республика Башкортостан [1, с. 457].

На данной территории русское сообщество сложилось путем 
естественного прироста и миграции. Однако, нельзя забывать и 
про элемент вливания в русское население православных этниче-
ских групп, ранее к ним не относившихся. В современных реали-
ях эти процессы не отражаются в переписях населения, а для их 
подробного и системного изучения необходимы полевые этногра-
фические исследования конкретных местностей. Рассмотреть эту 
проблему можно на примере украинцев.

В начале XX в. происходил процесс мощного подъема нацио-
нальных движений, среди прочих и украинского. Украинцы на-
чинают возвращаться в российскую статистику (подворная пере-
пись крестьянских хозяйств Уфимской губернии 1912-1913 гг.). 
Достаточно скоро этот процесс имел новый виток. Во времена 
начала построения социалистического государства фактор этнич-
ности, ранее не являющийся главным в идентификационных ха-
рактеристиках, или вовсе отсутствовал, вышел на первое место, 
после создания административно-территориальных образований 
по этническому признаку. Подобный скачок численности укра-
инцев в Башкирии произошел в 1920 году, когда по сравнению с 
1912 годом количество украинцев выросло почти на 60% [2, с. 5].

Нельзя не отметить и тот факт, что в разные исторические 
периоды понятие «русские» воспринималось по-разному. Мно-
гие славянские, православные народы входили и выходили из 
русского сообщества, в зависимости от текущей политической и 
социально-культурной обстановки в государстве [3, с. 317].



192

В 2017 году Центром гуманитарных исследований Минкуль-
туры РБ был проведен социологический опрос, по результатам 
которого 38,5% опрошенных считают как россиянами, так и жи-
телями республики в равной мере, 37,5% заявляют себя в первую 
очередь гражданами России, 18,5% относят себя к башкортостан-
цам [4, с. 40].

Согласно тем же исследованиям, если смотреть через призму 
территориального расселения людей, россиянами себя обозна-
чает в большей степени население крупных городов (по меркам 
республики). В свою очередь жители сёл и деревень в большей 
степени имеют регионально-национальную идентичность либо 
смешанную. Прослеживается связь между уровнем урбанизации 
и гражданскими ценностями.

В этническом отношении ситуация получилась характерная 
для региона. Среди респондентов русского населения доля тех, 
кто относит себя к россиянам (59,1%), больше, чем доля других 
этносов, у татарского населения – в равной мере и к тем и другим 
(47,2%). 

Наиболее популярными ответами в области факторов граж-
данской идентичности, объединяющих респондентов с их со-
гражданами, были названы: «родная земля, территория, природа» 
(60%) и язык (58%). Менее популярными факторами объедине-
ния были названы: «культура» (39%), «общая государственность» 
(35%) и «историческое прошлое» (29%).

Если говорить о частностях, то на выбор ответа о критери-
ях самоидентификации большое влияние имеет национальность 
респондента. Например, у русского населения в качестве отве-
тов о факторах этнической идентификации наиболее популярны: 
язык (66%), культура (40%), обычаи и обряды – 18%. У башкир 
самый популярный ответ на фактор гражданской идентичности с 
россиянами – территория (69%), общая государственность – 43%  
[4, с. 40].

Тот же опрос показал, что ответы татар можно охарактери-
зовать как смешанный тип идентификации: высокая доля выбо-
ра факторов, относящихся как к гражданской, так и к этнической 
идентификации. На основе вышеизложенного можно выделить 



193

некоторые особенности идентичности русских в условиях поли-
этничной Республики Башкортостан. По большей части русское 
население по своему менталитету и культурно-идеологическим 
установкам является открытым для межкультурного диалога и 
взаимодействия. Для русских характерна высокая степень адапта-
ции к иным культурам, этносам и религиям. Этот процесс, в свою 
очередь, облегчается государством, ведущим в целом политику, 
основанную на базовых ценностях и основных составляющих 
русской культуры, как титульной нации. 

Русская нация является неустойчивой структурой, которая 
на протяжении истории принимала в себя и выделяла различные 
группы населения, не относящиеся к русской нации или даже к 
славянскому населению. Подобная русская этнополитическая 
общность не раз меняла свою форму и структуру, успешно при-
спосабливаясь к изменяющейся социально-политической среде 
[5, с. 253].

Таким образом, русское население Башкортостана не пре-
вратилось в локальную общность на данной территории. При-
чиной этого было отсутствие возможностей для формирования 
локальной идентичности, в том числе отсутствие пропаганды 
«локальности», локальной идеологии и механизмов ее выражения  
[5, с. 254].

В советской литературе пропагандировались постулаты о 
сближении этнических культур на территории республики, од-
нако сейчас можно с уверенностью сказать об их несостоятель-
ности. Русское население, взаимодействуя с другими этносами, 
ставшими в силу длительного процесса ассимиляции близкими 
по культуре, сохранили обособленность от крупных этнических 
групп. Для русских характерен крайне низкий показатель владе-
ния языками местных этнических групп, что свидетельствует о 
малой степени интеграции русского этноса в тюркскую культу-
ру местных коренных народов региона. Также для русского на-
селения характерен весьма низкий процент смешанных браков с 
представителями крупнейших местных этносов башкирами и та-
тарами. Города по своему этническому составу в целом остаются 
русскими [6, с. 221].



194

В XX–XXI вв. в регионе проводилась активная политика на-
ционализации, однако глядя на сегодняшнюю ситуацию можно 
сказать, что русские были в целом невосприимчивы к культуре 
местных этносов, хотя и переняли отдельные элементы.

Список использованной литературы

1. Рыжова С.В. Этноконфессиональная идентичность русских 
в республиках РФ (пример Башкортостана) // Россия реформиру-
ющаяся. Вып. 11 : Ежегодник / отв. ред. М. К. Горшков. – М.: Но-
вый хронограф, 2012. 480 с. [Электронный ресурс] // URL: https://
www.isras.ru/publ.html?id=2776 (Дата обращения: 15.04.2020).

2. Дробижева Л.М. Российская идентичность и тенденции в 
межэтнических установках за 20 лет реформ // Россия реформи-
рующаяся: Ежегодник–2011 / Отв. ред. академик РАН М.К. Горш-
ков. – Вып. 10. – М.; – СПб.: Институт социологии РАН, Нестор-
История, 2011. – 564 с. [Электронный ресурс] // URL: https://www.
isras.ru/publ.html?id=2609 (Дата обращения: 15.04.2020).

3. Российская нация: становление и этнокультурное многооб-
разие / под ред. В.А. Тишкова. – М.: Наука, 2011. – 462 с.

4. Социологический ответ на «национальный вопрос»: при-
мер Республики Башкортостан. Институт социологии РАН. М.; 
Уфа, 2017 [Электронный ресурс] // URL: http://www.isras.ru/
inab_2017_05.html (Дата обращения: 14.04.2020).

5. Щербаков А.С. Особенности этнической идентичности 
русского населения Башкортостана и некоторые тенденции ее 
трансформации  / А.С. Щербаков; Северо-Западная академия го-
сударственной службы // Научные ведомости БелГУ. Сер. Исто-
рия. Политология. Экономика. Информатика. – 2011. – № 19(114),  
вып. 20. – 256 с. [Электронный ресурс] // URL: https://cyberleninka.
ru/article/n/osobennosti-etnicheskoy-identichnosti-russkogo-
naseleniya-bashkortostana-i-nekotorye-tendentsii-eyo-transformatsi 
(Дата обращения: 14.04.2020).

6. Абрамова, С.Р. Этнодемографические и языковые аспек-
ты развития русского населения в Башкортостане в 1979– 
2014 гг. 2018. – 261 с. [Электронный ресурс] // URL: https://www.



195

dissercat.com/content/etnodemograficheskie-i-yazykovye-aspekty-
razvitiya-russkogo-naseleniya-v-bashkortostane-v (Дата обращения: 
16.04.2020).

УДК 392
Рахматуллаев М.Р.

Болгарская исламская академия, г. Болгар
airat.bia@gmail.com

РОЛЬ РЕЛИГИОЗНЫХ И НАРОДНЫХ ТРАДИЦИЙ 
В СЕМЕЙНОМ ВОСПИТАНИИ 

МУСУЛЬМАНСКОЙ МОЛОДЕЖИ

Аннотация. В статье рассмотрены традиции мусульманских на-
родов и их роль как инструмента в воспитании нравственности и ре-
гулятора социума. Статья акцентирует внимание на историю возник-
новения и развития народных традиций и анализирует их через призму 
исламского вероубеждения.

Ключевые слова: обычаи и традиции мусульманских народов.

Одной из важнейших задач общества является воспитание 
и социализация молодежи в соответствии с общечеловеческими 
нормами и правилами поведения. Воспитание способствует пере-
даче подрастающему поколению исторического опыта, оказывая 
тем самым влияние на формирование личности. Молодой человек 
осознает себя личностью, обретает индивидуальность и опреде-
ляет свое место в социуме.

В современном мире часто теряется грань между добром и 
злом, между нравственностью и безнравственностью. Во многом 
это связано с отсутствием «мерила воспитания». Несомненно, 
светское законодательство способно контролировать порядок и 
справедливость в обществе, но оно не в полной мере способно 
заниматься воспитанием молодёжи. Духовно-нравственные устои 
религии, к сожалению, не всеми применяются для воспитания. 



196

Остаются традиции и обычаи, и надо осознать, что они – это не 
просто выдумки наших предков, а инструмент, регулятор и мерило 
воспитания молодежи и общества. К.Д. Ушинский, основополож-
ник научной педагогики в России так отзывался о роли народных 
традиций в вопросе воспитания: «Воспитание, созданное самим 
народом и основанное на народных началах, имеет ту воспита-
тельную силу, которой нет в самых лучших системах, основанных 
на абстрактных идеях или заимствованных у другого народа» [2].

До недавних пор традиция играла исключительную роль ре-
гулятора общественных отношений, родовых порядков, и ее нор-
мы являлись одним из источников права. В процессе развития 
общества формировались и трансформировались обычаи, в кото-
рых закреплялись правила отношений между членами общества. 
Традиции показывают идентичность, индивидуальность каждо-
го народа. И их доля в жизни и воспитании играет весьма суще-
ственную роль.

При внимательном наблюдении можно заметить, что многие 
общественные явления и процессы имеют прямую связь с тради-
циями, укоренившимися в народе. Ярким примером здесь являет-
ся демография. Если посмотреть на статистику, то мы увидим, что 
рождаемость уменьшается там, где меньше всего придерживают-
ся традиций. Несмотря на снижение показателей рождаемости по 
стране, Дагестан, Ингушетия и Чечня наряду с Тувой, остаются 
лидерами по количеству рожденных детей [7].

Одним из явных положительных примеров проявления тра-
диции является традиция сватовства. Представители современ-
ной молодежи при самостоятельном выборе супруга часто оши-
баются. Статистика разводов свидетельствует, что там, где при-
держиваются традиций сватовства, меньше разводов. Например, 
больше всего расторгнутых браков было выявлено в Сахалинской 
области (5 разводов на тысячу человек населения), Республике 
Карелия (4,6), Ненецком автономном округе (4,5), Мурманской и 
Белгородской областях (4,3). Не случайно меньше всего разводов 
зафиксировано на Северном Кавказе, где институт брака наиболее 
сильно подвержен влиянию традиций. В Чечне этот показатель 
составляет всего 0,6 на тысячу человек, в Ингушетии – 0,8, в Да-



197

гестане – 1,1 и т.д. Основная причина того, что на Кавказе меньше 
всего разводов, на наш взгляд, в том, что при выборе будущего 
супруга принимают активное участие родители и родственники  
с обеих сторон.

Также можно в качестве положительного примера привести 
роль традиции в Средней Азии. Например, когда накрывают да-
стархан (сервированный стол с угощениями) в доме, еду приносят 
на большой тарелке, и первым кушать должен начинать самый 
старший в доме, а последним – самый младший (также он и уби-
рает дастархан). На первый взгляд обычай самый простой, но та-
ким образом прививается уважение к старшим и воспитанность 
внутри этой семьи. Когда все вместе кушают из одной посуды, 
каждый ест с той стороны, которая ближе к нему. Если кто-то по-
тянется к другой части тарелки, то ему сделают замечание, что 
это некрасиво и несправедливо по отношению к другим членам 
семьи. И такие обычаи, практикуемые в традиционных семьях, 
приучают к добру, уважению и справедливости.

В конце XX века в трудах этнографов встречается много ма-
териалов о воспитании детей в детских играх, детском фольклоре 
и других элементах традиционной культуры. Однако в процессе 
изучения этнографы не проявляли должного внимания традициям 
в контексте воспитания и обучения подрастающего поколения. В 
этнокультурных описаниях того периода вместо системного ис-
следования роли традиции в деле воспитания и социализации мо-
лодого поколения, пользуясь принципами и методами классиче-
ского эволюционизма, исследователи расчленяли народную куль-
туру на отдельные элементы и углублялись в изучение каждого 
элемента по отдельности в отрыве от целого. Таким образом не 
раскрывалась роль каждого элемента в общей системе культуры 
воспитания. Например, исследуя детские игры, этнографы этим 
и ограничивались, не рассматривая игры в качестве процесса со-
циализации личности, и не раскрывая их воспитательной роли 
[5], [4]. 

Вместе с тем, как видно из вышесказанного, детские игры 
являются неотъемлемой частью народной традиции, тем бо-
лее в плане воспитания члена общества. Вот что об игре пишет  



198

Т.Э. Уметов: «Она становилась не просто развлечением, в ней на-
ходила свое отражение история народа, его духовная и матери-
альная культура. В процессе игры происходила передача социаль-
но накопленного опыта народа, его традиций, обычаев, обрядов. 
Игра способствовала выработке определенных черт характера 
ребенка: сдержанности и выдержки, умения подчиняться прави-
лам и коллективу, руководить своими эмоциями и т.п. Игра спо-
собствовала развитию и формированию положительных качеств 
личности ребенка» [8]. 

Также, на наш взгляд, большую роль в привитии и развитии 
социальной культуры играли народные праздники и торжества. 
В качестве примера здесь можно привести сабантуй – празд-
ник весны, который широко отмечался у татар, башкир и других 
тюркских народов. Как свидетельствуют исследования, на данном 
празднике желанными гостями также были и представители дру-
гих народов – русские, чуваши, марийцы и др. Таким образом, 
можно констатировать, что подобные праздники служили также и 
делу укрепления межнациональных отношений [6].

В советский период нашей истории, во время гонений на ре-
лигию, часть народных традиций, наряду с большинством рели-
гиозных, были отнесены к разряду неприемлемых для советского 
общества. Несмотря на то, что религиозный компонент в народ-
ных традициях не являлся основополагающим, хотя и играл опре-
деленную роль. Вместе с тем, утрата многих традиций не была 
объективной необходимостью, и нанесло ощутимый урон нацио-
нальному самосознанию многих народов [9].

Также считаем необходимым упомянуть о традициях госте-
приимства, широко распространенных среди народов нашей стра-
ны. М.М. Ковалевский, специалист в сфере изучения обычаев, 
указал на исключительную значимость данной традиции в кон-
тексте гармонизации и укрепления межнациональных отноше-
ний. Изучая данную традицию среди жителей Северного Кавказа, 
исследователь выдвигает интересные гипотезы и предположения. 
Так, по мнению Ковалевского, гостя следует воспринимать как 
временного члена семьи, наделенного соответствующими права-
ми [3].



199

Народные традиции и на сегодняшний день продолжают за-
нимать значительное место в жизни общества и, усилив их в каче-
стве регулятора общественных отношений, можно создать актив-
ный инструмент для воспитания молодежи. 

Список использованной литературы

1. Акбашева Д.Х. Проблема нравственного выбора в исламе 
(социально-философский анализ). Диссертация на соискание уче-
ной степени кандидата философских наук. Уфа. 2000.

2. Дивногорцев С. Духовно-нравственное воспитание в тео-
рии и опыте православной педагогической культуры. Православ-
ный Свято-Тихоновский гуманитарный университет. Москва: Из-
датель Litres, 2007. 237 с.

3. Ковалевский М. Закон и обычай на Кавказе. Т. 2. М.: Типо-
графия А.И. Мамонтова и Ко. 1890. 303 с.

4. Комарова Г.А. Этнография детства. Междисциплинарные 
исследования. Москва.: Издательство МИЭА РАН, 2014. 160 с. 

5. Кон И.С. Ребенок и общество. Учебное пособие. Москва: Из-
дательство центр ‹‹Академия››, 2003. 336 с.

6. Крупянская В.Ю. Культура и быт горняков и металлургов 
Нижнего Тагила (1917–1970). Москва: Издательство Наука, 1974. 

7. На Кавказе рождаемость превышает смертность: сайт Кав-
каз. Реалии [Электронный ресурс]. Дата обновления: 20.08.2019. 
URL: http://https://www.kavkazr.com/a/30119066.html (Дата обра-
щения: 15.04.2020).

8. Уметов Т.Э. Игры народов Средней Азии и Казахстана. Из-
дательство МПСИ, НПО «МОДЭК», 2006. 207 с.

9. Уразманова Р.К. Обряды и праздники татар Поволжья и 
Урала (Годовой цикл XIX начала ХХ вв.). Академия наук Респу-
блики Татарстан. Институт истории. Казань: Издательство ПИК 
«Дом печати», 2001. 198 с.

10. Халирахманов Д.К. Толерантность мусульман в Священ-
ном писании и исламском праве // Евразийский юридический 
журнал. 2018 г. № 2 (117). – С. 387–389.



200

УДК 316.65
Седова А.П., Минуллина Э.М.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

sedowa.anastasia2013@yandex.ru

РЕЛИГИЯ И РЕЛИГИОЗНОСТЬ 
В ЖИЗНИ СОВРЕМЕННОЙ МОЛОДЕЖИ1

Аннотация. Авторы рассуждают о роли религии в личностном са-
моопределении молодежи. Приводятся результаты пилотажного иссле-
дования, показавшего отношение молодых людей к религиозности, рели-
гиозным обрядам и ритуалам.

Ключевые слова: религия, религиозность, молодежь, ценности, 
опрос.

Вопросы определения ценностных ориентаций напрямую 
связаны с религиозностью. Если говорить об установках молоде-
жи, следует определить понимание молодежью ключевых поня-
тий, изучить элементы религиозного мировоззрения и религиоз-
ную активность молодого поколения, отношение молодежи к но-
вым религиозным движениям. Предпринятое исследование носит 
разведывательный характер. Метод исследования: выборочный 
анкетный опрос по месту учебы. Анкета включала 12 вопросов. 
Выбор данного метода обусловливается тем, что анкетные опро-
сы широко применяются для получения информации о фактиче-
ском положении вещей в изучаемой области. Опрос – незамени-
мый прием получения информации о субъективном мире людей, 
их мнениях, интересах, склонностях и мотивах деятельности. 

В настоящее время религия обретает новый смысл и особым 
образом касается жизни молодежи. Увеличивается количество 
сообществ разной конфессиональной принадлежности. Наряду 
с формированием новых общин и приходов традиционных для 

1 Научный руководитель – доцент кафедры государственного управления 
ИИГУ БашГУ, кандидат социологических наук, доцент Сизоненко З.Л.



201

России конфессий значительно увеличивается численность объ-
единений различных направлений, например, протестантизма и 
новых религиозных движений, для которых характерна активная 
работа с молодежью. На общем фоне стабилизации количества 
верующих наблюдается некоторое возрастание доли мусульман. 

В современной России деятельность религиозных общностей 
превратилась в важный элемент социальной структуры общества. 
В то же время обращает на себя внимание проявление своего рода 
контртенденции – «возвращения» религии в светскую жизнь лю-
дей, что проявляется в политической активизации ряда конфес-
сиональных общностей, их стремлении настаивать на сохранении 
уже вступивших в противоречие со светскими религиозных ин-
ститутов.

Фактически в настоящее время происходит религиозное воз-
рождение. Это может быть связано с политической ситуацией, с 
культурно-исторической трансформацией. Характеризуется все 
это всплеском интереса к религии, к религиозной жизни, духов-
ному просветлению граждан, в частности, молодежи.

То, как люди относятся к религии, какое у них мировоззрение 
и позиция по отношению к различным социокультурным груп-
пам населения в контексте религиозности, становится одной из 
наиболее актуальных проблем. Изучение отношения молодежи к 
религии важно, так как молодежь – это инновационный потенци-
ал российского общества и его перспектива. Для России, которая 
является полиэтнической и поликонфессиональной страной, эта 
проблема особенно актуальна. Научное изучение отношения мо-
лодежи к институту веры и религии, качественный показатель ее 
религиозного сознания и поведения способствуют формированию 
общих представлений молодого поколения о ценностях и нормах 
в условиях трансформации общества.

Трудно не согласиться с мнением В.Т. Лисовского по поводу 
религиозности молодежи: «Проблема религиозности молодежи 
весьма значима в масштабе всей Земли, она не просто отража-
ет острые процессы сакрализации и секуляризации в отдельной 
стране. Масштабность этой проблемы явно недооценивается со-
циологами, которые с удовлетворением пишут о расширяющейся 



202

секуляризации светского мира» [2, с. 299]. Поэтому в исследова-
нии в первую очередь был задан вопрос о самоидентификации 
респондентов. На вопрос анкеты «Считаете ли Вы себя религиоз-
ным человеком?» положительно ответили 38,8% респондентов, а 
61,8% составили неверующие, принявшие участие в опросе.

Следует отметить, что среди юношей респондентов, опреде-
ливших себя как неверующие, гораздо больше, чем среди деву-
шек: соответственно 28% и 4% из всех опрошенных. По вопросу 
вероисповедания опрошенные разделились следующим образом: 
большинство опрошенных 40,8% придерживаются мусульман-
ского вероисповедания, 32,7% считают себя православными хри-
стианами, 18,4% назвали себя неверующими или атеистами. Ин-
тересно, что 4% респондентов, хотя и считают себя верующими, 
на вопрос о вероисповедании ответить затруднились, что можно 
интерпретировать, как неопределенность жизненных позиций и 
размытость социокультурных ориентаций в сознании респонден-
тов, ответивших подобным образом. 

Перейдем к рассмотрению ответов респондентов по критери-
ям религиозности Ю.Ю. Синелиной [3, с. 324–343]. 

Первым из названных критериев является посещение храма. 
На соответствующий вопрос анкеты: «Как часто Вы посещаете 
церковь (мечеть, синагогу и др.)?» ни один из респондентов не 
ответил, что посещает церковь один раз в месяц. Большинство 
опрошенных 49% посещают церковь несколько раз в год. Богос-
лужения и религиозные праздники посещают 28% респондентов, 
в их числе опрошенные мусульмане. Вполне объяснимо, что сре-
ди них большинство девушек, и они не имеют возможности посе-
щать мечеть чаще, поскольку для них это сложнее. Также в числе 
респондентов, посещающих церковь по праздникам, оказались 
18,4% опрошенных, назвавших себя атеистами. Возможно, этот 
факт объясняется наличием определенных правил и традиций в 
их семьях и ближайшем окружении, которые навязываются и им. 
Этот фактор можно считать свидетельством формальной религи-
озности, поскольку респонденты себя как верующих не иденти-
фицировали.



203

22,4% опрошенных в церкви не были никогда. Причем такой 
ответ дали только те респонденты, которые не причислили себя 
к какой-либо религии, а также затруднившиеся с определением 
собственной религиозной принадлежности.

Опрос показал, что с молодежью в принципе непросто об-
щаться на данные темы. Некоторые респонденты уклонялись от 
ответов, большинство просили уточнить, что от них требуется. 
Создается впечатление, что большинство не задумывается о по-
ставленных вопросах именно в контексте самоидентификации. 
Те, кто верует, считают соблюдение само собой разумеющимся. 
Если это не так, что скорее всего мы наблюдаем демонстрацию 
религиозности: либо это дань моде, либо некий вызов, брошен-
ный близкому и дальнему окружению молодого человека. В це-
лом, говоря о ценностных ориентирах и идентификации молоде-
жи, трудно не согласиться с мнением ученых: «российское обще-
ство напоминает конгломерат, рассыпающийся на части, в нем 
не удается воспроизвести устойчивых социальных конструкций, 
а элементы общества в настоящее время, попадая в перспективе 
в зону притяжения различной поликультурной среды и нетради-
ционных культурных доминант, иных цивилизационных центров, 
ценностных установок, ментальности, неизбежно теряют или бу-
дут терять собственную идентичность» [1, с. 68].

На наш взгляд, уровень религиозности молодежи невысок. 
Религиозные ценности лишь у небольшой части молодежи пре-
вращаются в устойчивое мировоззрение, понимание которого 
приходит в процессе социализации, происходящей в данном слу-
чае в соответствующей социокультурной среде и условиях. 

Список использованной литературы

1. Бикметов Е.Ю., Лукьянов А.В. Духовный, социокультур-
ный и языковой контекст развития научного знания: моногра-
фия. – Уфа: УГАТУ, 2019. – 225 с.

2. Лисовский В.Т. Социология молодежи. – СПб.: Санкт-
Петербургский университет, 1996. – 361 с.



204

3. Синелина Ю.Ю. Динамика религиозности россиян (1989–
2012) // Социология религии в обществе Позднего Модерна (па-
мяти Ю.Ю. Синелиной): материалы Третьей Международной на-
учной конференции. НИУ «БелГУ», 13 сентября 2013 г. / отв. ред. 
С.Д. Лебедев. – Белгород : ИД «Белгород», 2013. – 460 с. 

УДК 316.4.05
Селиванова С.С.

Институт социально-экономических исследований – 
обособленное структурное подразделение Уфимского федерального 

исследовательского центра Российской академии наук, г. Уфа
selivanovass@yandex.ru

АНАЛИЗ СОЦИАЛЬНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ МОЛОДЕЖИ 
В УСЛОВИЯХ ПОЛИЭТНИЧНОГО РЕГИОНА1

Аннотация. В статье рассматривается феномен социальной иден-
тичности, который приобретает особенную актуальность в условиях 
трансформации общества и процессов глобализации. Развитые обще-
ства во главу ставят свободу и права человека, таким образом у людей 
появилась возможность выбирать и принимать самостоятельные реше-
ния, быть ответственным за свою судьбу. В такой ситуации сформиро-
ванная социальная идентичность человека имеет влияние на его образ 
жизни, социальные установки и поведение. С другой стороны, общество 
в лице различных социальных групп влияет на индивидов в процессе со-
циальной идентификации, определяя идентичность как результат этого 
процесса. Так, среди множества социальных общностей – семья, класс, 
демографическая группа, группы, сформированные по территориальному 
признаку, в некоторых регионах – немаловажную роль играют этнос и 
нация. В полиэтничном регионе предполагается, что этнический фактор 
носит более ярко выраженный характер. В данной статье приводят-
ся некоторые результаты авторского социологического исследования, 

1 Исследование выполнено в рамках государственного задания УФИЦ РАН 
№ 075-01211-20-01 на 2020 г.



205

проведенного в Республике Башкортостан, раскрывающие место этни-
ческого фактора в системе социальной идентичности современной мо-
лодежи.

Ключевые слова: социальная идентификация, социальная идентич-
ность, полиэтничный регион, этнический фактор, этносоциализация. 

Проблема социальной идентификации личности давно явля-
ется привлекательной с научной точки зрения для многих исследо-
вателей. Это обусловлено социальностью человеческой природы, 
что заключается в стремлении принадлежать к какому-либо со-
циуму и одновременно иметь индивидуальность. Понятия иден-
тичности и идентификации в современной науке принято разво-
дить таким образом: идентификация является совокупностью 
процессов и механизмов, ведущих к достижению определенной 
идентичности. В свою очередь, идентичность рассматривается 
как некоторое состояние самоотождествления, которое занимает 
центральное место в жизни человека, формируясь с юного возрас-
та и определяя функциональность личности в продолжении всей 
жизни [1, с. 35].

Так, социальная идентичность – это осознание, ощущение, 
переживание своей принадлежности к различным социальным 
общностям, например, к семье, профессиональной группе, этносу, 
нации, социальному классу, стране, человечеству и т.п. Ощущение 
личностью своей принадлежности к социальной группе выполня-
ет важнейшие социальные и социально-психологические функ-
ции, основные из которых подчинение индивида группе, чувство 
групповой защиты у индивида, критерий оценки и самооценки. 
В практическом плане исследование социальной идентичности 
и идентификации личности имеет ценность как промежуточный 
элемент, через который группа влияет на поведение своих членов 
[2, с. 159-160]. 

Также проблема социальной идентификации особенно акту-
альна в условиях продолжения трансформации российского об-
щества. Переход к рыночной экономике, формирование нового го-
сударства размыли прежние идентификационные характеристики 
общества и его индивидов. Продолжающиеся и сегодня процессы 



206

распространения новой системы норм и ценностей, культуры гло-
бализма среди молодого поколения также имеют влияние на фор-
мирование социальной идентичности молодежи.

В условиях полиэтничного региона в процессе социальной 
идентификации личности акцентуализируется этнический компо-
нент. Так, одним из ярких примеров может служить поднявшиеся 
во многих регионах после развала СССР национальные настрое-
ния. Для полиэтничного региона характерно постоянное взаи-
модействие представителей разных этнических сообществ, что 
в свою очередь может проявляться как в более высоком уровне 
толерантности и коммуникативной культурной компетенции, так 
и в негативных последствиях этноакцентуации, как сложилось  
в 90-е гг. в России и на постсоветском пространстве [3, с. 241]. 

Вместе с этим в полиэтничном регионе одним из главных во-
просов является сохранение национальной культуры в условиях 
взаимодействия с другими культурами, в том числе с доминирую-
щей культурой, и трендов на глобализацию и унификацию куль-
тур. Так, проводимая национально-культурная политика также 
может оказывать влияние на формирование этнического компо-
нента в структуре социальной идентичности индивида. 

Этническая идентичность формируется в ходе этносоциали-
зации, в случае успешного усвоения установок, норм, ценностей 
и образцов поведения этнической группы у ребёнка. Этническая 
идентичность означает переживание своего тождества с этниче-
ской общностью и дифференциацию от других подобных групп. 
В структуре этнической идентичности в основном выделяют два 
компонента. Первый – когнитивный, который составляют знания, 
представления об особенностях своего народа и осознание себя 
его представителем, второй – аффективный, включающий оценку 
качеств своей этнической группы, значимость принадлежности к 
ней и отношение к этому [2, с. 5], также в научной литературе 
иногда выделяют поведенческий компонент [3, с. 73].

Научный и исследовательский интерес относительно соотно-
шения этнического элемента в системе социальной идентичности 
современной молодежи нашел свое отражение в авторском ис-
следовании, проведенном в 2018 году с целью описания процес-



207

са этнической социализации подростков 14–18 лет в Республике 
Башкортостан. 

В ходе социологического опроса респондентам было пред-
ложено оценить значимость своей принадлежности к опреде-
ленным социальным группам. Так, 62,0% ответивших не могут 
представить себя вне семьи. Друзья и приятели для 37,8% имеют 
значение, но они могут представить себя вне этой группы, 45,0% 
думают аналогично о своих родственниках. Принадлежность 
к своему поколению респонденты считают простой формаль-
ностью (30,3%) или отмечают, что это для них имеет значение, 
но не самое важное (34,8%). Религию, нацию, город (село), жи-
телей Европы школьники воспринимают как простую формаль-
ность, 50%, 48,5%, 42,4% и 57,6% ответили таким образом соот-
ветственно. Принадлежность к стране респонденты в основном 
также оценивали, как простую формальность (28,7%), отмечали 
второстепенное значение (33,3%). Так, можно сделать вывод, что 
наиболее значимой группой для респондентов является семья, 
друзья и приятели, родственники и их поколение в целом. Более 
крупные социальные общности такие, как нация, религиозное со-
общество, территориальная общность, в том числе страна, име-
ют для респондентов формальное или второстепенное значение. 
Такой результат может быть обусловлен возрастом респондентов, 
так как семья, родственники и друзья играют важнейшую роль на 
данном этапе социализации. Относительно национальности мож-
но предположить, что в семье взрослые не акцентируют на этом 
внимание в процессе воспитания. 

Далее респондентам было предложено оценить степень зна-
чимости для них различных признаков национальности человека. 
Так, национальность родителей почти в равной степени для одних 
играет очень важную, не очень важную и не важную роль (34,8%, 
30,3%, 33,3%). Владение национальным языком для опрошенных 
является не очень важным признаком (44,9%), также обстоит дело 
с традициями, обычаями и обрядами – 45,5% выбрали «не очень 
важную роль». Религиозные признаки для большинства не важны 
– 49,9%. Также среди признаков, не имеющих особого значения – 
внешность, черты лица, цвет кожи, территория проживания, обще-



208

ние с людьми своей национальности, подчинение интересам на-
ции. А вот знание истории происхождения своего народа назвали 
важным 42,4% респондентов. Гражданство, принадлежность к го-
сударству является для молодых людей не очень важным (40,9%), 
однако остальные ответы поровну распределяются по крайним 
позициям. Можно сделать вывод из данных ответов, что нацио-
нальность и гражданство для подростков не играет большую роль 
в жизни, хотя они считают нужным знать историю своего народа. 
Позитивная сторона этого в том, что молодое поколение открыто 
благоприятному межэтническому взаимодействию. 

О своей этничности участники опроса начали задумываться в 
разном возрасте, варьирующемся от 4 до 17 лет. У 11 ответивших 
это началось с 4–8 лет, среди названных условий были детский 
сад, школа, общение с друзьями и родителями. У 9 – в период 
9–15 лет, из них кто-то задумался об этом в паспортном столе, 
кто-то при переписи населения. Также отмечался более поздний 
возраст – 16-17 лет.

Респонденты отмечают, что важную роль в осознании этнич-
ности сыграли один или оба родителя. Другие социальные инсти-
туты (школа, СМИ и т.д.), по их мнению, сыграли не значимую 
роль в этом процессе. Так, подтверждается главнейшая роль семьи 
как института социализации. Однако, возможно, подростки недо-
оценили роль образовательного учреждения. На вопрос «Каким 
образом Вы знакомитесь с культурой своего народа», предусма-
тривающий возможность множественных выборов, респонденты 
чаще всего выбирали школу (60,6%), на втором месте ответ «мне 
рассказывали о ней родители» (56,1%). 

Знание и соблюдение традиций своего народа является про-
явлением когнитивного и поведенческого компонента этнической 
идентичности. Большинство респондентов отметили, что понима-
ют традиции народа, к которому себя относят, однако соблюдают 
их лишь 40,9%, а понимают, но не соблюдают – 25,8%. Соблю-
дение традиций напрямую зависит от родителей, поэтому мож-
но предположить, что в некоторых семьях не принято соблюдать 
такие практики.



209

На вопрос «Празднуете ли Вы какие-либо национальные, ре-
лигиозные праздники с семьей?» многие выделяли Пасху и др. 
христианские праздники, масленицу, Сабантуй, Курбан и Уразу 
байрам. При этом 22,7% указали вместе с некоторыми христи-
анскими и русскими народными праздниками мусульманские и 
татарские народные праздники. 13,6% ответили, что не отмечают 
такие праздники. В целом, можно сказать, что это распространен-
ное явление, кроме того, наблюдается культурный обмен и диф-
фузия, так как представители разных этносов перенимают тради-
ции своих соседей. 

Таким образом, в рамках данного исследования можно сде-
лать вывод, что сегодня этничность для подрастающего поколе-
ния уходит на второй план в системе идентификации. Тоже самое 
можно сказать о гражданской, территориальной идентичностях. 
Семейная идентичность для молодых людей остается значимой. 
Можно предположить, что для современной молодежи более ак-
туальны самоидентификационные характеристики, то есть опре-
деление своей идентичности как индивидуальность, состоящую 
из определенных коммуникативных и деятельных компонентов. В 
какой-то мере этнический фактор проигрывает глобализму и уни-
версализму в современных условиях. Сложившаяся ситуация тре-
бует совершенствования национальной культурной политики для 
сохранения и развития этносов. Распространение знаний о своём 
народе, о народах, живущих по соседству, расширили бы кругозор 
современных молодых людей, сформировали благоприятный фон 
для позитивной этнической идентичности, что является необхо-
димым условием развития полиэтнического региона. 

Список использованной литературы

1. Романовская Е.В. Идентичность как социальный феномен // 
Изв. Сарат. ун-та Нов. сер. Сер. Философия. Психология. Педаго-
гика. 2012. № 4. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/identichnost-
kak-sotsialnyy-fenomen (Дата обращения: 15.03.2020).

2. Ядов В.А. Социальные и социально-психологические ме-
ханизмы формирования социальной идентичности личности // 



210

Мир России. Социология. Этнология. 1995. № 3-4. URL: https://
cyberleninka.ru/article/n/sotsialnye-i-sotsialno-psihologicheskie-
mehanizmy-formirovaniya-sotsialnoy-identichnosti-lichnosti (Дата 
обращения: 12.03.2020).

3. Файзуллин Ф.С. Этнические интересы и региональная на-
циональная политика // Единство. Гражданственность. Патрио-
тизм. Сборник научных трудов к 100-летию Республики Башкор-
тостан. 2019. С. 240–243.

4. Дробижева Л.М. Этническое самосознание русских в со-
временных условиях: идеология и практика // Советская этногра-
фия. 1991. № 1. С. 3–13.

5. Селеткова Г.И. Социальная идентификация в социогумани-
тарном дискурсе // Вестник ПНИПУ. Социально-экономические 
науки. 2013. № 19. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/
sotsialnaya-identifikatsiya-v-sotsiogumanitarnom-diskurse (Дата об-
ращения: 16.03.2020).

УДК 93
Сираева А.И.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

arina.sir5@gmail.com

НАЦИОНАЛЬНАЯ КУХНЯ КАК ЭТНИЧЕСКИЙ 
МАРКЕР ЧУВАШЕЙ БАШКОРТОСТАНА1

Аннотация. В статье анализируется один из аспектов бытового 
уклада чувашей, проживающих в Республике Башкортостан. Дается 
оценка сохранности национального самосознания среди доминирующих 
групп населения с сильными традициями – башкиры, татары. Автор от-
мечает, что наиболее хорошо сохранившейся традицией остается ку-

1 Научный руководитель – доцент кафедры истории России, историографии 
и источниковедения ИИГУ БашГУ, кандидат исторических наук, доцент Шагапо-
ва Г.Р.



211

линария. Именно она остается одним из ярких проявлений региональной 
чувашской культуры, и нередко выступает её символом.

Ключевые слова: Республика Башкортостан, чуваши, традицион-
ная кухня.

Чуваши – это один из народов Поволжья и Урала. Предками 
чувашей являются тюркские племена Булгар, пришедшие в По-
волжье в VII-VIII веках из северокавказских и приазовских сте-
пей. На территории Поволжья они активно взаимодействовали с 
местными финно-угорскими племенами, в том числе ассимилируя 
некоторые из них. Самоназвание чувашей, по одной из версий, 
восходит к названию одного из племен, связанных с булгарами, – 
Сувар. В 1551 году чувашские земли вошли в состав Российского 
государства [6, с. 200].

Чуваши расселены на территории всего Поволжья и Приура-
лья. Но первые их поселения относятся не раньше, чем к началу 
XVII в. Наиболее массовая (семьями, целыми селениями) мигра-
ция имела место в XVIII  веке. Основными причинами, вызвав-
шими миграцию чувашского народа на край Европейской Рос-
сии – Башкортостан, были отсутствие свободной земли, усиление 
феодального гнета на своей Родине, а также насильственная хри-
стианизация [6, с. 200].

На сегодняшний день представители чувашского народа про-
живают на всей территории Башкортостана, в том числе и на за-
паде республики, в частности, в Туймазинском и Белебеевском 
районах. Всего проживает около 4 тыс. представителей (или 1,6% 
всего населения) [4]. Несмотря на высокую степень ассимиляции 
народов среди доминирующих по количеству татар и башкир, 
многие из них продолжают следовать традициям своей культуры. 
Более всего это проявляется в гастрономии. 

Актуальность темы исследования обусловлена тем, что чува-
ши являются важными факторами в этнических процессах, про-
исходящих на территории Российской Федерации и Республики 
Башкортостан. Изучение этнических групп и наций необходимо 
для эффективного функционирования такого многонациональ-
ного государства, как Российская Федерация. Нам необходим 



212

системный подход к развитию этносов и наций, поиск путей и 
средств разрешения национальных и этнических противоречий, 
возникающих в обществе, и, наконец, более глубокое понимание 
культуры этноса.

Целью исследования является анализ традиционной пищи 
чувашского этноса, подвергающегося активной ассимиляции с 
татарами и башкирами. Задача – проанализировать повседневную 
и праздничную пищу чувашского народа. Исследование будет ка-
саться Туймазинского района Республики Башкортостан. 

Материалами для написания работы послужили полевые 
опросы в районах компактного проживания чувашей – в Туйма-
зинском районе. Информаторами выступили люди старшего поко-
ления в возрасте от 50 до 70 лет: Кузьмина Зоя Пантелемоновна, 
Корнилова Ольга Николаевна и др.

Питание чувашей как земледельческого народа издавна строи-
лось больше на растительных продуктах. Хлеб, различные злаки, 
бобовые, овощи были основными продуктами, которые употре-
бляла большая часть населения. Однако в повседневной пище все 
же чувствуются тюркские и кочевые корни, поскольку главным 
блюдом для чувашей является суп в его различных вариациях. Его 
можно было подавать как на праздничный стол с различными мяс-
ными и овощными добавками, так и для повседневного употре-
бления. Супы были как постными, так и мясными, все зависело от 
достатка. Мясо, в основном говядина и баранина, а также птица, 
употреблялось в пищу по праздникам. Повседневная еда ничем не 
отличалась от праздничного разнообразия. Как в прошлом, так и 
сегодня она остается невзыскательной и непритязательной.

Чуваши не начинали свою праздничную трапезу без одного 
из главных национальных блюд – хуплу [2]. Это круглый боль-
шой пирог из пресного теста. Начинка у хуплу была сложная, со-
ставная: первый слой состоял из каши или мелко раскрошенного 
картофеля, второй – из мелко нарезанного мяса, третий –из тонко-
го слоя жирного мяса или сала. Его разрезание предоставлялось 
самому уважаемому члену семьи или гостью.

Обязательным блюдом является также ароматный шӳрпе [2] – 
мясная похлебка из баранины, говядины и свинины. Как и раньше, 



213

так и сейчас ее готовят во время убоя скота из субпродуктов: го-
ловы, ног, внутренностей с добавлением специй, крупы, лука и пр.

Традиционным деликатесом чувашей считается шартан [4] – 
колбаса, которую в большие праздники делали из жирного мяса. 
Для этого чуваши брали тщательно промытый овечий или бара-
ний желудок, набивали его мелко нарезанным сырым мясом с 
большим количеством жира. Затем, положив его на сковородку, 
они несколько дней запекали шартан в печи. Готовый шартан хра-
нился в прохладном месте. Его подавали ломтиками. Чтобы шар-
тан хранился дольше, мясо слегка подсолили. Иногда, когда не 
было мяса, в суп клали кусочки шартана.

Ритуальное значение имели йăва [7, с. 310] – древний вид 
печенья без начинки в форме шариков диаметром 2-3 см, изго-
товленные из любой муки, кроме ржаной. Для пышности в тесто 
добавляли немного кислого молока и сливочного масла, если это 
было необходимо, тесто подслащивали. Его подавали к чаю, и го-
сти угощались им. Также считалось торжественным и ритуаль-
ным блюдом.

Традиционные напитки включали пиво – сара [3]. Оно изго-
тавливалось из ячменного или ржаного солода на пивных дрож-
жах и имело разную крепость: для повседневного употребления 
было слабым, для праздничного стола – хмельным. В каждой де-
ревне была одна или несколько солодовых овинов. Немногие до 
сих пор сохраняют традиции домашнего пивоварения.

Поскольку чуваши находились в поликультурной среде, на 
их кухню оказывали влияние не только русские традиции, но и 
башкирские и татарские. Это проявилось в появлении некоторых 
заимствованных блюд и напитков: вареников, кваса, в широком 
употреблении конины, разнообразие использования молочных 
продуктов и др. Однако до сих пор многие рецепты традиционной 
чувашской кухни не забыты, их можно встретить, прежде всего, за 
праздничными и обрядовыми столами, семейными трапезами. Бо-
лее того, именно знакомство с национальной кухней, проникнове-
ние ее отдельных элементов, способствует повышению интереса 
к иной культуре. Таким образом, национальная идентичность не 
забывается и передается из поколения в поколение.



214

Список использованных источников и литературы

I. Источники: полевые материалы автора.
Информаторы:
1. Псела Вера Павловна, 1962 г. рождения, г. Туймазы, Туйма-

зинский район;
2. Кузьмина Зоя Пантелемоновна, 1960 г. рождения, г. Туй

мазы, Туймазинский район;
3. Корнилова Ольга Николаевна, 1949 г. рождения, г. Туй-

мазы, Туймазинский район;
4. Население Башкортостана [Электронный ресурс] URL: 

https://ru.wikipedia.org/wiki/Население_Башкортостана (Дата 
обращения: 10.04.2020).

II. Литература:
5. Жуковская Н.Л. Национальная кухня. – М., 1998. – С. 203-204.
6. Петров И.Г. Чуваши // Народы Башкортостана: Историко-

этнографические очерки. – Уфа, 2002. – С. 200–202.
7. Чуваши / ред. В.П. Иванов, А.Д. Коростелев. – М., 2017. – 

654 с.

УДК 314.9
Тарасенко Е.А.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г.Уфа

tarasenko-lena@list.ru

ПРОБЛЕМА СОХРАНЕНИЯ НАЦИОНАЛЬНОЙ 
ИДЕНТИЧНОСТИ ЧУВАШЕЙ БАШКОРТОСТАНА1

Аннотация. В данной статье анализируются основные факторы 
самоопределения чувашского населения в сфере национальной идентич-

1 Научный руководитель – доцент кафедры истории Республики Башкорто-
стан, археологии и этнологии ИИГУ БашГУ, кандидат исторических наук, доцент 
Сулейманова М.Н.



215

ности. Исследуется динамика развития чувашей в Республике Башкорто-
стан и факторы, влияющие на их национальную идентичность. Соглас-
но этносоциологическим исследованиям, чувашское население республики 
сохраняет свою этническую идентичность, о чем свидетельствуют ко-
личественные и качественные показатели сохранения и развития нацио-
нальной культуры и языка чувашей Башкортостана. В ходе работы дела-
ется попытка выявления общей динамики развития ситуации в вопросе 
сохранения национальной идентичности чувашей Башкортостана.

Ключевые слова: национальная идентичность, язык, чуваши, демо-
графия, традиционная культура, Республика Башкортостан.

Современный мир вновь показал актуальность проблемы 
межэтнических конфликтов, связанных с попыткой исчезающих 
или подавляемых культур изменить политику в сфере националь-
ных отношений. Особо остро этот вопрос в настоящее время сто-
ит в Ближневосточном регионе и проявляется в вопросе нацио-
нальной идентичности курдов, не признаваемых на территории 
государств, в которых они проживают.

Многонациональный состав России заставляет научное со-
общество предельно чутко исследовать и анализировать нацио-
нальный вопрос и культурную сохранность каждого этноса, что-
бы предупредить и избежать обострение межнационального кон-
фликта.

Современность характеризуется процессами глобализации, 
качественно и глубоко влияющими на культурный процесс и за-
трагивающий все сферы жизнедеятельности. Становление еди-
ного информационного пространства и перенасыщение стандар-
тизированной массовой культурой логически приводит к упадку 
традиционной, национальной культуры. В конечном итоге утеря 
культуры определенного народа приводит к утере национальной 
идентичности и исчезновению самой народности в процессе ас-
симиляции в другой среде. 

Уникальность Республики Башкортостан заключается в ее 
многонациональном, многоконфессиональном и поликультурном 
составе. Одновременно географическое расположение между За-
падом и Востоком представляет собой исторический регион «на-



216

ционального котла», где в ходе многочисленных миграционных 
потоков, из множества народов было образовано единое, мирно 
сосуществующее общество. Интерес в изучении именно состоя-
ния народов Башкирии представляет практический и конкретный 
региональный интерес в сфере изучения всей России, посколь-
ку Башкирия представляет собой такое же сложное Евразийское 
этническое образование, как и Российская Федерация. Его осо-
бенностью является тесное сплетение и взаимодействие славян-
ских, тюркских, финно-угорских и других народов. По данным 
переписей населения Республика Башкортостан является второй 
по многонациональности и стабильно занимает первое место по 
численности населения в Приволжском федеральном округе. 

Важнейшим элементом национальной идентичности явля-
ется традиционный язык народа, развитие которого зависит от 
государственного статуса, сферы употребления языка, его при-
сутствия в образовательном процессе, СМИ и духовной культуре 
населения (религиозной составляющей). 

Согласно этнолингвистической классификации, распростра-
ненные в Республике Башкортостан языки можно сгруппировать 
следующим образом: в тюркские (башкирский, татарский, чуваш-
ский), финно-угорские (марийский, удмуртский, мордовский язы-
ки), славянские языки (русский, украинский и белорусский). 

Помимо этого, различные народы республики, поселившиеся 
здесь после Великой Отечественной войны, в той или иной степе-
ни сохраняют свои национальные языки, например, немецкий. 

По данным последних переписей 2002 и 2010 годов, числен-
ность чувашей по России сократилось с 1637094 до 1435872 чело-
век [1]. Можно наблюдать определенную динамику и в Республи-
ке Башкортостан: по данным переписи 1989 г. в Башкортостане 
проживало – 118509 чувашей (3% населения), в 2002 – 117317 
(2,9% населения) и в 2010 году – 107450 человек (что составило 
2,7% населения). Можно наблюдать динамику падения, как и чис-
ленности чувашей в Башкортостане, так и удельного веса в общем 
составе населения. 

Чуваши (анатри, вирьял, мижерь, чаваш) стабильно занимают 
4 место по численности в Республике Башкортостан среди мест-
ного населения после русских, башкир и татар. Развитие и сохра-



217

нение языковой идентичности зависит от ряда факторов [2, с. 6]: 
численности носителей языка; степени их компактности расселе-
ния; уровня урбанизации носителей языка; наличия письменной 
формы языка; традиции использования языка (на бытовом, офи-
циальном уровне); социальной потребности использования языка 
(официальный статус); развития национального самосознания у 
этноса. 

Если анализировать ситуацию с чувашской национально-
языковой идентичностью и условиями её развития и сохранения 
на современном этапе, можно получить ряд эмпирических вы
водов.

По последним данным переписи 2010 года, чуваши компак-
тно проживали в Республике Башкортостан в следующих райо-
нах: Аургазинском – 10 тыс. человек, 29% населения; Бижбуляк-
ском – 9 тыс. человек, 35% населения; Белебеевском – 4 тыс. чело-
век, 20% населения. А также в Ермекеевском, Стерлитамакском, 
Федоровском, Шаранском, Кармаскалинском районах (составляя 
в среднем от 14 до 10% населения). В г. Уфе проживало 9,5 тысяч 
чувашей, что составляло 1% населения. 

По данным переписи 2010 г., 45% чувашского населения про-
живало в городах, а 55% – в сельской местности. При этом, ана-
лиз сохранения языковой идентичности прослеживается в местах 
компактного и сельского расселения чувашей: в Аургазинском 
районе 97% чувашей признают своим родным языком чувашский; 
в Миякинском около 96%; в Кармаскалинском 95% [7, с. 80]. При 
этом общая картина признания чувашского языка родным являет-
ся достаточно высокой, несмотря на низкий процент у городско-
го населения, и в целом составляет 77% [4, с. 196]. Обучение на 
родном чувашском является затрудненным не только в городской 
среде, но и в сельской, где наблюдается компактное расселение и 
большая востребованность в изучении родного языка. По срав-
нению с началом XXI века, можно сказать, что за десятилетний 
период произошел упадок национально-языковой идентичности 
у чувашей более чем на 10%. 

Помимо этого, за первое десятилетие XXI века можно наблю-
дать, что традиционный костюм практически вышел из обихода 
чувашей, однако используется во время праздников и мероприя-



218

тий. Но в наибольшей мере сохранилась традиционная кухня чу-
вашей [5]. Тем не менее, среди чувашского населения Башкорто-
стана наблюдается культурное размывание и потеря собственной 
идентичности, однако процесс этот проистекает в скрытой форме 
и связан с молодежью, у которой уже нет социальной потребно-
сти в изучении собственной культуры, традиции и языка.

Несмотря на проводимую государственную политику под-
держки чувашского языка и финансирования более 100 нацио-
нальных школ в Республике Башкортостан, а также изучение 
фольклора и этнографии народа в научно-исследовательских цен-
трах – Академии наук РБ, Уфимском научном центре РАН, Инсти-
туте этнологических исследований РАН и других учреждениях, 
происходит процесс ассимиляции чувашского населения Башкор-
тостана. 

Таким образом, можно сделать вывод, что на сегодняшний 
день уровень национальной идентичности у населения Чувашии 
достаточно высок. Это доказывается тем, что среди чувашей Ре-
спублики Башкортостан сохраняет большую значимость такой 
компонент этнической идентичности, как родной язык, особенно-
сти традиционной культуры. Большая часть чувашского населения 
республики признает чувашский язык родным и употребляет его в 
повседневности. Однако значительное влияние на национальную 
идентичность оказывает фактор проживания в полиэтнической 
среде, поэтому тесные этнокультурные контакты, особенно среди 
молодого поколения, приводят к постепенному размыванию куль-
турных границ и потере этнической идентичности чувашей.

Список использованной литературы

1. Национальный состав и владение языками, гражданство 
населения Республики Башкортостан по данным Всероссийской 
переписи населения 2010 года: статистический сборник. В 2 ч.  
Ч. 1. – Уфа: Башкортостанстат, 2013. – 193 с.

2. Михальченко В.Ю. Языковая ситуация и языковая полити-
ка в современной России // Язык и общество. – М.: Азбуковник, 
2016. – 872 с.



219

3. Национальный состав и владение языками, гражданство на-
селения Республики Башкортостан по данным Всероссийской пере-
писи населения 2010 г. / Башкортостанстат. Уфа, 2013. Ч. II. 189 с.

4. Итоги Всероссийской переписи населения 2010 года: в 11 т. 
Т. 4. Национальный состав и владение языками, гражданство. – 
М.: ИИЦ «Статистика России», 2012. Кн. 1. – 847 с.

5. Медведев В.В. Этническая идентичность верховых чува-
шей Башкортостана в начале XXI в. Журнал: Проблемы истории, 
филологии, культуры. 2012. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/
etnicheskaya-identichnost-verhovyh-chuvashey-bashkortostana-v-
nachale-xxi-v (Дата обращения: 10.03.2020).

6. Ягафова Е.А. Чуваши Урало-Поволжья: история и традици-
онная культура этнотерриториальных групп (XVII – нач. XX вв.) / 
ЧГИГН. Чебоксары, 2007. 530 с.

7. Габдрафиков И.М., Сафин Ф.Г., Фатхутдинова А.И. Этни-
ческая и языковая идентичности: парадигмы и парадоксы резуль-
татов переписей населения (на примере Республики Башкорто-
стан) // Пенза: XXI век: итоги прошлого и проблемы настоящего. 
2013. № 11(15), т. 1. С. 198–204.

УДК 316.73
Уршеева С.Р.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

ursvetrash@yandex.ru

ФАКТОРЫ ФОРМИРОВАНИЯ РЕГИОНАЛЬНОЙ 
ИДЕНТИЧНОСТИ В ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЙ СРЕДЕ 

РЕСПУБЛИКИ БАШКОРТОСТАН1

Аннотация. Настоящая статья посвящена аспектам теоретиче-
ского исследования влияния образовательной среды региона на формиро-

1 Научный руководитель – доцент кафедры государственного управления 
ИИГУ БашГУ, кандидат социологических наук, доцент Игнатьева О.Н.



220

вание региональной идентичности молодежи. В работе подчеркивается 
роль культурной, образовательной и молодежной политики в процессе 
формирования региональной идентичности молодого поколения. Авто-
ром рассмотрены факторы образовательной среды, способные оказы-
вать влияние на формирование региональной идентичности молодежи, 
а также взаимодействие данных факторов. Влияние рассмотренных 
факторов проиллюстрировано рядом региональных примеров и практик, 
реализуемых в Республике Башкортостан.

Ключевые слова: образовательная среда региона, молодежь, регио-
нальная идентичность молодежи, культурная политика, образователь-
ная политика, молодежная политика.

Проблемы развития региональной образовательной среды и 
ее влияния на формирование региональной идентичности приоб-
ретают особую значимость в условиях нестабильности, вызван-
ной перманентной социально-экономической, межкультурной и 
межэтнической напряженности. Развитие современного обще-
ства немыслимо без культуры и образования, ведь фундаментом 
будущего всегда были, есть и будут знания, традиции, ценности 
и опыт (и жизненный, и творческий) предыдущих поколений. В 
данном контексте особенно актуально воспитательное и социали-
зирующее влияние образования на молодежь. 

Благодаря потенциалу региональной образовательной среды 
у подрастающего поколения актуализируется интерес к историко-
культурным ценностям, формируется чувство патриотизма, повы-
шается уровень идентификации и толерантности, выстраиваются 
механизмы трансляции ценностных ориентиров и позитивных 
смыслов. Все это, в свою очередь, становится ключевым услови-
ем эволюции устойчивых территориальных сообществ. Таким об-
разом, исследование влияния культурно-образовательной среды 
региона на формирование региональной идентичности молоде-
жи в первую очередь благодаря целенаправленному воздействию 
культурно-образовательной и молодежной политики региона, 
представляется более чем актуальным. 

В образовательном пространстве и образовательной среде 
страны принято выделять общегосударственный, региональный и 
муниципальный уровни. 



221

При этом И.Я. Мурзина понимает под образовательным про-
странством региона сложноорганизованную целостность, ключе-
вым элементом которой служит образовательная сфера. Именно 
эта сфера, с точки зрения вышеупомянутого автора, транслиру-
ет и актуализирует смыслы, созданные людьми, проживающими  
в том или ином регионе и оказывающие влияние на идентичность 
и образ жизни этих людей, как жителей региона [4, с. 18].

В свою очередь, И.С. Семененко полагает, что образователь-
ное пространство региона является сложноинтегрированной ка-
тегорией, которая способствует осмыслению нюансов учебно-
воспитательного процесса. Автор представляет образовательную 
среду региона не только как показатель уникальности террито-
рии, но и как способ описания специфики педагогических прак-
тик, присущих именно этой конкретной территории и зависящих 
от местных условий [5, с. 54].

Базируясь на озвученных выше авторских подходах, дадим 
определение образовательной среды региона. Итак, образователь-
ная среда региона – это сложное явление, которое представляет 
собой совокупность образовательно-обучающих и культурно-
воспитывающих кондиций образования и последующего разви-
тия личности в динамике. В этом процессе принимают участие 
различные акторы, в него включены сама личность, социальные 
группы и региональные общности. Эти акторы, личности и со-
циальные группы неразрывно связаны между собой условиями, 
взаимовлиянием образовательной среды региона и социали-
зирующейся личности и региональным сообществом. Между 
этими акторами, личностью и социальными группами проис-
ходит непрерывное взаимодействие, которое характеризуется 
пространственно-временными границами и уникальными регио-
нальными особенностями. Среди таких особенностей назовем 
политическое, социальное, экономическое развитие территории 
(региона), статус духовно-нравственной сферы местного сообще-
ства, культурные ценности и традиции, опыт региона (как истори-
ческий, так и социокультурный).

В данном контексте перечислим важные качественные резуль-
таты социализирующего влияния образовательного пространства 



222

(среды) региона на отдельную личность и на всю региональную 
общность. Это – приобретение знаний о малой родине и местном 
социуме; создание и развитие позитивного образа малой родины 
и позитивного отношения к основополагающим ценностям мест-
ного сообщества, гордости за свой регион, толерантности. Не-
маловажное слагаемое – возможность получения опыта участия 
в проектах, реализация социальных инициатив, творческая дея-
тельность. Все вместе и формирует региональную идентичность.

Необходимо подчеркнуть, что особую актуальность вопросы 
формирования региональной идентичности приобретают в госу-
дарствах, состоящих из мультикультурных (поликультурных) ре-
гионов. Именно в таких государствах процессу формирования ре-
гиональной идентичности подрастающего поколения и молодежи 
должно уделяться сугубое внимание, ведь региональная идентич-
ность молодежи позволяет отразить ее ценностные ориентации, 
динамику ее настроений, поведенческий потенциал. При этом не-
обходимо помнить, что именно молодежь является самой актив-
ной и мобильной социальной группой.

Региональная идентичность – это, в первую очередь, ото-
ждествление себя со своей малой родиной, самоидентификация 
себя с людьми, проживающими на данной территории и обладаю-
щими определенными особенностями.

Регион представляется проживающим там людям как «особая 
часть» государства, страны. 

Рассмотрение концепта региональной идентичности невоз-
можно без рассмотрения элементов, связанных с культурными, 
этическими, религиозными особенностями того или иного ре-
гиона. В рамках исследования данного концепта большую роль 
играют и политические и экономические отношения в регионе, 
значимость региона в государственном масштабе, его потенциал.

Процесс региональной идентификации – это определение 
«себя среди своих», определение «других и остальных», сопо-
ставление интересов, ценностей, оценок, характерных для жите-
лей своего региона с «чужими» ценностями и интересами.

Назовем три основных слагаемых в структуре идентичности. 
Это когнитивный, эмоционально-оценочный и поведенческий 



223

компоненты. Специфика молодежи как социальной группы влия-
ет на характер всех трех слагаемых. Именно молодые люди мак-
симально открыты новым знаниям и новому опыту, способны к 
критическому анализу и формированию личной оценки явлений 
и событий. Именно молодые люди способны к выражению и обо-
снованию своей точки зрения и готовы к участию в мероприятиях 
и проектах.

Какие же факторы формируют представления молодежи о 
регионе, его истории, культуре, какие же факторы влияют на от-
ношение молодежи к родному региону? Это органы государствен-
ной власти и местного самоуправления, учреждения образования 
и культуры, институты гражданского общества. Особое значе-
ние приобретают региональные органы государственной власти,  
так как именно они разрабатывают и реализуют молодежную по-
литику. 

Составной частью молодежной политики является политика 
образовательная. Именно реализация образовательной политики 
способствует приобретению юношеством основных знаний о ре-
гионе [1, с. 59]. При этом важно обращать внимание на следую-
щее: эти знания призваны дополнять создаваемую образователь-
ными учреждениями картину мира, и ориентированы они должны 
быть в первую очередь на эмоциональное восприятие. 

Политика в культурно-образовательной сфере должна быть 
направлена на преемственность, сохранение, трансляцию и вос-
производство ценностей культуры родного региона, создание воз-
можностей для привлечения молодежи к культурной и креативной 
деятельности [6, с. 165].

В рамках реализации культурно-образовательной политики, 
органы государственной власти постоянно разрабатывают и кор-
ректируют образовательные программы, направленные на фор-
мирование региональной идентичности молодежи. Например, в 
Республике Башкортостан уже длительное время в школьные об-
разовательные программы включают учебные курсы по изучению 
особенностей развития региона (исторических, географических, 
социально-экономических, культурных). Так, в РБ выросло уже 



224

поколение молодых людей с момента введения в школьную обра-
зовательную программу общеобразовательных учреждений учеб-
ного курса «История и культура Башкортостана». 

К данному процессу могут и должны активно подключаться и 
СМИ. В этом случае они становятся не только рупором эпохи, но 
и фактором формирования региональной идентичности молоде-
жи в образовательной среде. 

Говоря о факторах формирования региональной идентич-
ности, нельзя обойти вниманием и деятельность региональных 
партий. Необходимое условие при этом – региональные партии 
(или отделения региональных партий) должны ориентироваться 
на мнения молодых граждан по важным для региона проблемам. 
Кроме того, политические партии должны активно привлекать 
молодежь к участию в соответствующих акциях и проектах. Раз-
умеется, данные проекты должны иметь идеологическую состав-
ляющую.

Не могут оставаться в стороне от формирования региональ-
ной идентичности и общественные организации, молодежные 
союзы. Не вызывает сомнений, что значение их деятельности в 
данном процессе усиливается в рамках сотрудничества с государ-
ством [3, с. 54]. 

XXI век привнес в число факторов формирования региональ-
ной идентичности ИКТ. Это и молодежные сети, и блогосфера. 
Однако следует отметить, что влияние данных факторов часто 
несистемно и хаотично. Тем не менее, вряд ли оправданно пре
уменьшать их значение в исследуемом контексте.

Взаимодействие всех рассмотренных субъектов должно бази-
роваться на инновационных подходах и корректно организован-
ную совместную деятельность по сохранению, транслированию и 
принятию традиций, ценностей, знаний, смыслов в той или иной 
образовательной среде. 

Большое значение имеет взаимодействие органов, реализую-
щих образовательную и молодежную политику. Это взаимодей-
ствие должно строиться также на коммуникации с учреждениями 
образования и культуры. Это взаимодействие способно решить 



225

определенные проблемы в рамках совместных усилий, способ-
но содействовать выявлению возможностей инновационной эво
люции. 

Подводя итоги статьи отметим то, что в условиях малой роди-
ны, региона в зависимости от характера и интенсивности проблем, 
существующих ресурсов, деятельности тех или иных субъектов, 
слагаемые образовательного пространства региона могут высту-
пать в качестве приоритетных направлений культурной, образова-
тельной и молодежной политики Республики Башкортостан.

Список использованной литературы

1. Бердникова К.Л., Ларионова Т.Ю. Культурно-образова
тельная политика российских регионов // Народное образова-
ние. – 2018. – № 6. – С. 54–61.

2. Кривицкий Д.В. Образовательное пространство: социо-
культурный аспект // Мир науки, культуры, образования. – 2017. – 
№ 2 (14). – С. 14–18.

3. Маликова К.Д. Молодежная политика российских регио-
нов // Проблемы теории и практики управления. – 2018. – № 3. – 
С. 54–62.

4. Мурзина И.Я. Региональное культурно-образовательное 
пространство: структура, функции, социокультурный потенци-
ал. – Москва: Перо, 2019. – 212 с.

5. Семененко И.С. Политическая идентичность и политика 
идентичности: в 2 т. Т. 1. – Москва: РОССПЭН, 2016. – 318 с.

6. Фадеева Л.А. Идентичность как категория политической 
науки: исследовательское поле и когнитивный потенциал // По-
литическая наука. – 2016. – № 2. – С. 164–180. 

7. Янгирова С.М. Социальная идентичность: общие пробле-
мы. Вопросы теории и практики // Исторические, философские, 
политические и юридические науки, культурология и искусство-
ведение. – 2017. – № 2 (8). – С. 203–207.



226

УДК 811
Утешев А.С.

Болгарская исламская академия, г. Болгар
Armani0890@mail.ru

ОСОБЕННОСТИ РАСТОРЖЕНИЯ БРАКА 
У МУСУЛЬМАН РОССИЙСКОЙ ИМПЕРИИ 

Аннотация. В дореволюционный период Российской истории, кон-
фессиональная принадлежность была основным критерием идентифи-
кации населения Российской империи, поскольку жители страны были 
разделены не по национальности, а по принадлежности к определенной 
религии. Таким образом, институты религии и семьи были одними из 
основных в основании гражданской (точнее, национальной) идентич-
ности населения страны. В свою очередь, семейное право полностью 
основывалось на религиозном праве. В этой статье мы рассмотрим про-
блему развода среди мусульман – один из самых дискуссионных вопросов 
в мусульманском законодательстве, специфику реализации этого права 
в Российской империи, а также его влияние на проблему сохранения се-
мьи.

Ключевые слова: шариат, мусульмане, брак, никах, развод, талак.

Проблема развода в семье в истории общечеловеческой куль-
туры всегда являлась и является достаточно актуальной. Поэтому 
совершенно закономерно то, что в мусульманском праве вопросы 
развода в семье занимают особое место. Очевидно, что эта про-
цедура затрагивает насущные, часто болезненные аспекты жизни 
каждого человека и, не случайно, этот раздел шариата считается 
одним из самых сложных. Не вдаваясь в детали всей процедуры 
развода, необходимо отметить, что сложность заключается в опре-
деленной парадоксальности принципиальных установок ислама 
на это явление. С одной стороны, расторжение брака является до-
зволенным действием в шариате. На это есть прямые указания в 
Коране, Сунне и единогласных решениях мусульманских богос-
ловов. Так в Священном Коране читаем: «О, пророк, когда вы  



227

даете развод женам, то разводитесь с ними в установленный для 
них срок, и отсчитывайте срок, и бойтесь Аллаха, Господа ваше-
го!» [2]. С другой стороны, в сборнике Ибн Маджа № 2008, встре-
чаем изречение Пророка Мухаммада (да благословит его Аллах и 
приветствует): «Самое ненавистное из дозволенных деяний (кото-
рое вы совершаете) пред Всевышним – развод». 

В мусульманском семейном праве развод называется араб-
ским словом «талак». Р.М. Нургалеев, доктор шариатских наук, 
в своем труде «Классическое мусульманское семейное право» 
определяет «талак» как разрыв взаимоотношений между супру-
гами [6]. Причем, данный разрыв может происходить как момен-
тально (ба’ин), так и в последующем (радж‘и). При моменталь-
ном разрыве взаимоотношений развод происходит сразу после его 
оглашения и не может быть отложен на более позднее время или 
отменен. При отложенном разводе происходит последовательный 
разрыв взаимности в течение фиксированного периода времени и 
может быть отменен до его истечения [7, c. 279]. 

В этом отношении интерес вызывают особенности расторже-
ния браков мусульман в Российской империи. Так один из совре-
менных исследователей И.А. Мухаметзарипов пишет, что разво-
ды в мусульманском обществе того периода совершались соглас-
но исламскому праву [5]. При этом руководители мусульманских 
общин регулярно знакомили органы государственной власти с по-
рядком бракоразводных процессов среди мусульман. 

По оценкам исследователей, среди приверженцев ислама 
больше всего практиковались разводы «хулюг», при которых жен-
щиной выплачивалось возмещение или она отказывалась от сво-
их материальных прав – «махра» [5]. «Махр» – это материальная 
плата, которая выплачивается мужем жене после заключения бра-
ка (никах) или после интимной близости (духул) [6, c. 51].

Среди оснований для расторжения брака шариат предусма-
тривал также неспособность супруга к совместному сожитель-
ству. Эта неспособность могла быть связана с определенны-
ми жизненными обстоятельствами или болезнями: кастрация, 
половое бессилие мужчины, сумасшествие, проказа и другие,  
неизлечимые или трудноизлечимые недуги. Наряду с другими 



228

обстоятельствами причиной развода также могло быть жестокое 
обращение мужа с женой. Мусульманину не подобало жестоко 
относиться к своей супруге, об этом есть много указаний в свя-
щенных текстах. Например, Пророк Мухаммад (да благословит 
его Аллах и приветствует) сказал: «Бойтесь Аллаха в отношениях 
со своими женщинами (женами), ведь вы взяли их как временно 
вверенное (аманат) Аллахом, и дозволили себе их половые орга-
ны, использовав слова Аллаха. Они имеют права требовать у вас 
содержание и одеяния в соответствии с общепринятыми нормами 
(би аль-ма‘руф)» (Муслим № 2137).

Расторжения брака у мусульман совершались вследствие веро-
отступничества, вследствие чего муж должен был объявить жене 
«талак» – желание развестись, и выплатить ей содержание. Воз-
можен был развод также по инициативе жены. Во время брако-
разводного процесса свидетельские показания супругов сопрово-
ждались клятвами перед Богом. Далее имам совершал бракораз-
водный обряд, заносил его в метрическую книгу, копии которых 
выдавались разведенным. Причем для окончательного разъезда 
супругов определялось время, в течение трех месяцев, когда жена 
должна была оставаться в доме мужа. При условии, если жена 
была беременна, то этот разъезд должен был произойти до родов. 
После расторжения брака его участникам выдавали разводное 
письмо. Если бывшие супруги продолжали сожительство, имаму 
надлежало это запретить, а в случаях нарушения запрета довести 
до сведения Оренбургского мусульманского духовного собрания.

Шариат также возлагает обязанность женщинам после раз-
вода соблюдать «‘идду» – определенный промежуток времени, в 
течение которого она не могла выйти замуж [5, с. 92]. Всевыш-
ний в Священном Коране (33:49) сказал: «О те, которые уве-
ровали! Если вы вступаете в брак с верующими женщинами, 
а затем объявляете им развод до того, как вы прикоснулись к 
ним, вы не имеете прав на то, чтобы они соблюдали ‘идду» [2].

Приведем несколько конкретных фактов, иллюстрирующих 
положение с разводами в дореволюционной России. В Уфимской 
губернии за 1887 год было оформлено 1602 развода, а заключе-
но браков 9336. Статистика остальных регионов была несколько 



229

иная. Например, в г. Астрахани в 5-м полицейском участке, где в 
1891 году проживало 5337 татар, в браке состояло 2668 человек, 
из которых были разведены лишь 7 человек [4, c. 13]. Исправник 
г. Касимова Рязанской губернии в разговоре с заезжим петербург-
ским публицистом отмечал, что разводов у местных татар почти 
не бывает [5, c.77]. Конечно, данная статистика является относи-
тельной, ведь дела о разводах не всегда фиксировались. 

Таким образом, мусульмане Российской империи в бракораз-
водных вопросах придерживались всех основных принципов ша-
риата. Российское законодательство не препятствовало подобной 
практике. Количество разводов среди мусульман этого периода 
было относительно небольшим. Принципиальных различий в во-
просах развода среди мусульманских регионов России не наблю-
далось. 

Список использованной литературы

1. Акбашева Д.Х. Исламская парадигма коммуникации в се-
мье // Актуальные проблемы коммуникации: теория и практика. 
Материалы VII Всероссийской научно-практической конферен-
ции. 2015. – С. 15–20.

2. Аляутдинов Ш. Перевод смыслов Священного Корана. – 
СПб.: Изд-во «Диля», 2010.

3. Аминов Т.М. История исламской педагогики и образования: 
Учебник для бакалавров по напр. 47.03.03. Религиоведение. Уфа: 
Изд-во БГПУ, 2018. – 159 с.

4. Ведомости о личном составе населения, дворовых участ-
ках, строениях и квартирах г. Астрахани, составленные на осно-
вании результатов однодневной переписи 20 января 1891 года. 
Астрахань, 1895. – С. 12-13.

5. Мухаметзарипов И.А. Особенности функционирова-
ния норм шариата в мусульманском сообществе России в конце 
XVIII – начале XX вв.: автореф. дис. … докт. истор. наук. Казань, 
2010. – 51 с.

6. Нургалеев Р.М. Классическое мусульманское семейное 
право: учеб. пос. 5-е изд. испр. – Набережные Челны: «Духовно-
деловой центр «Ислам Нуры». 2016. – 109 с.



230

7. Мухаммад Кадри Баша. Аль-ахкямаш-шар‘ия фи 
альахвальаш-шахсия. В 4 т. – Каир: Салям, 2008.

8. Халирахманов Д.К. Толерантность мусульман в Священном 
писании и исламском праве. Евразийский юридический журнал. 
2018. № 2 (117). – С. 387–389.

УДК 316.65
Хабатуллина Р.Р., Седова А.П.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

sedowa.anastasia2013@yandex.ru

ЭТНИЧНОСТЬ И РЕЛИГИОЗНОСТЬ 
КАК ФАКТОРЫ ВЫБОРА БРАЧНОГО ПАРТНЕРА 

У СОВРЕМЕННОЙ МОЛОДЕЖИ1

Аннотация. В статье рассматривается роль этнических факто-
ров при формировании и развитии брачных отношений у современной мо-
лодежи. Авторы приводят результаты пилотажного интернет-опроса, 
свидетельствующие о потенциальных проблемах в сфере межэтниче-
ских/межконфессиональных отношений.

Ключевые слова: этничность, национальность, молодёжь, религия, 
брачные отношения, межнациональный брак. 

В настоящее время все чаще возникает вопрос о проблемах 
супружеских отношений в межэтнических браках. Семья, как 
объект психологического исследования и воздействия, предопре-
деляет и дальнейший рост внимания к данной теме. 

В современной России люди все чаще задаются вопросом о 
своем происхождении, в том числе молодежь. Фактически речь 
идет об этническом парадоксе современности. События послед-
них лет показали, что национальные проблемы, наряду с полити-

1 Научный руководитель – доцент кафедры государственного управления 
ИИГУ БашГУ, кандидат социологических наук, доцент Сизоненко З.Л.



231

ческими, духовными и экономическими, стали важнейшими для 
нашего общества. Сама жизнь диктует сегодня необходимость 
серьезного постоянного анализа проблем, проявившихся в сфе-
ре межнациональных отношений и прогнозирования тенденций 
их развития. Бытие этносов соотносится с семьей. Сохранить се-
мью – значит сохранить народ. Образование межэтнических се-
мей напрямую влияет на процессы сохранения или же вымирания 
этнически однородных народов. 

Молодёжь предопределяет состояние всех сфер жизни. Имен-
но от молодежи зависит перспектива демографической и этниче-
ской ситуации. По данным проведенного среди молодежи опроса, 
в котором приняли участие 100 респондентов, 71% молодежи не 
считает необходимым проводить религиозные обряды (венчание, 
никах и т.п.), что говорит о том, что религиозная/конфессиональ-
ная идентификация играет не самую главную роль при выборе 
брачного партнера и в целом образа жизни. Интересен тот факт, 
что по данным опроса 24% родителей опрошенных считают ре-
лигиозные обряды обязательными, и что дети должны их соблю-
дать при заключении брака. 75% относятся к обрядам нейтрально, 
1% старшего поколения высказывается негативно. При этом 90% 
опрошенных не согласны менять вероисповедание, если избран-
ник окажется другой веры. То есть здесь мы наблюдаем явное про-
тиворечие. С одной стороны, молодые люди заявляют о нейтраль-
ном, почти равнодушном отношении к религиозным обрядам, но 
с другой – готовы проявить принципиальность, если возникнет 
вопрос о необходимости изменить религиозную идентификацию. 
Можно сделать вывод о том, что толерантность в вопросах этни-
ческого и конфессионального многообразия имеет некие пределы: 
если человек окажется перед концептуальным выбором, в нуж-
ный момент он вспомнит о своем происхождении. Вопрос, несо-
мненно, требует отдельного, более глубокого рассмотрения, но на 
поверхности выступают факторы потенциальных конфликтов. 

По данным проведенного опроса, 34% респондентов уже со-
стоят в отношениях с представителем другой нации и других ре-
лигиозных взглядов, 48% состоят в отношениях с партнером сво-
ей национальности, при этом среди таких пар есть противоречия 



232

в религиозной составляющей. 18% не состоят в отношениях.
При построении общей картины этнических взглядов на 

брачную структуру необходимо учесть тот факт, что культуры 
разных этносов отличаются друг от друга тем, допустимы в них 
в принципе повторные браки или нет. В случае, если повторные 
браки допустимы, та совокупность, в которой происходит выбор 
брачного партнера, является довольно-таки широкой и включает в 
себя состоящих и не состоящих в браке людей. Так, человек всег-
да доступен для брака вне зависимости от того, состоит он в бра-
ке или нет. В культурах, где повторные браки не допускаются, в 
культурах традиционной, жесткой моногамии, пространство воз-
можных выборов не включает в себя тех, кто уже состоит в браке. 
Человек попадает в эту совокупность по достижении установлен-
ного законом или обычаем народа брачного возраста и покидает 
её, вступив в брак. В современном мире, где стирается граница 
между западным и восточным типом, историческая тенденция со-
стоит в переходе от строгой моногамии, когда вступление в по-
вторный брак затруднено, к моногамии серийной, когда повтор-
ные браки стали обычным делом. Что касается степени свободы 
индивидуального выбора, в этом отношении, между различными 
обществами также существуют большие отличия. В некоторых 
культурах, а в прошлом практически повсюду, преобладают бра-
ки, организуемые родителями или другими родственниками, под 
чьей опекой находятся молодые люди. Такие браки были этни-
чески однородными. Межнациональные (межэтнические) браки 
в прошлом были скорее исключением. 

Вообще, сама проблематика межэтнической брачности заслу-
живает отдельного рассмотрения. Как справедливо отмечают ав-
торы монографии, «точных данных о количестве таких браков не 
было и нет, однако статистика подтверждает, что в России коли-
чество межнациональных браков стало расти уже после победы 
Великой Октябрьской социалистической революции, превратив-
шись к настоящему времени в широко распространенное социаль-
ное явление. Интересно, что именно в этот период традиционная 
семья практически прекращает свое существование, сменяясь со-
временным типом семьи с явно ослабленными институциональ-



233

ными характеристиками, межнациональная же семья начинает 
формироваться именно как социальный институт. В 50-е годы в 
бывшем СССР межнациональным был каждый 10-й брак, в 80-е 
годы – уже каждый 7-й, а в некоторых республиках – каждый 5-й. 
Республика Башкортостан, согласно материалам переписи населе-
ния 1989 года, становится второй в Волго-Уральском регионе по 
численности межнациональных браков. Каждый третий ребенок 
рождается в межнациональной семье (на 1 млн 50,3 тыс. семей, 
учтенных переписью, пришлось 262,4 тыс. межнациональных се-
мей)» [1, с. 55–57]. 

Авторы названной монографии дают следующее объяснение 
тенденций в сфере брачных отношений: «не вызывает сомнений, 
что подобный рост обусловлен прежде всего отменой частной 
собственности – главной основы экономической и моральной за-
висимости молодых людей от воли родителей при вступлении в 
брак. Советская власть упразднила самое действенное наказание 
за нарушение семейного кодекса, и результат не замедлил сказать-
ся: молодые семьи, скрепленные одобряемым родителями браком 
и не одобряемым, оказались в равном экономическом, политиче-
ском и социальном положении, что в свою очередь спровоциро-
вало свободу относительно самостоятельного выбора брачного 
партнера. Помимо указанных доводов весомую роль в расшире-
нии национально-смешанной брачности сыграло ослабленное 
положение института религии, утрата им регламентирующего 
влияния в сфере межличностных отношений людей разной эт-
нической принадлежности. Изменилась и позиция государства: 
при царизме правительство, боясь сближения и совместной борь-
бы народов против феодально-колониального гнета, запрещало 
смешанные браки (сильному стеснению подвергал браки башкир 
с казанскими татарами-переселенцами Указ от 11 февраля 1736 
года, брак разрешался лишь с позволения казанского губернато-
ра), при Советской власти положение резко изменилось. Межна-
циональные браки могли способствовать укреплению дружбы и 
взаимопонимания между людьми различных национальностей. 
Межнациональная семья должна была стать и стала своеобраз-



234

ным символом дружбы народов многонационального Союза Со-
ветских Социалистических Республик. Однако в 90-е годы после 
распада Союза отношение к межнациональным семьям измени-
лось, что связано с процессами пробуждения национального и 
религиозного самосознания. Тем не менее, межнациональная се-
мья – распространенное явление в современном социуме, и число 
таких семей неуклонно увеличивается» [1, с. 55–57]. 

Результаты проведенного пилотажного интернет-опроса сви-
детельствуют о том, что молодые люди до определенного мо-
мента не задумываются о своем отношении к вопросам веры и 
этнической идентификации, однако по мере взросления эти во-
просы могут актуализироваться. Особенно значимым данный 
вопрос может оказаться при выборе спутника жизни. Но опять 
же, на стадии знакомства и добрачных отношений может доми-
нировать толерантность, однако впоследствии могут проявиться 
принципиальные разногласия по организации быта, воспитанию 
детей и т.д. Данная проблематика давно в поле зрения этносоцио-
логов. В современной науке выделилось такое направление, как 
этнопсихология. Важно понимать, что исследования, проведен-
ные по названным вопросам в молодежной среде, не всегда по-
зволяют получить объективные данные. Причина заключается в 
особенности самой молодежной аудитории. Все зависит от того, 
насколько серьезно молодежь относится к самому проблемному 
вопросу, понимает ли он его значимость, и насколько искренне 
отвечает. Здесь уместны, скорее всего, качественные исследова-
ния и эксперименты, при помощи которых можно будет выявлять 
реальные предпочтения, например, при выборе спутника жизни/
брачного партнера.

Список использованной литературы

1. Абдрахманов Д.М., Сизоненко З.Л., Юлдашева О.Н. Со-
циальные технологии укрепления межнационального согласия: 
монография. – Уфа: Диалог, 2011. – 244 с. Электронный ресурс: 
https://www.elibrary.ru/item.asp?id=22974971 (Дата обращения: 
25.04.2020).



235

2. Антонов А.И., Медков В.М. Социология семьи. – М., Изд-во 
МГУ, 2000.

3. Психология и культура / Под ред. Д. Мацумото. – СПб.: 
Питер, 2003. – 718 с., ил. – (Серия «Мастера психологии»).

УДК 128 
Хайретдинов А.И.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

zenosick@yandex.ru

САМОИДЕНТИФИКАЦИЯ ЧЕЛОВЕКА: 
СмЫСЛОЖИЗНЕННЫЕ ПОИСКИ1

Аннотация. Статья посвящена проблемам самоидентификации че-
ловека, важным аспектом которой автор считает поиски смысла жиз-
ни. Рассматриваются основные подходы к пониманию смысла жизни в 
истории философии. Обосновывается связь смысла жизни и цели челове-
ческого существования. 

Ключевые слова: самоидентификация, смысл жизни, цель суще-
ствования.

Современная эпоха, которую философы называют «ситуаци-
ей постмодерна», требует от человека ответа на «десять тысяч 
вопросов», среди которых ключевым остается вопрос о смысле 
человеческой жизни. Он играет важную роль в самоидентифи-
кации человека, в понимании «кто он, откуда он, куда он идет». 
Вообще разные аспекты этого процесса составляют мейнстрим 
социально-гуманитарного дискурса, являясь объектом исследо-
вания многих ученых [2; 5; 8; 9; 10]. Кем мы себя осознаем и в 
каком возрасте приходит это осознание? Частью какой общно-
сти – этнической, конфессиональной, национальной, профессио-

1 Научный руководитель – профессор кафедры государственного управления 
ИИГУ БашГУ, доктор философских наук, профессор Фролова И.В.



236

нальной – являемся? И, следовательно, в чем смысл и цель нашего 
существования?

Размышляя о проблемах смысла жизни, нельзя игнорировать 
исходную сферу, в которой он может не осознаваться как пробле-
ма, но в которой он назревает как проблема. Эта сфера – повсед-
невная жизнь. Попытка понять и познать самого себя, свое пред-
назначение и место в этом мире, в определенное время приводит 
к тому, что каждый из нас задает вопрос о смысле существования. 
Огромное значение играет опыт социализации, среда, в которой 
происходит личностное становление человека, те ценности и нор-
мы, которые он усваивает через свое социальное окружение [2].

Но не только повседневная жизнь, но внешние вызовы оказы-
вают определяющее воздействие на формирование смысложизнен-
ных установок. Переломные этапы жизни страны или общества, 
войны и революции, смена общественных укладов – включая и 
переход к информационной эре, который мы сегодня наблюдаем – 
все это рождает новые формы идентичности человека (например, 
сетевую идентичность, о которой сегодня размышляют филосо-
фы, в том числе – И.В. Фролова) и новые смыслы [9]. Разумеется, 
необходима рефлексия, личностное постижение внешних вызо-
вов, поэтому один из современных исследователей – В. Загород-
нюк – пишет: «Условие внешней референции необходимо, но не-
достаточно для правильной постановки вопроса о смысле бытия. 
Мы также должны осознавать эту внешнюю связь» [3, с. 234]. 

Часто искания смысла жизни связывают со спецификой вза-
имоотношения человека с внешним миром, которая, по мнению 
Э. Фромма, может рассматриваться в категориях «иметь» или 
«быть», демонстрируя как эгоистическую, так и альтруистиче-
скую установку. При становлении смысложизненной позиции 
«быть» человек развивает и раскрывает свои способности, тем 
самым обогащая окружающий мир. Различные люди по-разному 
видят смысл жизни – очевидно, проблема смысла жизни изна-
чально есть проблема выбора. Поэтому выбор целей, ценностей 
и идеалов определяет, будет ли жизнь человека успешной. Самое 
главное – определить истинные цели, не путая их с ложными, ко-
торые ведут к разрушению и деградации личности. Современная 



237

жизнь содержит в себе потенции различных вариантов выбора. 
Ядром смысла жизни выступает процесс определения цели чело-
веческого существования. И здесь важное значение имеет само-
идентификация человека в культуре, включающая разные аспек-
ты, в том числе – профессиональный, о чем пишет, в частности, 
И.В. Липчанская [подробнее см.: 5]. 

Итак, прежде чем приступить к поиску смысла, необходимо 
уточнить значение слов «бытие» и «жизнь», а также «существо-
вание» и т. д. На наш взгляд, все они характеризуют различные 
измерения человеческого существования – от обыденного до пре-
дельного. Таким образом, обычное бытие можно отождествить 
с существованием и определить, как бытие, то есть нереальное 
бытие. Высшее – это переживание, то есть нереальная жизнь. И 
только выход на край предельного измерения человеческого бы-
тия дает основание заявить миру о нашем присутствии, а значит, 
и об истинном бытии. 

Проблема смысла жизни начинает кристаллизоваться еще в 
античной философии, и попытки ее решения мы видим в трудах 
Платона и Аристотеля, Эпикура и Сенеки. Одни утверждали, что 
смысл жизни и ее высшая цель – обретение истины, другие – слу-
жение государству, третьи – достижение максимального наслаж-
дения, четвёртые – обретение счастья. Средневековая традиция 
философствования переносит центр тяжести в религиозный опыт, 
поэтому проблема смысла жизни увязывается у Августина и 
Фомы Аквинского с христианской доктриной. Они видели смысл 
жизни в познании и созерцании Бога. Философия Нового време-
ни снова меняет ракурс рассмотрения человека, делая акцент на 
его разумности и деятельностной сущности, в ходе которой и об-
ретается смысл существования. Понимание смысла жизни у И.Г. 
Фихте основано на определенной концепции человеческой при-
роды: «всякое животное есть то, что оно есть; только человек из-
начально ничто. Чем оно должно быть, тем оно и должно стать... 
и стань самим собой. Я могу быть только тем, что сделаю сам». 
Эту мысль Фихте постоянно повторяет [7, с. 789]. Высшей точ-
кой развития немецкой классической философии является фило-
софская система Гегеля, и ее значение для разрешения вопроса о 



238

смысле жизни описывается М.М. Рубинштейном таким изложе-
нием: «поучительная и интересная попытка охватить всю целост-
ность действительности и разрешение проблемы смысла жизни, 
которая выявляется в философии Гегеля, в которой панлогизм 
сопоставляется с безмерным оптимизмом и был окутан сферой 
своего рода фатализма» [6; с. 84]. Иррационалистическая тради-
ция в лице А. Шопенгауэра – это отказ от панлогизма и признание 
господствующим принципом универсума слепой и неразумной 
«воли», в противостоянии которой обретается смысл человече-
ского существования [1, с. 212].

Стоит отметить, что большинство философов сосредотачи-
ваются на поиске смысла жизни, отождествляя его со смыслом 
человеческого существования. Заслугой современных философов 
является типологический анализ подходов к решению проблемы 
смысла человеческой жизни. Так, В. Загороднюк обосновывает 
следующие три подхода: 1) жизнь не имеет смысла; 2) жизнь чело-
века приобретает смысл, основывающийся в чем-то внешнем по 
отношению к человеку; 3) смысл жизни в самой жизни [3, с. 222]. 

К первой позиции можно отнести экзистенциальную филосо-
фию А. Камю, посыл которой состоит в том, что человек в своей 
повседневной жизни редко сверяется с собственной жизненной 
точкой отсчета. Эта потребность возникает на грани человече-
ского существования. Иными словами, вопрос о смысле жизни 
начинает человека волновать в сложный период его собственной 
жизни, то есть в период возникновения социального кризиса. Как 
считает А. Камю, вопрос о смысле жизни связан с пониманием ее 
абсурдности [4, с. 98].

Вторая позиция связана с исканиями К. Ясперса: если у 
А.  Камю мы видим атеистический вариант экзистенциальной 
философии, то К. Ясперс является представителем религиозной 
версии этого направления, и полагает, что обретение смысла жиз-
ни происходит в так называемых «пограничных ситуациях», когда 
человек выходит за пределы мира повседневности, понимая, что 
человеческое существование им не исчерпывается. Для рефлекси-
рующего человека смысл жизни открывается посредством «фило-
софской веры».



239

Исходя из третьего подхода, смысл жизни человека обрета-
ется в самой жизни. Здесь есть два варианта. Первый из того ис-
ходит, что сам факт жизни есть достаточным условием ее осмыс-
ленности. Другой исходит из принципа безграничной свободы. 
«Если Бога нет, то я Бог», – утверждает герой романа Достоевско-
го «Бесы». Человек может произвольно описывать смысл своего 
бытия, творить свободно самого себя. По мнению А. Эйнштейна, 
человек не сможет жить с ощущением отсутствия смысла в своей 
жизни [привожу по: 6].

Резюмируя вышесказанное, можно отметить, что изучен-
ность проблемы смысла жизни не останавливает исследователей 
в стремлении дать свой ответ на этот вопрос. Думаю, что каждый 
мыслящий человек неизбежно обращается к его решению. 

Список использованной литературы

1. Ведин И.Ф. Бытие человека: деятельность и смысл. Рига: 
Зинатне, 1987.

2. Винограденко Г.Г., Фролова И.В. Социализация, интерна-
лизация, идентичность: диалектика взаимосвязи // Вестник Баш-
кирского университета. 2011. Т. 16. № 4. – С. 1389–1391.

3. Загороднюк В. Человек как существо трансцендирующее // 
Философия. Мир человека. Курс лекций. К.: Стилос, 1999. –  
С. 222–238.

4. Камю А. Бунтующий человек. М.: Политиздат. 1990.
5. Липчанская И.В. Самоидентификация человека в культу-

ре: личностный и профессиональный аспекты // Гуманитарий юга 
России. 2019. Том 8 (36). № 2. – С. 78–92.

6. Рубинштейн М.М. О смысле жизни. – М.: Издательский 
дом «Территория будущего». 2008.

7. Фихте И.Г. Сочинения в двух томах. – СПб.: Мифрил. 1993. 
Т. 2. – С. 789.

8. Фролова И.В. «Искания» идентичности: опыт современ-
ной России // Идентичность личности в условиях глобализации. 
Сборник научных статей. Министерство образования и науки РФ; 



240

Башкирский государственный университет, факультет философии 
и социологии. – Уфа, 2010. – С. 51–54.

9. Фролова И.В. Сетевая идентичность современного чело-
века: философская рефлексия // Ценности и смыслы. 2018. № 2 
(54). – С. 40–52.

10. Фролова И.В. Этническая и надэтническая идентичность 
через призму индивидуального и коллективного: философско-
политологический анализ // Этносы и формирование гражданской 
нации: диалектика российской национальной политики. Сбор-
ник материалов Всероссийской научно-практической конферен-
ции. Рекомендовано к изданию Научным советом БАГСУ. – Уфа, 
2014. – С. 12–16.

УДК 316.42
Хакимова З.Э.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

zulfiya2006@mail.ru

ПРОБЛЕМЫ СОЦИАЛЬНОЙ СОЛИДАРНОСТИ
В ТВОРЧЕСТВЕ п.а.СОРОКИНА1

Аннотация. Статья посвящена проблемам социальной солидарно-
сти в отечественной философской традиции. С опорой на труды со-
временных авторов анализируются взгляды П.А. Сорокина на социаль-
ную солидарность, мораль и альтруизм.

Ключевые слова: отечественная философия, социальная солидар-
ность, П.А. Сорокин.

Осмысление соотношения личного и общественного модусов 
человеческого бытия предполагает обращение к проблеме соци-
альной солидарности, которая сопрягается с активным отождест-

1 Научный руководитель – доктор философских наук, профессор Рахматул-
лина З.Я.



241

влением себя с определенной общностью, в том числе – с государ-
ством, что выводит на проблемы гражданской идентичности. По-
следняя представляется особенно актуальной для современного 
российского общества.

Для отечественной социально-гуманитарной традиции ха-
рактерен поиск социального идеала, а также этическая пробле-
матика – проблемы справедливости, совести, добра и зла. Имен-
но в русле этой традиции необходимо рассматривать и трактовку 
солидарности. К исследованию дискурса солидарности в отече-
ственной традиции обращены работы П.П. Кротова, К.П. Лазеб-
ной, Е.В. Натаровой, И.В. Пономаревой, Т.В. Попковой и многих 
других авторов, в которых анализируется понимание проблем со-
лидарности, морали и альтруизма П.А. Сорокиным [1; 2; 3; 4; 5].

Творчество П.А. Сорокина было связующим звеном между 
российской и западной традицией изучения солидарности. Меч-
тая о новой цивилизации, построенной на идеалах Истины, Добра 
и Красоты, он выступал как продолжатель российской традиции, 
фундированной религиозно-этической направленностью соци-
альных теорий, представленных в трудах его предшественников. 
Сам Питирим Александрович назвал себя учеником Е. де Роберти 
и М.М. Ковалевского, признавая их идейное влияние. Напомним, 
что творчество российского ученого Е. Де Роберти находилось в 
русле так называемого «социального психологизма», на основе 
которого он сформулировал четырёхфакторную теорию обще-
ства. В ней он выделил различные типы общественного единства, 
основанные на разном уровне нравственного развития людей и 
предполагающие их эволюцию от паразитизма и биологическо-
го эгоизма к «надорганической множественности». Эта высшая 
ступень развития общества, ценностью в котором становятся аль-
труизм, кооперация и солидарность. Моральное преобразование 
общества, в результате которого задачи социологии и этики со-
льются воедино, возможно только при условии тотального рас-
пространения солидарности [привожу по: 5, с. 38]. Вслед за Е. Де 
Роберти П.А. Сорокин индикатором общественного прогресса 
считает моральные преобразования, когда альтернативой неспра-
ведливости и социальному неравенству должны были стать со-
лидарность, альтруизм, взаимопомощь, любовь.Именно любовь 



242

является для него высшей и главной ценностью и основой, на 
которой возможна солидарность между социальными группами и 
отдельными индивидами [привожу по: 5, с. 40]. 

Нельзя недооценивать влияние на формирование взглядов 
П.А. Сорокина его учителя М.М. Ковалевского, у которого на 
протяжении нескольких лет он был секретарем. Напомним, что 
именно с развитием солидарности М.М. Ковалевский связывал 
социальный прогресс, поскольку его критерием является углубле-
ние и расширение сферы солидарности, проявляющееся в про-
цессе взаимодействия между народами и социальными группами. 
Развивая идеи Ковалевского, Сорокин формулирует ряд общесо-
циологических законов развития общества, среди которых – закон 
количественного роста социальной солидарности (или закон рас-
ширения социально-защищенных кругов) и закон качественного 
роста солидарности и социально-благожелательного поведения. 
Наряду с этим, Сорокин предложил методику измерения роста/
уменьшения солидарности – так называемый «моральный термо-
метр» [привожу по: 5, с. 42]. 

Наряду с Е. Де Роберти и М.М. Ковалевским, П.А. Сорокин 
испытал значительное влияние взглядов российского юриста 
Л. Петражицкого. Есть мнение, что интерес к роли альтруизма 
в социальной жизни был инициирован именно знакомством с 
идеями Л. Петражицкого, чьи лекции по психологической тео-
рии права повлияли на понимание Сорокиным роли моральных 
норм и права в формировании порядка в группах и институтах. 

Значительное место в научной доктрине П.А. Сорокина зани-
мала выработка теории, которая объединяет мораль, солидарность 
и альтруизм на культурном, социальном и личностном уровне в 
единую системную модель. При этом, изучая солидарность, мыс-
литель особое внимание уделял поведенческому акту. То есть, с 
одной стороны, солидарность рассматривалась как операциональ-
ное понятие и мера измерения поведения с точки зрения его кон-
структивности/деструктивности. С другой стороны, солидарность 
рассматривалась как форма социальной организации [привожу 
по: 1, с. 86]. Солидарные отношения П.А. Сорокин описывает с 
таких позиций, как: направленность (прямая, косвенная), степень 



243

интенсивности; межличностный или межгрупповой характер; мо-
тивация (основополагающая, обусловленная, нормативная, целе-
вая); ценностный тип (общий, специфический) [привожу по: 1, 
с. 94]. Вообще же солидарность или солидарное взаимодействие 
определяется им как «взаимодействие, где одна сторона стремит-
ся побудить другую на такие акты, которые стремится совершить 
и другая сторона». В зависимости от солидаризирующихся групп 
П.А. Сорокин выделял семейную, сословную, государственную 
и др. солидарность [6, с. 214]. Интересно, что определяющая 
роль в поддержке социальной справедливости ложится на людей-
символов, то есть морально одаренных личностей. 

Оригинальную типологию солидарности предложил П.А. Со-
рокин в зависимости от ее характера, что детально анализиру-
ет в своей статье Лазебная. Во-первых, П.А. Сорокин выделяет 
ограниченную родовую солидарность (эгоистичную внутригруп-
повую солидарность), которая приводит к росту группового бла-
госостояния и фетишизации родовых символов, чаще всего – на 
основе вражды с другими общественными объединениями, будь 
то страны, народы, социальные группы. Единство обществ с до-
минирующей родовой солидарностью обеспечивается соперниче-
ством, борьбой за материальные символы власти и успеха, обла-
дающих особой значимостью в ценностях данного общества. При 
этом объединения с эгоистической родовой солидарностью (от 
государств и политических партий до экономических корпораций 
и т.п.) имеют ограниченную продолжительность существования. 
Во-вторых, П.А. Сорокин выделяет расширенную родовую со-
лидарность, имеющую альтруистический характер, и ориентиро-
ванную на свойственные человеку стремления к гармонии, взаи-
мопомощи, любви. Сообщества, базирующиеся на солидарности 
такого типа, существуют тысячелетиями (пример – мировые ре-
лигии: буддизм, христианство, ислам). Не случайно П.А. Сорокин 
пишет о необходимости расширения родовой солидарности, ро-
ста альтруизма, взаимопомощи и любви, которая формирует «сеть 
любви», преодолевая групповой эгоизм, а также различия между 
людьми – от национальных до возрастных и культурных [приво-
жу по: 2, с. 59-60]. 



244

П.А. Сорокин выделяет еще один критерий для дифференци-
ации – степень солидарности, которая в качестве критерия оценки 
внутригрупповых отношений позволяет выделить три типа – фа-
милистические, контрактные и принудительные [привожу по: 1, 
с. 89]. Семейные отношения являются преимущественно соли-
дарными и регулируются нормами морали, характеризуясь ярко 
выраженным осознанием единства. Личная свобода здесь неот-
делима от свободы группы. Контрактный тип отношений предпо-
лагает сосуществование солидарных взаимодействий с антагони-
стическими и выступает в форме «вынужденного нейтралитета», 
«конкурентной кооперации» или «любви и ненависти». Иначе 
говоря, солидарность в контрактных отношениях выступает как 
эгоистическая, поскольку главным мотивом связи выступает вза-
имная выгода. Это обстоятельство обусловливает, как правило, 
кратковременность контрактных отношений, хотя и они могут пе-
рерасти в семейные (фамилистические). Свобода в контрактных 
отношениях является предметом личного выбора – вступать или 
не вступать в подобные взаимосвязи. И, наконец, принудитель-
ными называет П.А. Сорокин, в которых доминирует антагонизм. 
Принуждение здесь выступает неотъемлемым элементом, и сто-
роны взаимодействия разделяются на угнетаемых и угнетателей, 
при этом все права принадлежат последним. Нередки случаи, ког-
да угнетатели прикрывают свою власть посредством контрактной 
или фамилистической риторики [привожу по: 1, с. 94-95].

В. Джефрис, современный исследователь творчества П.А. 
Сорокина, который в настоящее время возглавляет секцию аль-
труизма, морали и социальной солидарности в Американской со-
циологической ассоциации, полагает, что одной из главных задач, 
которые ставил перед собой русско-американский исследователь, 
было «содействие увеличению альтруизма и укреплению соци-
альной солидарности». Развивая идеи своего предшественника, 
В. Джефрис отмечает: «Знание, полученное профессиональной 
социологией, и ценностная перспектива критического интегра-
лизма предполагают, что самый мощный ответ на кризис нашей 
исторической эпохи может дать лишь альтруистическая любовь» 
[привожу по: 4, с. 136]. Полагаем, что изучение трудов П.А. Со-
рокина, посвященных проблеме социальной справедливости, по-



245

зволит приблизиться к ответу на многие вопросы современности, 
которые ставит перед нами эра глобализации.

Список использованной литературы

1. Кротов П.П. Питирим Сорокин: от методологических основ 
изучения морали, альтруизма и социальной солидарности к син-
тезу теории и практики // Вестник Сыктывкарского университета. 
Серия гуманитарных наук. 2017. № 6. С. 85–96.

2. Лазебная К.П. Механизм поддержки социальной солидар-
ности в теории символического П.А. Сорокина // Наследие. 2012. 
№ 2. С. 51–62.

3. Натарова Е.В. Сорокинский интегрализм и его перспекти-
вы в сфере научного изучения альтруизма, любви и социальной 
солидарности //Наследие. 2013. № 3. С. 25–37.

4. Пономарева И.В. Социологическое наследие П.А. Соро-
кина в представлении американских исследователей // Социоло-
гические исследования, 2011, № 4. 

5. Попкова Т.В. Тема солидарности в социологии П.А. Соро-
кина // Наследие. 2013. № 3.

6. Сорокин П.А. Система социологии / вступительная статья и 
комментарии В.В. Сапова. М.: Астрель, 2008. 

УДК 781.7 
Чубараева А.А.

Башкирский государственный университет,
Институт истории и государственного управления, г. Уфа

achubarayeva@mail.ru

Праздник святой пасхи у кряшен1

Аннотация. Кряшены – один из малочисленных народов России, 
проживающих на территории Татарстана, Удмуртии, Башкортостана 

1 Научный руководитель – доцент кафедры истории России, историографии 
и источниковедения ИИГУ БашГУ, кандидат исторических наук, доцент Шагапо-
ва Г.Р.



246

и других регионах РФ. Этот народ сформировал и сохранил свою само-
бытность, культуру и традиции, что доказывается на конкретных при-
мерах автором статьи. 

Ключевые слова: кряшены, традиции, обычаи, фольклор, праздни-
ки, Пасха, идентичность.

Кря́шены – этноконфессиональная группа в составе татар 
волжского и уральского регионов, которые исповедуют правосла-
вие. Их название является калькой с русского языка на татарский, 
полностью звучит как «кряшен татарлар». Остаются открытым 
проблемы этногенеза данной татарской группы, время крещения, 
а также многие другие аспекты истории субэтноса в составе та-
тар. Проживают, в основном, в Татарстане, в небольшом количе-
стве в Башкортостане, Удмуртии, Челябинской области, а также 
Самарской и Кировской областях.

По данным Всероссийской переписи населения 2010 года в 
России насчитывалось 24668 кряшен. Большинство из них (18760 
чел.) проживали в Республике Татарстан. Значительные группы 
кряшен учтены в Республике Башкортостан (4510 чел.) и Удмурт-
ской Республике (650 чел.) [6]. В Республике Башкортостан кря-
шены компактно сосредоточены в Бакалинском районе в населен-
ных пунктах Старые Маты, Новые Маты, Новый Илик, Умирово, 
Новые Балыклы, Бузюр, Утар, Кураз. 

Будучи не совсем обычной этноконфессиональной группой, 
кряшены вызывают неподдельный интерес. Изучены они не-
равномерно, в частности, практически нет сведений о кряшенах 
Башкортостана в отличие от мишарей, тептяр, кряшен, прожи-
вающих на территории Татарстана и Башкортостана и входящих 
в этническую структуру ядра татарской нации. Можно назвать 
только работы, где кряшены рассматривались в контексте темы, 
но не изучались отдельно. К примеру, Г.М. Макаровым изучалась 
музыкальная этнография поволжских татар, где были затронуты и 
кряшены Башкирии [7]. Поэтому изучение кряшен на территории 
Республики Башкортостан еще ждет своих исследователей. 

В данной статье речь пойдет об одной из самых ярких аспек-
тах духовной культуры – о праздниках. Из большого массива ре-



247

лигиозных обрядов и праздников кряшен мы взяли Пасху (Оло 
көн), как одну из наиболее главных и почитаемых. Мы рассмо-
трим приготовления к Пасхе и особенности ее проведения. Ре-
лигиозные праздники выбраны не случайно, поскольку наиболее 
важным отличием кряшен от татар-мусульман следует считать их 
духовную культуру и образ жизни. Они имеют своеобразные чер-
ты, сочетающие православные обычаи и тюркскую культуру. 

Источниковой базой стали материалы, полученные путем 
опроса у старожилов д. Умирово Бакалинского района: Павловой 
Клавдии Васильевны, 1928 г.р.; Рыцевой Любови Игнатьевны, 
1956 г.р.; Чубараева Геннадия Ивановича, 1936 г.р.; Чубараевой 
Анфисы Тимофеевны, 1939 г.р.; Рыцевой Лидией Ивановной, 
1943 г.р. 

Бәрмәнчек – вербное воскресенье или последнее воскресенье 
Великого поста. Перед этим днем, в субботу, дети собирают ветки 
вербы и раздают их пожилым людям. Заходя в дом, дети гово-
рят: «Бәрмәнчеккә чыбыкка – Олы көнгә миңа ике йомырка» («За 
вербную веточку – мне на Пасху два яйца»), и люди дают детям  
2 яйца и сладости. В каждом доме варят постную кашу «бламык», 
которую можно отнести к татарской национальной кухне. Но, по-
скольку у кряшен идет Великий пост, то ее делают не на молоке и 
сметане, а весьма специфически: в размятый картофель добавля-
ют муку, а также специальную поджарку на растительном масле 
из лука [5]. Вечером пушистые ветки ивы, красиво завязав буке-
том, брали с собой в церковь, а затем освещенные ветки клали 
за образа. Весной, во время первого выгона скота, ими хлестали 
скотину или клали их в корзину гусыни, сидящей на яйцах. 

Одним из самых главных и почитаемых праздников у кряшен 
считается Пасха – Олы көн (Великий день). К нему готовятся за-
ранее, обязательна полная приборка дома: моют окна, потолки, 
стирают, вешают новые занавески, а также убирают приусадебный 
участок. В сам праздник принято красить яйца и раздавать их де-
тям с соблюдением определенных ритуалов. К примеру, ребенка, 
который заходил в дом первым, хозяева сажали на большую пе-
рьевую подушку, и он должен был сказать три раза: «Кырык та-
вык, бер әтәч, щыыррр» («Сорок куриц, один петух, щыыррр»). 



248

Перед нами заговор, призванный способствовать размножению 
птицы и приумножению скотины.

Перед Пасхой обязательно топилась баня, и совершалось ри-
туальное мытье. Но у кряшен баня топилась не только в субботу, 
но и в среду и предназначалась она как для здравствующих чле-
нов семьи, так и для умерших родственников, которых в нее при-
глашали мыться.

Всю ночь перед Пасхой женщины готовят традиционные блю-
да: пекут пироги, куличи, делают творожную пасху, сөзмә (про-
цеженный катык, разновидность творога) и варят суп с лапшой. 
Как видим, часть блюд не традиционна для православной кухни и 
отражает татарские корни кряшен: сюзьма, бульон с лапшой [2].

В воскресенье, с утра, одетые в лучшие одежды, шли в цер-
ковь на службу, затем шли домой на «разговение». Столы в доме 
накрывались заранее, отмечали праздник сытно и богато. В празд-
ник Пасхи, продолжающийся приблизительно неделю, все по тра-
диции ходят друг к другу в гости, начиная с самых уважаемых 
родственников. Каждый приходящий должен был принести с со-
бой гостинец и обязательно крашеные яйца. При встрече люди 
обмениваются фразами, представляющими из себя прямой пере-
вод известной формулы:

– Христос терелеп торган! (Христос воскрес!)
– Чынлап терелеп торган! (Воистину воскрес!)
Затем следует христосование или троекратные поцелуи.
И Вербное Воскресенье, и Пасха сопровождаются игрищами.
В Вербную ночь – с субботы на воскресенье – молодежь вы-

ходила на улицы и проводила обряд капка урлау (кража или обмен 
ворот). Обычно обменивали вороты у молодой любящей пары, а 
это уже предвещало о будущей свадьбе [4].

В Пасху, после обеда, дети и взрослые выходили на улицу ка-
тать яйца (күкәй тәгәрәтү). Люди приносили яйца, ставили их на 
определенное расстояние, затем по очереди выбивали мячом яйца 
противника. Треснувшее в процессе катания или столкновения 
яйцо достаётся тому, кто кинул мяч, а оставшийся с пустыми ру-
ками игрок считается выбывшим из забавы или берёт себе новые 
яйца. Победителем считается тот, кто выбил больше всех яиц. 



249

Катание яиц является олицетворением продолжения жизни, 
воскрешения и бессмертия, и оно глубоко символично. Отметим, 
что такой же обряд был известен и другим народам, причем пре-
имущественно именно на северо-западе, западе и центральной 
части РБ. «Земледельческий обряд, призванный увеличить пло-
дородие, известный многим финно-угорским народам и русскому 
этносу, лет 25–30 назад воспроизводился башкирскими и татар-
скими детьми младшего школьного возраста весной после пахо-
ты» [8, 102; 9, 116]. Но, скорее всего, обряд настолько древний, 
что выявить истоки его происхождения будет крайне трудно.

К вечерним играм готовились заранее. Для этого на опреде-
ленном месте устанавливались высокие качели, карусели, строи-
ли всем селом: кто-то приносил доски, кто-то веревки и пр. Мо-
лодежь, одетая в лучшие одежды, в сумерках собиралась и пела 
песни, частушки, танцевала, каталась на качелях. Качели также 
связаны с культом возрождения и плодородия, на них качаются 
именно весной и в начале лета [8, 89; 9, 116]. Именно здесь меж-
ду парнями и девушками выражались симпатии и завязывались 
пары. 

Как видим, Олы көн (Пасха) кряшен была наполнена глубо-
ким семантическим смыслом, проводимые действия были призва-
ны способствовать процветанию, плодородию, здоровью и силе. 

Великому празднику посвящено много песен и частушек.
Олы көн (Великий день)

Табигать уянган чакта (Когда просыпается природа). 
Кышкы тунын салганда (Когда снимает зимний тулуп). 
Язгы бәйрәм – Пасха көне (Весенний праздник – день Пасхи). 
Җитә бозлар акканда (Наступает, когда на реках тронется лед). 
Олы көнгә каршы төндә (В ночь перед Великим днем).
Пешә тәмле ризыклар (Готовятся вкусные блюда).
Күкәй буйый матур кызлар (Красят яйца красивые девушки).
Бу төнне соң кем йоклар? (Кто уж будет спать в эту ночь?).
Таң атып, эңгер-меңгердә (Уже на рассвете, в сумерках).
Чыр-чу килә балалар (Звенят детские голоса).
Ал, кызыл йомыркалар (Алые, красные яйца).
Һәрбер йорттан алалар (Принимают из каждого дома).



250

Кичен яшьләр җыелалар (Вечером собирается молодежь).
Түгәрәк уеннарга (Водить хоровод).
Күчсен безнең матур бәйрәм (Пусть наш красивый праздник 

передается).
Киләчәк буыннарга (Будущему поколению) [1].
Также проводили уйын әйләнеү (игрища) в течение недели 

после Пасхи. В определенном месте собиралась почти вся дерев-
ня, люди становились в круг (по очереди мальчик, девочка) и пели 
песни: Мин керәшен, мин керәшен (Я кряшен, я кряшен). 

Мин керәшен баласы (Я кряшена дитя).
Кара кашым, кара күзем (Чернобровая, черноглазая).
Күз алдында каласы (Останутся перед глазами).
Үзем матур, үзем чибәр (Сама красивая, сама прелестная).
Үземнең буйым зифа (Я высокая и стройная).
Миңа карап сокланалар (Мною любуются)
Үмәр, Бакалы, Уфа.
Мин уйныйм, мин җырлыйм (Я играю, я пою)
Туган җирнең көйләрен (Песни родной земли).
Искә китереп җырлыйм (Вспоминая я пою).
Читкә китсәм нишләрмен (Не представляю жизнь на чужби-

не) [3]. Подводя итог, хочется сказать, что иная религиозная ори-
ентация кряшен сформировала иную ментальность, психологию, 
образ жизни и свою особую культуру. Кряшены сохранили язык, 
традиционную кухню, обряды, игры, но при этом и православие 
оказало серьезное влияние на их праздничную культуру, проведе-
ние праздников отмечается специфическим сочетанием тюркских 
элементов культуры и православных обрядов.

Список использованных источников и литературы

I. Источники.
Неопубликованные. Полевые материалы автора. 
1. Павлова Клавдия Васильевна 1928 г.р. с. Умирово Бакалин-

ского района РБ. 
2. Рыцева Лидия Ивановна 1943 г.р. с. Умирово Бакалинско-

го района РБ. 



251

3. Рыцева Любовь Игнатьевна 1956 г.р. с. Умирово Бакалин-
ского района РБ. 

4. Чубараев Геннадий Иванович 1936 г.р. с. Умирово Бакалин-
ского района РБ. 

5. Чубараева Анфиса Тимофеевна 1939 г.р. с. Умирово Бака-
линского района РБ. 

Опубликованные.
II. Всероссийская перепись населения 2010 года. Официаль-

ные итоги с расширенными перечнями по национальному соста-
ву населения и по регионам (Приложение 2). https://www.gks.ru/
free_doc/new_site/perepis2010/croc/results2.html (Дата обращения: 
10.04.2020).

III. Литература.
1. Макаров Г.М. «Традиционные аэрофоны татар Волго-Камья 

(Проблемы генезиса и исторической реконструкции)» автореф. 
дис. на соиск. учен. степ. канд. искусствоведения (17.00.02). – Ка-
зань, 2004 г. – 28 с.

2. Шагапова Г.Р. Башкирские народные игры. – Уфа, РИЦ 
БашГУ, 2008. – 141 с.

3. Шагапова Г.Р. Семантика игровой культуры башкирского  
этноса. – Уфа, РИЦ БашГУ, 2008. – 145 с.



252

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ

РАЗДЕЛ 1. ПЛЕНАРНЫЕ ДОКЛАДЫ

Адиев Асланбек Залимханович, ученый секретарь Регио-
нального центра этнополитических исследований Дагестанского 
федерального исследовательского центра Российской академии 
наук, кандидат политических наук (Махачкала)

Бикметов Евгений Юрьевич, профессор кафедры менед-
жмента и маркетинга Уфимского государственного авиационного 
технического университета, доктор социологических наук, про-
фессор (Уфа)

Ершова Гузель Николаевна, преподаватель кафедры Госу-
дарственного, муниципального управления и социологии Казан-
ского национального исследовательского технологического уни-
верситета, кандидат исторических наук (Казань)

Овчинников Александр Викторович, научный сотрудник 
Лаборатории трансдисциплинарных исследований познания, язы-
ка и социальных практик философского факультета Националь-
ного исследовательского Томского государственного университе-
та, кандидат исторических наук (Томск)

Уразова Амина Ильдусовна, директор Института истории 
и государственного управления БашГУ, кандидат исторических 
наук, доцент (Уфа)

Фролов Константин Андреевич, преподаватель Инсти-
тута русского языка им. А.С. Пушкина, магистрант НИУ ВШЭ  
(Москва)

Фролова Ирина Васильевна, заместитель директора по на-
учной работе Института истории и государственного управления 
БашГУ, доктор философских наук, профессор (Уфа)

Храмова Евгения Валерьевна, доцент кафедры конфликто-
логии Казанского федерального университета, кандидат политиче-
ских наук (Казань)



253

РАЗДЕЛ 2. НАУЧНО-МЕТОДИЧЕСКИЕ РАЗРАБОТКИ
К ПРОВЕДЕНИЮ МАСТЕР-КЛАССОВ, 

ВОРКШОПОВ, ФОРСАЙТ-СЕССИЙ

Бигнова Марина Ринатовна, заместитель директора по 
научно-методической работе МБОУ «Лицей № 106 «Содруже-
ство», кандидат философских наук (Уфа)

Голиков Сергей Владимирович, доцент кафедры менед-
жмента и маркетинга Уфимского государственного авиационного 
технического университета, кандидат социологических наук, до-
цент (Уфа)

Гомзин Андрей Игоревич, аспирант 2 курса Института авиа-
ционных технологий и материалов, инженер-исследователь кафе-
дры МиФМ Уфимского государственного авиационного техниче-
ского университета (Уфа)

Гуриева Светлана Дзахотовна, заведующая кафедрой со-
циальной психологии Санкт-Петербургского государственного 
университета, доктор психологических наук, профессор (Санкт-
Петербург)

Даутова Танзиля Ахтямовна, доцент кафедры государствен-
ного управления Института истории и государственного управле-
ния БашГУ, кандидат социологических наук, доцент (Уфа)

Иванова Алла Дмитриевна, доцент кафедры социологии и 
социальных технологий Уфимского государственного авиацион-
ного технического университета, кандидат педагогических наук, 
доцент (Уфа)

Игнатьева Оксана Николаевна, доцент кафедры государ-
ственного управления Института истории и государственного 
управления БашГУ, кандидат социологических наук, доцент (Уфа)

Исламов Руслан Рафаэльевич, доцент кафедры государ-
ственного управления Института истории и государственного 
управления БашГУ, кандидат педагогических наук (Уфа)

Ли Сергей Александрович, руководитель Центра довузов-
ской подготовки и работы с абитуриентами Уфимского государ-
ственного авиационного технического университета, старший 
преподаватель кафедры философии и истории (Уфа)



254

Муругова Оксана Владимировна, аспирант 3 года обуче-
ния Института авиационных технологий и материалов, ассистент 
кафедры сварочных, литейных и аддитивных технологий Уфим-
ского государственного авиационного технического университета 
(Уфа)

Надыршин Тимур Маратович, младший научный сотруд-
ник Института этнологических исследований им. Р.Г. Кузеева 
УФИЦ РАН (Уфа)

Сизоненко Зарина Лероновна, доцент кафедры государ-
ственного управления Института истории и государственно-
го управления БашГУ, кандидат социологических наук, доцент 
(Уфа)

Сулейманова Маргарита Нугмановна, доцент кафедры 
истории Республики Башкортостан, археологии и этнологии Ин-
ститута истории и государственного управления БашГУ, кандидат 
исторических наук, доцент (Уфа)

Шагапова Гулькай Рахимьяновна, доцент кафедры исто-
рии России, историографии и источниковедения Института исто-
рии и государственного управления БашГУ, кандидат историче-
ских наук, доцент (Уфа)

Шлягина Евгения Николаевна, аспирант кафедры общей 
социологии и социальной работы факультета социальных наук 
Национального исследовательского Нижегородского государ-
ственного университета им. Н.И. Лобачевского (Нижний Нов
город)

Шпилев Дмитрий Анатольевич, профессор кафедры крими-
нологии Нижегородской академии МВД России, профессор кафе-
дры общей социологии и социальной работы факультета соци-
альных наук Национального исследовательского Нижегородского 
государственного университета им. Н.И. Лобачевского, доктор со-
циологических наук, доцент (Нижний Новгород)

Яппарова Дилара Ильдаровна, старший преподаватель ка-
федры менеджмента и маркетинга Уфимского государственного 
авиационного технического университета (Уфа)



255

РАЗДЕЛ 3. ДОКЛАДЫ И ВЫСТУПЛЕНИЯ 
МОЛОДЫХ УЧЕНЫХ

Абдуллина Элина Ильдаровна, студентка 3 курса направле-
ния подготовки «Государственное и муниципальное управление» 
ИИГУ БашГУ (Уфа)

Аглетдинов Камиль Альфредович, студент 4 курса направ-
ления подготовки «История» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Адиатуллина Диана Радиковна, студентка 2 курса направ-
ления подготовки «Теология» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Азаматова Аселя Рашитовна, студентка 4 курса направле-
ния подготовки «Теология» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Ахмеджанова Дилара Ураловна, студентка 4 курса направ-
ления подготовки «История» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Бражникова Ксения Павловна, студентка 3 курса направле-
ния подготовки «Государственное и муниципальное управление» 
ИИГУ БашГУ (Уфа)

Дубовкина Ксения Юрьевна, студентка 3 курса направле-
ния подготовки «Государственное и муниципальное управление» 
ИИГУ БашГУ (Уфа)

Дутова Диана Владимировна, студентка 4 курса направле-
ния подготовки «История» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Идиятуллина Гузель Айратовна, студентка 4 курса направ-
ления подготовки «История» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Исмагилов Дахи Айдарович, студент 4 курса направления 
подготовки «Теология» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Карповский Александр Александрович, студент 4 курса 
направления подготовки «История» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Клепцов Кирилл Игоревич, студент 4 курса направления 
подготовки «История» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Минуллина Элина Мансуровна, студентка 3 курса направ-
ления подготовки «Государственное и муниципальное управле-
ние» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Рахматуллаев Маъруфджан Рахматович, магистрант 3 кур-
са направления подготовки «Подготовка служителей и религиоз-
ного персонала религиозных организаций» Болгарской исламской 
академии (Болгар)



Седова Анастасия Павловна, студентка 3 курса направле-
ния подготовки «Государственное и муниципальное управление» 
ИИГУ БашГУ (Уфа)

Селиванова Светлана Сергеевна, младший научный со-
трудник ИСЭИ УФИЦ РАН, магистрант БашГУ (Уфа)

Сираева Арина Ильдаровна, студентка 2 курса направления 
подготовки «История» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Тарасенко Елена Александровна, студентка 4 курса направ-
ления подготовки «История» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Уршеева Светлана Рашитовна, магистрант 2 курса направ-
ления подготовки «Государственное и муниципальное управле-
ние» ИИГУ БашГУ (Стерлитамак)

Утешев Арман Асанович, магистрант 3 курса направления 
подготовки «Подготовка служителей и религиозного персонала ре-
лигиозных организаций» Болгарской исламской академии (Болгар)

Хабатуллина Римма Рафаилевна, студентка 3 курса направ-
ления подготовки «Государственное и муниципальное управле-
ние» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Хайретдинов Азат Ильшатович, студент 2 курса направления 
подготовки «Информационная безопасность» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Хакимова Зульфия Эркиновна, прикрепленный соискатель 
факультета философии и социологии БашГУ (Уфа)

Чубараева Аделия Андреевна, студентка 2 курса направле-
ния подготовки «История» ИИГУ БашГУ (Уфа)

Подписано в печать ______.06.2020. Формат 60х841/16. Усл. печ. л. 11,97. 
Тираж 100 экз. Заказ № 200635. Отпечатано в КП РБ Издательство «Мир печати». 

450076, г. Уфа, ул. Аксакова, 45. Тел.: 251-72-95.

СООТНОШЕНИЕ КОНФЕССИОНАЛЬНОЙ, ЭТНИЧЕСКОЙ, 
РЕГИОНАЛЬНОЙ И ГРАЖДАНСКОЙ ОБЩЕРОССИЙСКОЙ 
ИДЕНТИЧНОСТИ В ОБЩЕСТВЕННОЙ И ПОЛИТИЧЕСКОЙ 

СРЕДЕ РЕСПУБЛИКИ БАШКОРТОСТАН

Сборник статей по материалам Всероссийской молодежной 
научной школы-конференции 

26–28 марта 2020 года


