
НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 1

Абакан•2016

Правительство Республики Хакасия
Министерство образования и науки Республики Хакасия

Администрация Таштыпского района
Хакасский научно-исследовательский институт языка, литературы и истории

НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ 
Саяно-Алтая

И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ
Материалы Третьей Международной научной конференции, 

посвященной 155-летию со дня рождения хакасского просветителя, 
лингвиста, этнографа Ивана Матвеевича Штыгашева 

(26-28 октября 2016 года)



2 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

©Хакасский научно-исследовательский институт языка и  
   литературы, 2016.

ISBN 

УДК 316.7
ББК 63.3 (2Рос)
Н 30

Печатается в рамках проекта регионального конкурса 
Российского гуманитарного научного фонда №16-11-19501

доктор филологических наук, профессор 
Карпов В. Г.

кандидат исторических наук, доцент 
Степанов М. Г.

Рецензенты: 	

Редакционная коллегия: 	 отв. редактор доктор исторических наук, профессор 
			   Тугужекова В. Н.  
			   отв. секретарь Великих Т. Г.
			   кандидат исторических наук Данькина Н. А.
			   кандидат филологических наук Чебочакова И. М.
	

Народы и культуры Саяно-Алтая и сопредельных территорий. Материалы 
Третьей Международной  научной конференции, посвященной 155-летию со дня 
рождения хакасского просветителя, лингвиста, этнографа Ивана Матвеевича 
Штыгашева (26-28 октября 2016 года). – Абакан: ООО «Книжное издательство 
«Бригантина», 2016. – 172 с.

   Н 30

User
Записка
убрать тире



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 3

                                               Содержание

Приветственное слово заместителя Главы Республики Хакасия - 
Председателя Правительства Республики Хакасия  И. Г. Смолиной...........................6

К 155-ЛЕТИЮ ХАКАССКОГО ПРОСВЕТИТЕЛЯ, ПИСАТЕЛЯ, 
ЛИНГВИСТА, ЭТНОГРАФА ИВАНА МАТВЕЕВИЧА ШТЫГАШЕВА……..............6

Тугужекова В. Н.  
Вклад Ивана Матвеевича  Штыгашева в развитии духовной культуры Хакасии……..….6
Салата Г. А.
Хакасский «Ломоносов» – Иван Матвеевич Штыгашев……….............................13
Кошелева А. Л. 
Литературное наследие просветителя и миссионера И. М. Штыгашева: 
жанрово-стилистическое своеобразие………........................................................................14
Минеева М. С., Валеев Р. М.                                                                           
Казанская учительская семинария и обучение И. М. Штыгашева  (1882-1885 гг.)….......20
Данькина Н. А.
Педагогическая деятельность Ивана Матвеевича Штыгашева….......................................22
Майнагашева Н. С.
О литературном наследии И. М. Штыгашева……….............................................................24
Шапошников 
Владимир Николаевич Штыгашев  – продолжатель дела сынов рода Сор………............28 
Могилат Р. 
Промысл  Божий и смысл испытаний человека в мировоззрении 
отца Иоанна Штыгашева (по книге «Поступление в училище и продолжение 
учения шорца (алтайца) Ивана Матвеева Штыгашева»)……..............................................30

ЭТНОГРАФИЯ НАРОДОВ САЯНО-АЛТАЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫХ 
ТЕРРИТОРИЙ………............................................................................................................33

Варику К.
Алтай и Гималаи: культурные связи…...................................................................................33
Санжиева Т. Е.
Семантика шаманских обрядов предбайкальских бурят начала XXI в………..........…….42
Енчинов Э. В. 
Месяцы и фазы луны в алтайской культуре……...................................................................47
Ушницкий  В. В.                                                                          
Тубалары: таежный этнос Северного Алтая…................................................................….51
Чулууны Э.
Монгольский народный музыкальный инструмент – Цуур….............................................53

ПРОСВЕТИТЕЛЬСКАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ 
ЦЕРКВИ……………….......................................................................................................…56

Валеев Р. М., Хабибуллин М. З., Валеева Р. З.                                                                                                                            
Феномен историко-конфессионального изучения народов Среднего Поволжья, 
Приуралья и Сибири в Казанской духовной академии во второй половине 
XIX – начале XX вв. …………………....................................................................................56



4 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Кимеев В. М.  
Роль православных миссионеров в формировании новой идентичности шорцев…….....62
Дацышен В. Г.
Хакасы и православная миссия в Усинско-Урянхайском крае….........................................64
Чертыков В. К.
Даты основания православных приходов на территории Хакасии (вторая половина 
XVIII – начало XX века)….................................................................................................….70
Бурнаков А. А.
Религиозная ситуация в Таштыпском районе Хакасии в начале XX вв……...............….73
Протоирей  Мшенецкий Р.
Православная молодежная миссия в Хакасии…….........................................................…76

ИСТОРИЧЕСКОЕ ПРОШЛОЕ И НАСТОЯЩЕЕ НАРОДОВ САЯНО-АЛТАЯ….79

Такаши Осава, Есин Ю.Н.
Новое открытие древних тюркских рунических надписей и тамг раннего 
средневекового периода в степи близ горы Уйтаг. (По материалам совместной 
Хакасско-Японской экспедиции весной 2015 г.).................................................................79
Валеев Р. М., Мартынов Д. Е., Мартынова Ю.А., Минеева М. С., Тугужекова В. Н. 
Вновь открытые источники о научном путешествии Н.Ф. Катанова в 1889-1892 гг. 
в фондах Архива Русского географического общества……….....................................….83
Каташев М. С.
К вопросу о состоянии лесного фонда Алтайского горного округа на начальном 
этапе реформирования производственно-хозяйственного комплекса Кабинета 
(80-е гг. XIX в.)…....................................................................................................................86
Шекшеев А. П.
Неизвестный сибирский Корнилов и его поход.  Эпизод Гражданской войны	..……….88
Барабаш В. П. 
Проблемы становления высшего образования в сфере культуры в Восточной Сибири 
(1960 – 1980-е гг.)……….......................................................................................................97
Тензин Ч. М - Х.
Социальная динамика этноконфессиональной ситуации в Туве..................................….99
Анайбан З. В.
Молодежь Хакасии: этнодемографический аспект….........................................................103 
Кискидосова Т. А.  
Черногорск. Начало строительства нового города…........................................................106
Лушникова О. Л.
Культурно-познавательный туризм в Хакасии.............................................................….108
Тиникова Е. Е.
Урбанизационные процессы в среде хакасского этноса……..........................................113

ЯЗЫК И  КУЛЬТУРНОЕ  НАСЛЕДИЕ  НАРОДОВ РОССИИ….............................118

Хисамитдинова Ф. Г.
Отношение башкирского языка к восточнотюркским языкам….....................................118 
Селютина И. Я.
Сложные гласные звуки в тюркских языках Южной Сибири и особенности 
обозначения их на письме....................................................................................................125



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 5

Каксин А. Д.
О семантической нагрузке междометия ыйу в хакасском языке….................................130
Чертыкова М. Д.
Третичность формирования восприятия и его глагольное выражение 
в хакасском языке….............................................................................................................132
Белоглазов П. Е.                                                                                                                     
Многозначность корневых слов в хакасском языке…......................................................136
Чебочакова И. М.
Прилагательные с диминутивными аффиксами в хакасском языке: 
общая характеристика….....................................................................................................138
Кызласов А. С.
К вопросу функционирования устной формы современного 
хакасского языка …….........................................................................................................142
Каскаракова З. Е.
Диалектные названия растений в хакасском языке………...............................................145
Чаптыкова Ю. И.
Особенности сказаний К. Бастаева……............................................................................148
Ганболд И.
Воспитательное значение народных песен и их особенности (на примере народных 
песен Западной Монголии)……….....................................................................................151

ИСТОРИЧЕСКОЕ    КРАЕВЕДЕНИЕ……..................................................................155

Патачакова З. С.
Жизненный и творческий путь  Ивана Матвеевича Штыгашева на уроках 
хакасского языка и литературы…......................................................................................155
Кайдаракова О. Г.
Иоанн Матвеевич Штыгашев – достойный сын хакасского народа…...........................148
Ултургашева Б. А.
Судьба монахинь Матурского женского монастыря Иверской иконы Божией Матери 
в годы советской власти…..................................................................................................156
Нагайцев Е. М.  
«Смелые» люди матурцы……............................................................................................160
Мамышева Е. П.  
Ананий Тимофеевич Казанаков (1886-1950) (К 130-летнему юбилею)….....................166
Шулбаев В. К.
Слово о матерях и вдовах воинов, погибших в Великой Отечественной войне 
1941–1945 гг…….................................................................................................................169

Список сокращений ……....................................................................................….172

Сведения об авторах…….........................................................................................172



6 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Приветственное слово заместителя Главы 
Республики Хакасия - Председателя Правительства 

Республики Хакасия  И. Г. Смолиной

Уважаемые участ-
ники Третьей Меж-
дународной научной 
конференции «Наро-
ды и культуры Южной 
Сибири и сопредель-
ных территорий», по-
свящённой посвящен-

ной 155-летию со дня рождения хакасского про-
светителя, писателя, лингвиста, этнографа Ивана 
Матвеевича Штыгашева

Отмечая огромное значение личности и вклад 
писателя и священнослужителя, миссионера и 
просветителя в развитие культуры и образования 
Республики Хакасия, в целях сохранения и по-
пуляризации его наследия и в связи с 155-летием 
со дня рождения Ивана Матвеевича Штыгашева 
21 января 2016 года Президиум Правительства 
Республики Хакасии объявил 2016 год - Годом 
Ивана Штыгашева (1861 - 1915 гг.).

Постановлением Правительства Республики 
Хакасия был утверждён план, который включает 
в себя 21 целевое мероприятие. Среди них: web-
семинар «О просветительской деятельности И. 
М. Штыгашева»; единый республиканский урок 
«И. М. Штыгашев — миссионер-просветитель, 
переводчик, учитель»; республиканский этап все-
российского конкурса «За нравственный подвиг 
учителя», также посвящённого 155-летию со дня 
его рождения и другие. Хакасским институтом 
развития образования и повышения квалификации 
написаны методические рекомендации по про-
ведению единого открытого урока, посвящённого 
Ивану Матвеевичу Штыгашеву, которые разме-
щены на сайте института. Они были озвучены на 
вебинаре и направлены письмом в муниципальные 
управления образования, государственные обще-
образовательные организации. 

Хакасской национальной библиотекой им. 
Н. Г. Доможакова была подготовлена виртуаль-
ная выставка «Патриот великой России» о И. М. 
Штыгашеве. 

Жизнь и творчество Ивана Штыгашева объеди-
няет несколько территорий: Республику Хакасия, 
Республику Алтай и Кемеровскую область, поэтому 
заповедник «Хакасский» совместно с администра-
цией Таштыпского района и Хакасским отделением 
Русского географического общества с 20 июня по 
26 декабря 2016 года запланировали проведение 

эколого-исторических акций «Духовными тропами 
Ивана Штыгашева» по заповеднику «Хакасский» 
и заказнику «Позарым», по территории которых 
пролегает часть основных жизненных маршрутов, 
пройденных И.М. Штыгашевым. Главной целью 
мероприятий, связанных с 155-летием Ивана Мат-
веевича Штыгашева, является патриотическое вос-
питание населения, сохранение и популяризация 
наследия первого шорского писателя, поэта.

Первый этап запланированных акций был 
пройден в середине июня. Он носил разведыва-
тельный и подготовительный характер. По терри-
тории заказника «Позарым», через озеро Позарым 
до перевала Кызылоюк было пройдено порядка 
200 км. Основной, самый продолжительный и 
протяженный этап экспедиции стартовал 1 июля 
2016 г. В  торжественном старте мероприятия 
приняли участие глава Таштыпского района, пред-
ставители заповедника «Хакасский», Хакасского 
регионального отделения РГО, священники Рус-
ской Православной церкви города Абазы и Таш-
тыпского района, Председатель Совета старейшин 
Таштыпского района. Участникам экспедиции 
прошли по Саянскому хребту, рекам Каратош и 
Позарым, вдоль границы с республикой Тыва. Его 
протяженность более 300 км.

Много сделано и на родине И.М. Штыгашева в 
Таштыпском районе и конкретно в с. Матур. Еще в  
декабре прошлого года в стенах Матурской школы 
состоялась научно-общественная конференция, 
посвященная памяти просветителя, миссионера, 
писателя. Организаторами конференции выступи-
ли Хакасский научно-исследовательский институт 
языка, литературы и истории и администрация 
Таштыпского района. Открыт стенд «Гордость 
Таштыпского района» с портретом Ивана Матвее-
вича, прошел районный фестиваль «Родной язык 
– душа моя», районные соревнования по вольной 
борьбе с приглашением спортсменов Республики 
Хакасия, Республики Тыва, Кемерова. Новокуз-
нецка, посвященные 155-летию со дня рождения 
И. Штыгашева.

Примечательно то, что Дни тюркской письмен-
ности культуры в Хакасии в 2016 году прошли 
под именем Ивана Матвеевича Штыгашева. В 
республике планируется снять документальный 
фильм о нем, а на месте примерного захоронения 
возвести часовню.

Вся жизнь Ивана Матвеевича — образец верно-



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 7

сти делу просвещения народов Южной Сибири, милосердия и высочайшей духовности. Его огромный 
духовный мир, накопленные опыт и мудрость снискали доверие и любовь поколений. Вот почему так 
важно изучение и популяризация творческого, научного, литературного и духовного наследия этого 
человека.

В дни проведения конференции жизнь и творчество И. М. Штыгашева объединили ученых Ин-
дии, Японии, Франции, Монголии, России. Российская Федерация представлена такими субъектами 
как Кемеровская область, Республика Алтай, Республика Тыва, Республика Бурятия, Республика 
Башкортостан, Красноярской край, Новосибирская область, а также Республика Татарстан, где Иван 
Матвеевич окончил Казанскую учительскую семинарию. Необходимо отметить, что 30 июня 2016 г. 
в рамках VI Международного культурно-исторического форума «Историко-культурное наследие как 
ресурс социокультурного развития» было подписано соглашение о торгово-экономическом, научно-
техническом, социальном и культурном сотрудничестве между Республикой Татарстан и Республикой 
Хакасия. В рамках этого договора, а также по приглашению оргкомитета на конференцию прибыла 
большая делегация из Татарстана.

Хочется завершить свое приветственное выступление словами алтайского писателя Бронтоя Янгови-
ча Бедюрова о И. М. Штыгашеве, в которых очень хорошо, на наш взгляд, раскрыта характеристика его 
личности: «Замечательный самородок, человек необычайного пытливого ума, глубокой внутренней, при-
родной культуры, помноженной на христианские добродетели и образованность, талантливый публицист 
и лингвист, владеющий, кроме русского, на котором писал и творил, еще тремя тюркскими наречиями 
Алтая – шорским, сагайским и телеутским, которые были для него в равной степени родными – своей 
творческой и жизненной фигурой он как бы объединяет воедино три современных этноса – алтайцев, 
хакасов и шорцев…». Желаем участникам конференции плодотворной работы, новых открытий о жизни 
и деятельности И. М. Штыгашева, укрепления научных связей и дальнейшего сотрудничества. 

С уважением, заместитель  Главы Республики Хакасия –
Председателя Правительства Республики Хакасия  
И. Г. Смолина                                                                     

User
Записка
текст в 2 столбика



8 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

группы Горной Шории и  русское население. Освоение 
территории русскими относится к середине ХVIII в. 

После присоединения Хакасии к  России (1707) 
и заключения Кяхтинского мира с Китаем (1718) 
возникла необходимость освоения земель и орга-
низация форпостов. В 1745 г. по секретному указа-
нию Российского Сената для этих целей было про-
ведено исследование и описание территорий юга 
Сибири. В районе реки Таштып работал инженер 
– капитан Сергей Плаутин. В своем исследовании 
он писал: «Пятая татарская волость, именуемая 
Бельтырская, лежит оная по обеим сторонам реки 
Таштып. Татары  оной волости есть двоеданные, 
платят ясак в г. Кузнецк и дают алман Зенгорскому 
владельцу».

В 1758 г., когда китайцы сосредоточили войска 
близ  русской границы, была принята секретная 
сенатская инструкция о строительстве «Кузнецкой 
военной линии Северного присаянья от Саянского 
острога до Бийска протяженностью 298 верст». В 
течение лета были простроены форпосты Монок-
ский, Арбатский и Таштыпский. 

В 1768 г. было дано разрешение о поселении 
казаков возле  существующих форпостов. Этот 
год считался годом основания казацких поселений 
Кебеж, Шадат, Монок, Арбаты, Таштып, казачьей 
заимки Большой Луг.

В 1772 г. немецкий ученый П. С. Паллас писал: 
«По левую  сторону Таштыпа имеется 5 дворов, за 
несколько лет построенными Красноярскими каза-
ками, испросившими дозволения содержать  здесь,  
на Таштыпе, пограничный  караул из доброй воли 
с тем только чтобы ихние потомки освобождены 
были от рекрутского набора, иначе оное место 
должны были караулить татары».

В 1822 г., когда был принят «Устав об управ-
лении иногородцев», Таштыпская земля вошла 
в состав Степной Думы соединенных разнород-
ных племен. На территории Таштыпской земли, 
позднее входившей в Сагайскую Степную Думу, 
находилось 10 стойбищ, 13 юрт, где проживало 
900 человек».

Было проведено разграничение Томской и 
вновь создаваемой Енисейской губернии. Матур-
ский улус остался в ведении  Кузнецкого округа 
Томской губернии.

За время своего губернаторства в Сибири (с 
1822 по 1831 гг.) А. П. Степанов обследовал всю 
губернию, в том числе ее южную часть. Он проехал 
и по Таштыпской земле.

После переправы через реки Есь, Имек А. П. Сте-
панов прибыл в  Таштыпский форпост, который 
стоял «у подножия возвышенности, осененной 

К 155-ЛЕТИЮ ХАКАССКОГО ПРОСВЕТИТЕЛЯ, ПИСАТЕЛЯ, ЛИНГВИСТА, 
ЭТНОГРАФА ИВАНА МАТВЕЕВИЧА ШТЫГАШЕВА

В. Н. Тугужекова

Вклад Ивана Матвеевича Штыгашева 
в развитие духовной культуры Хакасии

В статье на фоне исторических событий кон-
ца ХIХ – начала ХХ вв. раскрывается жизненный 
и творческий путь известного хакасского, алтай-
ского и шорского просветителя, публициста, линг-
виста, миссионера Ивана  Матвеевича Штыгаше-
ва, его вклад в распространение христианства и 
просвещение на территории Саяно-Алтая.

V. N. Tuguzhekova

Ivan Matveevich Shtygashev’s contribution  
to the development of spiritual culture of 

Khakassia

The article covers a life and creative journey of the 
famous Khakass, Altai and Shor enlightener, publicist, 
linguist, missionary Ivan Matveevich Shtygashev, 
his contribution to spreading of Christianity and 
enlightenment in the territory of the Sayan-Altai 
against the background of the historical situation of 
the late XIX – early XX centuries.

В 2016 г. исполняется 155 лет со дня рождения 
Ивана (Иоанна) Матвеевича Штыгашева – извест-
ного  хакасского, алтайского и шорского просвети-
теля, публициста, лингвиста, миссионера Русской 
Православной Церкви, сыгравшего важную роль 
в формировании национального художественного 
сознания и культуры народов Саяно-Алтая. Извест-
ный алтайский писатель Б. Я. Бедюров считает, что 
изучение работ Штыгашева позволит значительно 
расширить представление о нем как о фигуре, 
объединяющей собой, своим жизненным и творче-
ским подвижничеством три современных народа: 
алтайцев, хакасов и шорцев. По отцу он из шорцев, 
мать – сагайка, он является  алтайским писателем, 
равно как и хакасским, и шорским.

Родился И. М. Штыгашев в 1861 г. в улусе Ма-
тур, входившего тогда в Кондомо-Карачерскую во-
лость Кузнецкого округа Томской губернии. (Сейчас 
это Таштыпский район Республики Хакасия).

Несколько слов об истории данного региона. 
В XVII в. территория современного Таштыпского 
района входила в  состав Алтырского княжества 
енисейских кыргызов. Основную часть населения 
составляли кыргызы – алтырцы и бельтыры. В 
1703 г. значительная часть населения княжества 
была уведена в Джунгарское  ханство. Террито-
рию  района постепенно заселяют родоплеменные 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 9

гребнем лиственничных деревьев, на плоскости 
крутого  берега реки Таштып. Из Таштыпа видны 
к востоку горы Джилан и Бонза; а к юго-западу 
на пространстве 100 верст вершины снежные». 
После Таштыпа губернатор отправился верхом до 
Арбатов через Джиланы.

Арбатский  форпост представлял собой «по-
луразрушенное укрепление, во всем похожее на 
укрепление Таштыпское». Увидев Арбатскую до-
лину, А. П. Степанов писал: «Утесы гор составляют 
великолепную ротонду, на которой покоится лазур-
ный купол небес». Затем по течению р. Абакан на 
лодке он добрался до станины Монок. Пересев в 
Моноке в карету, А. П. Степанов продолжил путь 
на восток вдоль границы. Восхищаясь  увиденным, 
он отмечал: «Места, которые занимают станицы, 
могут почесться прекраснейшими во всей губер-
нии. Природа наделила их всем в изобилии: полями 
плодородными, рыбой, дичью, зверем, рогатым 
скотом и конями. За то и люди здесь не остаются 
неблагодарными. Они занимаются рачительно 
хлебопашеством и скотоводством; живут чрез-
вычайно опрятно, смирно, спокойно, прославляя 
бога и царя».

В 30-е гг. XIX в. Таштыпский форпост и при 
нем казачье поселение имели 66 дворов, в кото-
рых проживало 307 мужчин и 264 женщины. В 
Имекской деревне в 15-ти дворах проживало 53 
мужчины и 47 женщин.

В Таштыпе имелась каменная церковь, строи-
тельство которой велось в конце 20-х – начале 
30-х гг. XIX в. Первое упоминание в архивных 
документах о строительстве церкви относится к 1 
июня 1828 г. Церковь строилась на пожертвования 
православного прихода. Фамилии жертводателей 
вносились в шнуровую книгу таштыпского свя-
щенника Тимофея Тюшнякова. Строительные 
работы производил урядник Иван Сипкин. Офици-
ально освещение церкви и  начало богослужения 
началось в 1835 г. с присвоением Красноярским 
духовным управлением названия: «Таштыпская  
Христорождественская церковь во имя святых 
первоверховных апостолов Петра  и Павла» с 
перечислением населенных пунктов, входивших 
в приход. При церкви существовал общественный 
орган из 5 человек, избираемый прихожанами: 
староста – 1 человек, трапезники – 2 человека, на 
«подновку храма» – 2 человека. Сначала в этот 
орган входили только казаки. 

В конце XIX – нач. XX вв. на Таштыпской зем-
ле  работало 10 учебных заведений. Первая школа 
была создана в конце 1870-гг. в  Матуре. В 1883 г. 
в Таштыпе было открыто церковно-приходское 
училище. В 1912-1913 гг. открылись Чиланская 
школа I ступени, Анчульское и Имекское одно-
классные училища.

В 1905 г. в Матуре был образован церковный 

приход Алтайской духовной миссии. В состав 
прихода входили улусы Анжуль, Балык, Килчек, 
Кулан, Тлачек, где  проживало около 500 шорцев. 
Сюда же были приписаны 11 улусов сагайцев 
Минусинского уезда с населением 1500 человек. 
В 1911 г. была построена церковь  в с. Матур. 
Средства на ее строительство были выданы архие-
пископом Томским и Барнаульским Макарием и 
санкт-петербургским купцом II гильдии Михаилом 
Дмитриевичем Усовым.

В 1913 г. также на средства М. Д. Усова был 
организован Матурский Иверский женский мона-
стырь. У монастыря имелась арендованная земля 
в 32 десятины, из них  12 десятин – усадьба и вы-
пас для скота, 10 десятин – покосные угодья и 10 
десятин – пашня. В 1916 г. в женском монастыре 
проживали одна монахиня и 27 сестер. В 1926 г. 
монастырь был закрыт, часть монахинь пересели-
лась в с. Анжуль, где образовался  Анжульский 
монастырь во главе с епископом Амфилохием. 30 
апреля 1931 г. епископ Амфилохий был арестован 
и заключен в тюрьму при Минусинской исправи-
тельной  колонии, вместе с ним были арестованы 
священник и все сестры монашеской общины.

Именно с Матуром связана жизнь и судьба 
Ивана (Иоанна) Матвеевича Штыгашева (1861-
1915), замечательного самородка, талантливого 
публициста и лингвиста, владевшего шорским, 
сагайским и алтайским наречиями.  

Его отец  Ананий Штыгашев, после крещения 
нареченный Матвеем, происходил из рода Кара-
шор племени шорцев, мать Евдокия  – сагайка. В 
семье Штыгашевых было семь сыновей – Дмитрий, 
Иосиф, Сампсон, Семен, Иван, Тарасий и три до-
чери – Мария, Ирина, Агрипина.  Отец мечтал 
обучить грамоте своих детей, первых двух сыновей 
отправил в ближайшую миссионерскую школу 
миссионера  В. И. Вербицкого. Эпидемия холеры 
унесла пять человек из многочисленной семьи 
Штыгашевых, в том числе и отца. У семьи насту-
пили тяжелые времена. Родственники оказывали 
помощь друг другу как могли. По примеру старших 
братьев Иосифа и Сампсона, окончивших школу, 
Иван начал изучать азбуку. По напутствию брата 
Сампсона у Ивана появилось огромное желание 
продолжить образование.  В 1877 г. после долгих 
уговоров мать отпускает его на учебу  в село Ку-
зедеево Кузнецкого округа (с 1882 г. уезд) в мис-
сионерскую школу, что за триста верст от Матура. 
Позднее в своих художественных воспоминаниях 
он расскажет об этой тяжелой дороге в школу.

Во второй половине ХIХ в. наступает острый 
этап в христианизации малых народов России, 
это обосновывалось переходом церкви к новым 
организационным формам, рассчитанным на по-
стоянное действие миссии среди коренного насе-
ления преимущественно мирным путем. В связи 



10 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

с этим активизировалась миссионерская деятель-
ность Русской православной церкви в Сибири и на 
Дальнем Востоке.

Первым миссионером Кузнецкого отделения 
Алтайской духовной миссии был назначен Василий 
Иванович Вербицкий (1827-1890). В. И. Вербицкий, 
сын диакона, обучался в Нижегородской духовной 
семинарии. После ее окончания несколько лет учи-
тельствовал. По приглашению своего двоюродного 
брата Стефана Ландышева 12 января 1853 г. он приез-
жает на Алтай и поступает на службу в Алтайскую 
духовную миссию. Здесь В. И. Вербицкий сначала 
был рукоположен в диаконы, затем в священники. 
Занимался обучением грамоте «инородческих» 
детей в Улалинском миссионерском училище, с 
1885 г. – священник Майминского инородческого 
прихода. В декабре 1858 г. он переезжает в ино-
родческий улус Кузедеевский. 

Отец Василий собирал по окрестным улусам 
подростков 11-13 лет и обучал их в своем доме 
грамоте. В 1859 г. им была открыта первая мис-
сионерская школа в селе Калтане, а через два 
года вторая в улусе Кузедеевском. В школах пре-
подавались грамота, Закон Божий, арифметика, 
Священная история и церковное пение. Наиболее 
способные выпускники школ продолжали обра-
зование в Улалинском миссионерском училище, 
основанном в 1867 г. 

В. И. Вербицкий в 1883 г. в должности по-
мощника начальника миссии был переведен в 
главный стан миссии – Улалу, где в 1890 г. умер и 
похоронен на несохранившемся ныне миссионер-
ском кладбище.

В. И. Вербицкий был одним из первых русских 
тюркологов, автор большого количества работ по 
истории, этнографии и лингвистике алтайцев. 

Иван Штыгашев проявил себя в школе при-
лежным и старательным учеником. В 1879 г. он, 
как переводчик, сопровождал начальника Алтай-
ской духовной миссии архимандрита (высший 
чин монашеского духовенства) Владимира в его 
поездке по Шории и в Аскизскую Степную Думу 
к сагайцам.

В Аскизе письмоводитель Думы Ефим Катанов 
предложил Ивану поработать писарем, дважды с 
почтой он выезжал в Минусинск. Штыгашев пи-
сал: «Время уходило на бесполезную переписку 
бумаг, я ничего еще не сделал для себя лично». 
Через месяц он покинул Аскиз, направляясь в Ма-
тур, остановился на ночлег в станице Таштып, где 
казаки ему предложили остаться здесь учителем.  
Он согласился, думая пополнить круг  собствен-
ных знаний, а преподавание будет способствовать 
совершенствованию собственного русского языка. 
В школе училось 9 мальчиков и 1 девочка. Затем 
за счет учеников из ближайших улусов число их 
возросло до 19. По окончании учебного года Иван 

возвратился в Матур и организовал строительство 
небольшой часовни. Летом 1880 г. в Матур приехал 
Вербицкий, освятил часовню и предложил Ивану 
вместе с ним отправиться в Улалу (ныне Горно-
Алтайск) для продолжения учебы  в Центральном 
миссионерском училище. В Улале находилась и 
резиденция главы Алтайской Духовной миссии.

Начальник училища архимандрит Макарий 
приветливо встретил и благословил юношу. Иван 
успешно овладел богословскими знаниями и рус-
ским языком. После окончания  училища Макарий 
доверил ему преподавание азбуки в училище учени-
кам первого  отделения. Здесь Иван научился петь 
молитвы, играть на музыкальных инструментах, 
научился читать ноты. В 1882 г. Иван Штыга-
шев вновь сопровождал Владимира и Макария в 
их инспекционной поездке по Алтаю и Шории. 
Вербицкий собирался сделать юношу своим мис-
сионерским помощником. По окончании поездки 
Владимир объявил, что направляет Ивана в Казан-
скую учительскую семинарию. Директор семинарии 
Николай Иванович Ильминский  (1822-1891) – вос-
токовед, педагог-миссионер, член-корреспондент 
Петербургской Академии наук (1870) из переписки 
с Макарием знал об одаренном юноше и просил его 
направить учиться в семинарию. Три с половиной 
года И. Штыгашев упорно и настойчиво овладевал 
знаниями в Казани (1882-1885).

Уже в первый год обучения Ильминский по-
ручил ему начать перевод  из Священной истории 
Ветхого Завета с алтайского языка на хакасский 
язык, в следующем году перевод  из священной 
истории с алтайского языка на шорский. Оба пере-
вода, как и переведенный им на шорский язык 
текст «Указания пути в царство небесное», были 
опубликованы в Казани. Он помогал Ильминскому 
в подготовке второго и третьего выпусков Жития 
святых на алтайском языке, выполнил работу до 
полной публикации четвертого выпуска Жития 
святых на алтайском языке. В это же время за-
вершает работу над созданием шорского букваря, 
к написанию которого приступил еще до посту-
пления в семинарию. Глава Алтайской духовной 
миссии епископ Макарий создал первый алтайский 
букварь, опубликованный в Петербурге в 1866 г.  
И. Штыгашев, будучи священником Матурского 
прихода, перевел его на шорский диалект, который 
был опубликован в 1885 г. Отец Николай (старший 
брат Н. Ф. Катанова), получив букварь от Штыгаше-
ва, перевел его на сагайский диалект, т. е. хакасский 
язык. Но типографским способом он не издавался, 
поэтому не получил широкого распространения в 
хакасских школах. Епископ Антоний считал, что 
алтайское и сагайское наречия тюркского языка 
близки друг другу. Велика роль И. Штыгашева в 
собирании и составлении «Словаря алтайского и 
аладагского наречий тюркского языка» под руко-



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 11

водством В. И. Вербицкого, ставшим классическим 
трудом и вошедшим в золотой фонд тюркологии. 
В 1868 г. в Санкт-Петербурге вышел второй том 
(первый алтайский – 1866) «Образцов народной 
литературы тюркских племен, живущих в Южной 
Сибири и Джунгарской степи», параллельно на двух 
языках – хакасском и немецком. Впервые проблему 
переосмысления хронологических параметров раз-
работки письменности, возникновения письменной 
литературы Хакасии  поднял алтайский писатель  
Б. Я. Бедюров, увидев в деятельности и литератур-
ном творчестве И. М. Штыгашева связующую роль 
этнически близких народов Хакасии и Алтая.

В 1884 г. Н. И. Ильминский поощрил Ивана 
как лучшего семинариста поездкой по святым 
местам России. О посещении Киевско-Печерской 
лавры, Оптинской пустыни, храмов  Москвы, 
Троице-Сергиевской лавры, монастырей и скитов 
Иван Штыгашев повествует в автобиографическом 
очерке «Записки о путешествии алтайца в Киев, 
Москву и ее окрестности» (1884). В «Записках», 
написанных в форме дневниковых записей, он 
сумел передать свои трепетные чувства благоле-
пия, испытанные при посещении христианских 
святынь. Этот художественный труд юноши можно 
назвать подробным путеводителем с краткими 
историческими экскурсами по особо почитаемым 
местам Русской православной церкви. Его сопро-
вождал повсюду иеромонах Иолий, которому он 
очень был благодарен за оказанную помощь. Иолий 
же из рассказов И. Штыгашева многое узнал о 
Шории, Матуре, Алтае, Хакасии, родных и близких 
его. Он так заинтересовался услышанным, что со-
ветовал ему написать повесть. И вскоре она была 
написана в жанре путевого очерка и опубликована 
в Казани под названием «Поступление в училище 
и продолжение учения шорца (алтайца) Ивана 
Матвеевича Штыгашева» (1885).

Личная жизнь самого писателя в период учебы 
в семинарии была нелегкой, полна горечи. Здесь он 
тяжело переживает потерю своего близкого друга 
с Алтая, Моисея Орочинова, собственноручно из-
ваяв на могильной каменной плите поминальные 
поэтические строки, впервые возникшие в его 
душе. В 1881 г. умирает его матушка, которую он 
безмерно почитал и любил. Вскоре уходит из жиз-
ни жена брата Иосифа. В связи с учебой в дальних 
местах он не смог быть на похоронах близких лю-
дей, что очень его огорчало. И вот в завершении 
последнего года учения приходит весть о смерти 
брата Иосифа. В горестном отчаянии он создает 
стихотворение-плач на шорском диалекте. Спустя 
123 года, в 2008 г. перевод уникального образца 
поэтического произведения дореволюционной 
поры на русский язык впервые осуществила хакас-
ская поэтесса Н. А. Ахпашева. Находясь в Казани, 
вдали от родных, патриот родной земли осознает 

тяжесть утраты близких, в тоже время по-новому 
оценивает значение родины. Он мечтает скорее 
закончить учебу и вернуться домой: «Нет дороже 
родной земли, нет ближе родных мне людей».

В апреле 1885 г. И.  Штыгашев успешно закон-
чил семинарию, получил свидетельство: «Удостоен 
звания учителя начальной школы». Он направля-
ется учителем в родной Матур, где его усилиями 
летом 1885 г. открывается миссионерская школа. В 
1888 г. на пожертвования крестьянина с. Таштып 
Дмитрия Ивановича Иванова в Матуре была по-
строена небольшая церковь.

Четыре года Иоанн Штыгашев работал учите-
лем Матурской школы. В начале 1890 г. он становит-
ся вначале дьяконом, а чуть позже – священником 
и заведующим Кондомским отделением Алтайской 
духовной миссии. (Следует отметить,  самостоятель-
ное Кондомское отделение было образовано в 1878 
г. вместо упраздненного Кузнецкого. В 1884 г. стан 
этого отделения был перенесен из улуса Кузедеево в 
село Кондомское, поближе к иногородческим коче-
вьям). Летом 1890 г. было завершено строительство 
кондомской церкви, освящение школы затянулось 
на 4 года. В этот период закрылась Кондомская 
школа, а Кузедеевская школа перешла в подчинение 
Аило-Осиновскому приходу. За период заведования 
Штыгашевым Кондомским отделением было от-
крыто три новые миссионерские школы. Первая 
– в с. Кондомском при стане миссии, при школе 
имелся приют для бедных детей из дальних улусов. 
Вторая школа открылась в 1902 г. в улусе Нанзас в 
арендованной избе. Здесь занималось 17 учеников. 
Третья школа – тельбесская, она просуществовала 
с 1903 по 1905 гг.

В 1905 г. миссионер Иоанн (Иван) Штыгашев 
был переведен в Матурское отделение, которое 
стало самостоятельным в начале 1905 г. с подопеч-
ными улусами Тлачаковский, Кийский, Анчуль и 
селом Матур. Прихожан насчитывалось около 500 
душ, из которых чуть более 400 крещенных ино-
родцев. Псаломщиком стал Николай Самсонович 
Штыгашев, выпускник Бийского Катехизаторского 
училища. На средства  Д. Иванова при местной 
школе была создана небольшая библиотека из 
348 книг, в основном религиозного содержания.  
Учителем в Матурской миссионерской школе с 
июля 1897 г. в течение 8 лет работал Семеон Ива-
нович Тормозаков. В 1906 г. в улусе Тлачаковский 
открывается одноклассная школа грамоты, где 
учительствовал Трофим Бурнаков.

К 1907 г. все жители были крещены и церковь 
в дни воскресных и праздничных литургий уже 
не вмещала всех желающих. Отец Иоанн по при-
бытию на место службы начал хлопотать о строи-
тельстве нового храма. Собирал пожертвования с 
прихожан, обивал пороги различных учреждений 
в поисках средств. Через два года миссионеру уда-



12 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

лось осуществить задуманное. К 1908 г. строитель-
ство храма было завершено. Через год, в июле, он 
был торжественно освящен, а 22 октября – сгорел. 
Миссионер от такого горя заболел и слег на пол-
года. Для поддержки убитого горем отца Иоанна 
миссия направляет  к нему псаломщиком  сына 
– Михаила Ивановича Штыгашева, закончившего 
к тому времени только два года курса Томской 
духовной семинарии. 

В начале 1910 г., узнав из статьи в журнале 
«Православный благовестник» о постигшей Ма-
турское отделение трагедии, петербургский купец  
Михаил Дмитриевич Усов решил восстановить на 
Матуре церковь. Он написал письмо архиепископу 
Томскому отцу Макарию, в котором уведомил о сво-
ем желании и выслал пять тысяч рублей серебром. 
Кроме того, он заказал необходимые для храма ико-
ны и закупил всю церковную утварь. По прибытии 
в епархию денег от благотворителя  М. Д. Усова в 
Матуре сразу же были начаты работы по строитель-
ству нового храма. Подрядчиком Рехловым выби-
рается проект деревянной церкви с колокольней «о 
семи главках с фонариками» сметной стоимостью 
восемь тысяч рублей, заказан иконостас. К концу 
строительства денег не хватило и благотворитель  
М. Д. Усов восполнил недостающую сумму. В 1912 г. 
церковь была построена и освящена во имя Святой 
Живоначальной Троицы.

В 1914 г. в улусе Сее Енисейской Епархии был 
открыт приход, к которому отошла часть улусов – 
Кийский и Анчуль. Священником в нем становится 
Семеон Тормозаков.

И. Штыгашев в эти годы активно продолжа-
ет заниматься миссионерской деятельностью, 
осуществляет оживленную связь с Алтайской 
духовной миссией и православными церквами 
Минусинского уезда.

Одновременно в этот период следует отметить 
его тяготение к творчеству, которые отразились в 
писательском слове И. М. Штыгашева, они были 
заметны в его ежегодных письменных отчетах перед 
миссией, отдельных публикациях в форме «Запи-
сок». Кроме того, известно, что И. М. Штыгашев 
собирал фольклорные материалы единоверцев. Сви-
детельство тому – «Предание инородцев Кузнецкого 
округа о сотворении мира и первого человека» и др., 
обнаруженных хакасским этнографом А. Н. Глады-
шевским в библиотеке Минусинского музея.

Сказочное повествование заслуживает боль-
шой интерес. Образы Бога и Сатаны «Айна», 
символизирующие вечные понятия добра и зла, 
представлены в предании как старший и младший 
братья. Увлекательно читаются страницы о сотво-
рении  человека из глины, жизнь которого была в 
прямой зависимости от Бога. Нарушение Божьих 
заповедей несет наказание и грех. Здесь немало 
сходства с известным библейским сюжетом о со-

творении Адама и Евы, но и в тоже время много 
различного, переложенного на инонациональный 
материал: подношение первыми людьми Богу 
дани, пренебрежение ведущей роли женщины, 
ослушание первыми людьми заветов бога и нака-
зание их, появление разноязыких народов.

Последний значительный труд И. М. Штыгашева 
– «Поездка матурского священника в Урянхайский 
край в 1913 году» – вышел незадолго до смерти, по-
сле путешествия в Урянхай (ныне Република Тыва), 
куда он отправился с миссионерской целью. Путе-
шествие описано с присущей автору  правдивостью, 
наблюдательностью, живыми картинами увиденного, 
авторскими выводами и умозаключениями.

У отца Иоанна и его жены, таштыпской казачки 
Пелагеи Петровны Зыряновой, было 9 детей: Дми-
трий, Михаил, Иван, Таисия, Валентина, Маруся, 
Антонина, Зоя, Петр.

13 ноября 1915 г. матурский миссионер, свя-
щенник отец Иоанн  скончался. Похоронили его 
на погосте возле Матурской церкви.

После закрытия Алтайской духовной миссии в 
1918 г. и распада Православного миссионерского 
общества Матурский стан в годы Гражданской 
войны был разграблен, позднее здание церкви было 
перестроено под клуб.

Творческое наследие И. М. Штыгашева – яркое 
свидетельство первых образцов литературных про-
изведений дореволюционного периода, характери-
зующего его как прозаика и поэта, переводчика, 
просветителя, собирателя местного фольклора. 

Список  литературы: 
Бедюров Б. Я. Слово об Алтае. Часть II.  Горно-Алтайск: 

ГУ Кн. изд-во «Юч-Сумер-«Белуха», 2003. 512 с.
Гладышевский А. Н. Предисловие // Штыгашев И. 

М. Гладышевский. Поездка матурского священника в 
Урянхайский край в 1913 году.  Абакан, 2006. С. 5-21.

Дубровин А. В год Ивана Штыгашева  // Хакасия. 
2015. 21 сентября.

Ершов В. В., Кимеев В. М. Тропою миссионеров. 
Алтайская духовная миссия в Кузнецком крае.  Кеме-
рово: Кузбассвузиздат, 1995. 129 с.

Из духовного наследия  алтайских  миссионеров. Сбор-
ник. / Сост. Б. И. Пивоваров. Новосибирск: Изд-во Правосл. 
гимназии во имя преп. Сергея Радонежского: 1998. 271 с.

История хакасской литературы.  Абакан: Хак. кн. 
изд-во, 2011. 278 с.

Лье Саша. Миссионер Иван Штыгашев // Хакасия. 
2015. 11 ноября. 

Султреков А. Чыс тайға ӧтіре  // Хабар. 2014. 15 
августа. 

Таштыпский район: история и современность.  Аба-
кан: Изд-во ХГУ им. Н.Ф. Катанова, 2008. 184 с. 

Штыгашев И. М. Записки сына Том-Алтая.  Горно-
Алтайск: Литературно-издательский дом «Алтын –Туу», 
2011. 176 с. 

Штыгашев И. М. Поездка матурского священника в 
Урянхайский край в 1913 году.  Абакан, 2006. 72 с. 

User
Записка
точку убрать



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 13

Г. А. Салата

Хакасский «Ломоносов» - 
Иван Матвеевич Штыгашев

В статье показан вклад Ивана Матвеевича 
Штыгашева в становление образования и про-
свещения народов Саяно-Алтая. В ней раскрыва-
ется проблема формирования И. М. Штыгашева 
как педагога, выделяются этапы его обучения, 
преодоление препятствий, стоящих на пути его 
стремления к знаниям.

G. A. Salata

Khakass «Lomonosov» - Ivan Matveevich 
Shtygashev

The article shows Ivan Matveevich Shtygashev’s 
contribution to the establishment of education and 
enlightenment of peoples of the Sayan-Altai. It 
covers formation problem of I.M. Shtygashev as an 
educator and distinguishes stages of his studying, the 
overcoming of obstacles that stood in the way of his 
aspiration for knowledge.

Имя хакасского «Ломоносова» – Ивана Мат-
веевича Штыгашева, который в одиночку преодо-
лел путь – 300 километров по зимней тайге в 
Алтайский край, чтобы стать учащимся церковно-
приходского училища, пока еще мало известно 
широким массам, тем не менее факт и дальнейшая 
жизнь этого человека заслуживают большого вни-
мания и могут стать образцом для современных 
учителей и учащихся.

Иван Матвеевич Штыгашев родился в 1861 г. в 
улусе Матур (Таштыпский район) в многодетной 
семье, в которой было 10 детей: 7 сыновей и 3 до-
чери. Отец мечтал обучить детей грамоте и смог 
отдать двух старших сыновей в ближайшую мис-
сионерскую школу миссионера В. И. Вербицкого. В 
1876 г. эпидемия холеры унесла 5 человек из семьи 
Штыгашевых, умер и отец. Для семьи наступили 
тяжелые времена. По примеру старших братьев Ио-
сифа и Самсона Иван стал изучать азбуку. В 1877 
г. после длительных уговоров мать отпустила его 
в миссионерское училище, которое располагалось 
в с. Кузедеево Кузнецкого округа. Ехать приходи-
лось, как писал И. М. Штыгашев в своем труде 
«Поступление в училище и продолжение учения 
шорца (алтайца) Ивана Матвеевича Штыгашева», 
через дремучий лес, болотную топь. «О, если б 
кто видел меня среди дремучего леса, как я при 
замирающем от страха и тоски сердце заливался 
самыми горячими слезами, не зная, куда ехать при 
встрече распутья. Как душно и как жарко казалось 
мне в воздухе! Но это было только начало моих 
страданий». Приехав в училище, он вспоминал, 
что «все было для меня диким и странным, всему 
я удивлялся, все было для меня ново». Учащихся 

было 50 человек. Кроме того в миссионерском 
приюте воспитывались девочки-сироты. Распоря-
док дня был следующим. В 5-6 часов утра подъем, 
общая молитва в училищном зале, после молитвы 
завтрак. С 8 до 12 часов – занятия, затем обед. По-
сле обеда до 13.30 часов – работы: молотили хлеб, 
пилили дрова, собирали снег и др. С 14.00 до 17.00 
– вновь занятия, потом чай, после чая до огня рабо-
ты во дворе. С 18.00 до 20.00 часов – приготовление 
уроков, с 20.00 часов – молитва, затем сон. Препо-
давали Закон Божий, Богослужение, арифметику и 
русский язык, родиноведение, рисование, краткий 
курс русской истории. Наказаний не было, разве 
иногда могли оставить без обеда или ставили на 
колени. Наказание заменяли увещаниями и вну-
шениями. Кроме русского, через год обучения,  
И. М. Штыгашев научился говорить по-алтайски.

Следующей ступенью обучения И. М. Штыга-
шева было центральное миссионерское училище в 
Улалу (Горно-Алтайск), куда он поступил в 1880 г. 
для продолжения учебы. Там он занимался педа-
гогической деятельностью с осени 1881 г. по май 
1882 г., обучая азбуке новичков.

С 1882 по 1885 гг. И. М. Штыгашев обучался 
в Казанской учительской семинарии, которая на-
ряду с Казанской духовной академией являлась 
крупным учебным, научным и просветительским 
центром в Поволжье, Приуралье и Сибири. Она 
стала центром проведения православной миссио-
нерской политики в Восточной части Российской 
империи, местом, где была разработана «система 
просвещения инородцев» И. И. Ильминского. 
Семинария готовила учителей-миссионеров для 
татарских, мордовских, марийских, чувашских, 
удмуртских школ.

Основная программа учительской семинарии 
состояла из следующих предметов: 1. Священная 
история Ветхого и Нового Заветов, Церковная исто-
рия, Богослужение, Катехизис. Преподавателем этих 
предметов был священник, магистр М. Н. Троицкий. 
2. Славянский язык, Древняя и Новая русская лите-
ратура. Преподаватель Вл. Н. Витевский. 3. Русский 
язык, Теория словесности и логика. Преподаватель  
Ал. П. Сердобольский. 4. Русская история и Всеобщая 
и русская география. Преподаватель С. В. Смоленский 
(он же учитель церковного пения). 5. Геометрия, фи-
зика и минералогия. Преподаватель В. М. Рожанский.  
6. Арифметика, алгебра и основы космографии. 
Преподаватель Н. Ф. Бобровников. 7. Педагогика, 
которую преподавал директор Н. И. Ильминский.  
8. Черчение. Преподаватель П. К. Вагин. 9. Чисто-
писание. Преподаватель К. К. Кондратьев.

В Казани И. М. Штыгашев перевел Священную 
историю Ветхого Завета с алтайского на хакасский 
и шорский языки, Жития святых на алтайский 
язык, написал букварь шорского языка. В 1884 г. 
И. М. Штыгашев как лучший семинарист был 



14 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

поощрен поездкой по святым местам России: 
Киево-Печерскую лавру, Оптину пустынь, Москву, 
Троицко-Сергиевскую лавру.

Еще после окончания обучения в миссионерском 
училище в с. Кузеедеево в 1879 г. он обучал детей в  
с. Таштып по просьбе местных казаков. Он пи-
сал, что радовался предложению казаков, так как 
не будет забывать русский язык и пополнит круг 
своих знаний. В школе обучалось 9 мальчиков и 
1 девочка, дочь казака Зырянова. Затем в школу 
было принято 19 детей из ближайших улусов. С 
1881 по 1882 гг. он учительствовал в Улалинском 
центральном миссионерском училище, с 1885 по 
1890 гг. после окончания Казанской учительской 
семинарии – в Матуре, где его усилиями в 1885 г. 
была открыта школа. Благодаря стараниям Ивана 
Штыгашева в 1906 г. была открыта школа грамоты 
в улусе Тлачик. Первая была построена на сред-
ства жителя Таштыпа, торгующего крестьянина 
Дмитрия Ивановича Ивановна, который познако-
мился со Штыгашевым в 1879 г. Поскольку школы 
содержалась за счет средств Алтайской духовной 
миссии, то И. М. Штыгашев ежегодно в отчетах 
миссии указывал на материальные проблемы, кото-
рые нужно было решить. «Продовольствие учитель 
имеет исключительно только в одних сухарях… 
Общая нужда наших школ состоит в том, что ни 
учебников, ни учебных пособий нет в достаточном 
количестве за неимением средств на покупку их. 
Впрочем, и с деньгами не скоро их приобретешь 
не только в Таштыпе, даже в г. Минусинске».

Тем не менее, начало ХХ в. ознаменовалось 
открытием на Таштыпской земле ряда школ. В 
1908 г. Матурская школа при духовной миссии 
была реорганизована в Матурскую одноклассную 
школу на 40 мест, в 1910 г. открылось Подкара-
гайское одноклассное училище.

С 1912 по 1914 гг. были еще открыты Чилан-
ская школа 1 ступени, Анчульская одноклассная 
школа (2 учителя), Таштыпская двухклассная 
школа (3 учителя), Сирская одноклассная школа (1 
учитель), Имекское однокласское училище.

В 2013 г. в Таштыпском районе, в с. Матур 
прошло знаменательное событие. Было возведено 
новое здание школы на 240 мест. Старая школа 
1965 г. постройки была признана аварийной в 
2011 г., и уже в октябре того же года была забита 
первая свая будущей школы. Из федерального, 
республиканского и муниципального бюджетов 
было потрачено более 250 миллионов рублей. Было 
принято решение присвоить школе имя знамени-
того матурца, Героя Советского Союза Григория 
Трофимовича Зорина. На фасаде школы установ-
лена мемориальная доска с портретом Григория 
Трофимовича, отдельный кабинет выделен под 
музей – сегодня здесь хранятся семейные фото-
графии семьи Зориных.

А. Л. Кошелева

Литературное наследие просветителя и 
миссионера И. М. Штыгашева: жанрово-

стилистическое своеобразие

В статье анализируется литературное на-
следие И. М. Штыгашева. Автор подчеркивает 
особенности и жанровое своеобразие его работ.  
В ней также освещается работа И. М. Шты-
гашева в Матурском церковном приходе, где он 
проявил себя  как истинный патриот, прекрасно 
владеющий устным словом, где раскрылся не-
заурядный творческий, писательский талант 
просветителя. 

A. L. Kosheleva

Literary heritage of the enlightener and 
missionary I.M. Shtygashev: genre and 

stylistic peculiarity

In the article I.M. Shtygashev’s literary heritage is 
analyzed. The author emphasizes features and genre 
peculiarity of his works. The article gives coverage 
to I. M. Shtygashev’s work in Matur Chapel Parish, 
where he proved himself as a true patriot with excellent 
command of a spoken word, where a distinguished 
creative and literary talent of an enlightener was 
unlocked.

Иван Матвеевич Штыгашев (1861-1915) – 
учёный-самородок: лингвист, владевший шорским, 
сагайским и алтайскими наречиями тюркских 
языков, просветитель, миссионер, переводчик, пи-
сатель, публицист, стоявший у истоков письменной 
литературы Шории, Алтая, Хакасии и становления 
русско-хакасско-алтайских литературных связей 
конца XIX – начала XX вв. Имея страстное желание 
получить образование, И. М. Штыгашев, преодо-
левая немалые материальные трудности, окончил 
Кузедеевское миссионерское училище Кузнецкого 
округа Томской губернии (1879), основанное про-
тоиереем В. И. Вербицким, ставшего одним из 
основоположников алтайской истории, этногра-
фии и лингвистики, затем продолжил обучение в 
центральном миссионерском училище в Улале (ныне 
Горно-Алтайск) (1879-1881) и Казанской учительской 
семинарии (1882-1885). Здесь, в Казанской учитель-
ской семинарии, и началась активная творческая 
деятельность И. М. Штыгашева. Уже в первый год 

Таким образом, дело Ивана Матвеевича Шты-
гашева продолжается. Жители Таштыпского райо-
на, матурцы, чтят и помнят его вклад в становление 
образования и просвещения, память о нем, как о 
писателе, лингвисте, просветителе, миссионере 
жива далеко за пределами нашего региона.



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 15

обучения директор семинарии Н. И. Ильминский 
поручил ему начать перевод текста из священной 
истории Ветхого Завета с алтайского на шорский 
язык, на шорский язык было переведено и священ-
ное писание «Указания пути в царство небесное». 
Эти работы были изданы в Казани. И. М. Штыга-
шев помог Н. И. Ильминскому издать на алтайском 
языке второй, третий и четвёртый выпуски Житий 
святых. В этот период талантливый семинарист за-
вершает работу над шорским букварём. Старший 
брат Н. Ф. Катанова (Отец Николай), получив этот 
букварь от Штыгашева, перевёл его на сагайское 
наречие, но в рукописном варианте он не получил 
широкого распространения в хакасских школах. 
Активное участие И. М. Штыгашев принял и в со-
ставлении словаря алтайско-аладагского наречия 
тюркского языка.

Знаменательным для И. М. Штыгашева стал 
1884 г.: за хорошие показатели в обучении Иль-
минский поощрил его поездкой по святым местам 
России, о чём любознательный и впечатлительный 
путешественник подробно рассказал в «Запи-
сках о путешествии алтайца в Киев, Москву и её 
окрестности» [Записки…1884]. Повествование о 
посещении Киевско-Печерской лавры, Оптиной 
пустыни, Троицко-Сергиевской лавры, храмов 
Москвы, монастырей и скитов Подмосковья иссле-
дователи творческого наследия И. М. Штыгашева 
определяют по-разному: повесть, автобиографи-
ческий очерк, записки. Каждый из них по-своему 
в чём-то прав. Но нельзя не учитывать тот факт, 
что в отечественном литературном процессе, на-
чиная от древней русской литературы, утвердились 
такие жанры, как слово, житие, повесть, письма, 
путешествие, записки, в частности, уже в XIX в. 
«Записки об охоте», «Записки о рыбной ловле»  
С. Аксакова, которые не могли не повлиять на обо-
значение жанров своих повествований начитанным 
человеком, окончившим две семинарии. Что харак-
терно, творческие повествования И. М. Штыгашева 
отличаются органичным синтезом в них ряда 
элементов обозначенных выше жанров: документа-
лизм, фактографичность очерка, динамика записок, 
путешествия, сближение автобиографии и бытия, 
художественная описательность повести, пафос и 
актуальность публицистики, эмоциональность и 
лиризм письма («Письма русского путешествен-
ника» Н. Карамзина) – по современным жанровым 
параметрам творческое наследие И. М. Штыгашева 
больше соотносится с жанром эссе, когда опреде-
лённый материал излагается в непринуждённой 
форме, совмещая признаки многих жанров (роман-
эссе В. Чивилихина «Память»). Историк-этнограф 
А. Н. Гладышевский, например, называет «Записки 
о путешествии алтайца в Киев, Москву и её окрест-
ности» то «повестью», то «подробным путеводи-
телем с краткими историческими экскурсами по 

особо почитаемым местам Русской православной 
церкви». «Записки…», которые больше напоми-
нают эссе, рассказывают о каждом дне путеше-
ствии с указанием числа и красочным описанием 
увиденного. В Москве и по святым местам её 
окрестностей Ивана сопровождал иеромонах Иоль, 
ведавший миссионерской типографией в Казани, 
человек образованный, очень внимательный и за-
ботливый, которому путешественник и посвятил 
свои «Записки» и тёплые строки благодарности 
в конце их: «… Приношу сердечную благодар-
ность… руководителю моему, достойнейшему ие-
ромонаху Иолию. Господу было угодно удостоить 
меня, под Вашим усердным руководством, быть 
очевидцем святынь России. Все эти местности и 
достопримечательности были достигнуты для обо-
зрения мною посредством Ваших великих трудов и 
человеколюбия, за которые я и посвящаю сии мои 
записки Вашему имени» [Гладышевский. 2006.  
С. 9-10]. Здесь, в Москве и в Подмосковье, Иолий 
всегда был рядом с Иваном: вместе проживали, 
путешествовали, Иолий консультировал спутника, 
много ему рассказывал интересного, познаватель-
ного, одновременно расспрашивая Ивана о Шории, 
Матуре, родных, жизни, учёбе, советовал написать 
обо всём этом повесть, осознавая, что подобное 
способен осуществить талантливый посланник 
Сибири. Уже «Записки…» можно считать удач-
ной, состоявшейся пробой пера художника слова, 
умеющего не просто постичь реальность, а образно 
воспроизвести её – ярко, эмоционально, много-
гранно. Благоговейный восторг, взволнованная 
эмоциональность, эстетическая состоятельность 
пронизывают строки, описывающие Ивановскую 
колокольню, с которой, «как на блюдце показы-
вается вся Москва»; Чудов монастырь и «звон к 
всенощной ко всей Москве, слившись в общий 
гул он произвёл как бы землетрясение. Вот где 
видна слава торжествующей Православной церк-
ви!»; Храм Христа Спасителя – «трудно описать 
внутренность этого прелестного храма. Все иконы 
написаны необыкновенно живо и рельефно, вы-
деляются глаза. Сияние на головах Спасителя и 
Божией Матери сделаны так ясно, как в натуре 
видишь исходящий свет…»; Савинов монастырь 
и звон его 2200 пудового колокола – «… никогда и 
нигде я не слышал такого благозвучного колокола 
раньше…»; «благоговейно» отслуженный, «сла-
женный» молебен в Свято-Троицкой Сергиевской 
лавре. Искусно использованные сравнения, эпите-
ты, метафоры, восклицания – это ли ни достойный 
«почерк» сложившейся, определённой художе-
ственной системы будущего мастера слова. 

А будущим стало исполнение просьбы иеро-
монаха Иолия – написать повесть о своей малой 
родине, родных, своём житии и обучении. Повесть 
«Поступление в училище и продолжение учения 



16 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

шорца (алтайца) Ивана Матвеевича Штыгашева» 
была написана и опубликована в 1885 г. [Штыга-
шев. 1885]. Средства на издание рукописи «ве-
ликодушно дал» Иолий и в обращении, которое 
открывает книгу, её автор благодарит великодуш-
ного иеромонаха: «…Вы тогда благословили меня 
изложить это на бумаге, и теперь великодушно 
дали средства издать мою рукопись. Считаю себя 
обязанным посвятить этот правдивый мой рассказ 
Вашему имени, в знак моей искренней благодар-
ности к Вашему Преподобию». «Рассказ» дей-
ствительно «правдивый» во всём и проникновенно 
трогательный в той части повествования, где речь 
идёт о всех трудностях и преодолениях, которые 
пришлось пережить, в начале подростку Ивану на 
пути в училище села Кузедеево в трёхстах кило-
метрах от дома и 1 рублём, 40 копейками, а затем 
юноше, молодому человеку, одолевая ступеньки 
познания. Как и в агиографической (житийной) 
литературе отчаяние, горе, утраты, непреодолимое 
в повести поливаются горькими слезами, подкре-
пляются обращением к Богу, который помогает: 
«…Колебался, не зная, куда ехать… Волосы мои 
становились дыбом от страха, и я трепетал всем 
телом… Плакал, рыдал, раскаивался в том, что 
не послушался совета своей матери, наконец, в 
отчаянии закричал: «Э, Кудай, мен кайтым?» («Го-
споди, что мне делать?»). Вдруг, по произнесении 
этих слов, во мне заговорил другой давно знако-
мый голос, чуть не произнося вслух следующие 
слова: «учиться надо тебе – хорошим человеком 
будешь!». О, до какой степени усладила меня эта 
неожиданная мысль. С такими благими мыслями я 
храбро продолжил путь вперёд, и к вечеру благопо-
лучно приехал в аал Калар» [Гладышевский. 2006.  
С. 11-12]. Далее автор рассказывает об учёбе в Ку-
зедееве и в центральном миссионерском училище 
в Улале, о несостоявшейся женитьбе по причине 
продолжения обучения в Казанской учительской 
семинарии, куда Иван Штыгашев выехал из Ула-
лы в числе семи человек поступающих 27 июля  
1882 г. Поездка следовала через города Бийск, 
Томск, Тобольск, Тюмень, Екатеринбург, Пермь. 
Остановки в этих городах носили ознакомитель-
ный, познавательный характер с посещением церк-
вей и местных достопримечательностей. О двадца-
ти четырёх днях этого интересного путешествия в 
Казань автор подробно и красочно поведал в своём 
«правдивом рассказе». Очерковая документаль-
ность, выверенный хронотоп с точностью до мину-
ты, конкретного места живописует распорядок дня 
воспитанников Казанской учительской семинарии, 
саму семинарию с назначением каждого этажа, 
комплекс изучаемых здесь дисциплин (древняя и 
новая русская литература, старославянский язык, 
русский язык, русская и всеобщая история, тео-
рия словесности, логика, педагогика, геометрия, 

алгебра, арифметика, черчение, физика, основы 
космографии, чистописание), свидетельствующий 
о разносторонности получаемого образования. 
«Так, по раз заведённому порядку, – завершает 
доскональную отчётность автор, – проходили 
незаметно и благополучно дни за днями». Даже 
здесь, в тексте строго упорядоченной отчётности 
не исчезает так характерная для И. М. Штыгашева 
образность: о каникулах («…Все воспитанни-
ки, как птицы, вырвавшиеся из тесной клетки, 
спешили домой»), о временной тяжёлой своей 
болезни («…С того дня, как прочитал я акафист, 
стал я поправляться здоровьем, и печальное моё 
положение заменилось несказанной радостью»). 
Целая система тропов (эпитеты, метафоры) рас-
крывает глубокое чувство благодарности человека, 
получившего возможность быть полезным родной 
земле и своему народу: «Заканчивая это немудрое, 
но правдивое повествование о прошлой своей 
жизни, я не могу не выразить ещё раз самой ис-
кренней своей благодарности Алтайской духовной 
миссии за то, что она призрела меня и вывела из 
мрака невежества на стезю истины и света. Считаю 
священным своим долгом по окончании курса в 
учительской семинарии посвятить свои знания, 
все свои силы и всю свою энергию христианскому 
просвещению простых и бесхитростных сердцем 
своих соплеменников – жителей дорогой моей 
родины, снежного – горного Алтая. Аминь». 

Заключительный (1885) год обучения в семи-
нарии был для Ивана полон горьких переживаний, 
связанных с печальными известиями с родины: 
умер близкий друг с Алтая Моисей Орочинов, на 
надгробной плите которого Иван изваял поэти-
ческие памятные строки посвящения, ушли из 
жизни жена старшего брата Иосифа, а затем и сам 
Иосиф – близкие, родные люди, которых Ивану 
из-за большой отдалённости не удалось проводить 
в последний путь. Пафос печали о невозвратных 
утратах пронизывает его элегию-плач [Штыгашев. 
2008] (характерный для русской литературы XVIII 
– XIX вв. жанр), посвящённую памяти дорогих 
сердцу людей и заявляющую ещё и о поэтической 
одарённости её автора.

В апреле 1885 г. И. Штыгашев окончил семи-
нарию, получил свидетельство «Учитель началь-
ной школы» и прибыл в Бийск, откуда епископ 
Алтайской духовной миссии Макарий направил 
его учителем в Матур, на родину, к землякам. 
Через три года Макарий возвёл Штыгашева в сан 
дьякона, затем священника Кондомского прихода, 
где в течение пяти лет продолжалась его плодот-
ворная миссионерская деятельность, о которой 
миссионерский священник Штыгашев регулярно 
информировал Томские епархиальные Ведомости 
и Западно-Сибирский отдел Императорского гео-
графического общества, находящегося в Омске. В 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 17

частности, для 3-С отдела ИГО был подготовлен  
И. М. Штыгашевым своеобразный отчёт «Предания 
инородцев Кузнецкого округа о сотворении мира и 
первого человека». Для миссионера-просветителя, 
писателя эти «Предания…» были интересны как 
духовное, мифически-фольклорное наследие на-
рода, связанное с вселенским мифом об Адаме и 
Еве, о священной власти Бога и его Заповедях, о 
вечном противостоянии Добра и Зла, о причинах и 
следствии Греха1  [Гладышевский. 2006. С. 17].

С образованием Матурского церковного прихо-
да (1905) Отец Иоанн вернулся в Матур со словами: 
«Да ведь и для родины Матура кого-нибудь надо». 
Территория Матурского прихода (стана), в которую 
входили местные прииски и аалы инородцев, про-
стиралась «в одну сторону на 80 верст, а в другую 
на 125», а священник должен был посещать эти 
места 4-6 раз в году. И отец Иоанн, просветитель 
и миссионер, прекрасно владея устным словом и 
будучи сам инородцем, умело убеждал земляков в 
необходимости принятия крещения, преодолевая 
«ужасную бурю» их «душевной борьбы». «Так рас-
суждать и делать, – пишет известный краевед М. 
П. Захаров, – мог только истинный патриот, к тому 
же тонкий знаток душ человеческих – психолог. 
Этими качествами отец Иоанн обладал сполна» 
[Захарова. 2007. С. 44]. Матурский приход стал 
связующим центром между Алтайской духовной 
миссией и хакасскими миссионерскими прихода-
ми. В ежегодных исчерпывающих письменных 
отчётах перед центральной миссией раскрывался 
и незаурядный творческий, писательский талант 
просветителя отца Иоанна.

Наглядным, убедительным и достойным 
примером этого является повествование «матур-
ского священника» о поездке с миссионерской 
миссией в Урянхайский край в 1913 г. «Это целое 
исследование, – пишет А. Н. Гладышевский, – 
охватившее широкий круг вопросов, характери-
зующих историю и состояние того времени, ранее 
мало известного Урянхайского края. Историко-
этнографический труд отца Иоанна, видимо, был 
одним из первых, если не самым первым в отече-
ственной исторической литературе об Урянхае, 
остающимся до сих пор неизвестным историком» 
[Гладышевский. 2006. С. 21]. «Исследование», 
«историко-этнографический труд» – так характе-
ризует уникальное исследование просветителя-
миссионера учёный, историк, а в отчёте Алтайской 
духовной миссии за 2014 г. «Поездка матурского 

священника в Урянхайский край в 1913 году» но-
минируется как приложение к отчёту. Так кто же 
создал этот труд? – Историк, этнограф, священник-
миссионер? Вероятно, им должен был стать пре-
жде всего талантливый, просвещённый человек, 
знающий историю и этноонтологию, этнографию 
и этнопсихологию исследуемых земли и народа и 
способный правдиво, образно рассказать об этом. 
Подобную сложную и ответственную задачу, реше-
ние которой потребовало более полутора месяцев 
преодоления порой непроходимого пути и непред-
виденных трудностей, осуществил мужественный, 
образованный и высоко духовный человек, не 
жалевший для «этого святого дела ни труда, ни 
времени» и, необходимо добавить, духовных и фи-
зических сил. «Записки о. Штыгашева» отрывками 
были опубликованы Алтайской духовной миссией 
в Православном Благовестнике (№ 3, 4 1915), а 
«целиком» они представлены в труде, изданном 
историком А. Н. Гладышевским  в 2006 г. Отец Ио-
анн Штыгашев называет свой труд «записки», а для 
нас сегодня в параметрах современной жанровой 
классификации – это документальная повесть со 
всеми характерными для неё жанровыми модифи-
кациями – историческая достоверность с элемен-
тами точности, конкретности документализма, 
фактографичности, образность художественных 
описаний. Отправным в повествовании является 
начало, уже вобравшее в себя детали жанровой 
специфики: «На путешествие в Урянхайский край 
меня командировало миссионерское Начальство с 
миссионерской целью. Билет на это путешествие 
выслан был мне ещё в феврале месяце с. г. Им-
ператорским Консулом на русско-монгольском 
языке из Улясатуя. Ямщика взял с места на всю 
поездку с 4 лошадьми и одного из учителей в ка-
честве псаломщика. С совета опытных людей мы 
на месте запаслись тёплою одеждой, потому что 
путь предстоял через снежные горы. Для лошадей 
в запас взяли подковы, клещи, гвозди и молоток, 
ибо на камнях и урониках подковы ни дня не 
выдерживают, источаясь, ломаясь и отлетая. Со-
бираясь таким образом, мы, между тем, не имели 
знающего к сойотам дорогу – вожака, без которого 
нечего было и думать пуститься на неизвестную 
нам страну чрез страшные бомы» [Штыгашев. 
2006]. Эмоционально, образно описана проблема 
поиска «вожака»: дороговизна оплаты («4 руб. в 
сутки. Это возмутительно! Только одному прово-
днику в месяц 120 руб. плати»), потеря «тёплого 
времени», но надежда на удачу не покидала, и 
автор «Записок…» подкрепляет её пословицей: 
«Нужда – хороший учитель, она найдёт исход». 
Уже подобное вступление с наличием эпитетов, 
метафор, диалектизмов, восклицаний, пословиц 
позволяет сделать вывод, что это не просто «от-
чёт», «записки», а живое, интересное, яркое и 

1Гладышевский А. Н. указывает, что основное содержание 
«Предания…» удалось извлечь из статьи М. Чельцова «Рели-
гиозные верования алтайских инородцев Кузнецкого уезда 
Томской губернии», с ук. Записки 3. - С. ИГО, книжко XVII, 
вып. I. Омск. 1884, 12 стр. // Гладышевский А. Н. Предисловие 
к кн. И. М. Штыгашева «Поездка матурского священника в 
Урянхайский край в 1913 году»,  Абакан, 2006.  С. 17.



18 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

образное повествование. Тремя «вожаками» стали 
охотники-сойоты, которые согласились проводить 
путников в Урянхай «до своего алла за Кара-Кулем 
(Чёрное озеро), если мы возместим их потерю на 
охоте». Проводники предоставлены исчерпываю-
ще конкретно – какие они (т.е. своеобразный по-
трет), откуда: «Все трое эти сойоты были ловкие 
молодые люди. Одного из них звали Катыгай,  
21 г. от роду, другого Амчиль, 27 л. и третьего 
Шакпияк, 31 г. Сойоты отчества и фамилии не но-
сят, а только имя и название волости» [Штыгашев. 
2006. С. 23]. Красочные пейзажные зарисовки вос-
производят величественную, порой экзотическую, 
а иногда и таинственно грозную природу ещё мало 
исследованного края земли сибирской: «…Мы на-
чали взбираться на белок, именуемый Шаман. Это 
– громадный белок, с которого вид раскрывается … 
на невероятную даль. Поистине картина очарователь-
ная. Отдельные в синеве неба кажутся двухэтажны-
ми; седые их головы выше облаков высят. День был 
тёплый и ясный, хотя при обычном на Таскылах 
ветре, поэтому нам ничто не мешало разглядывать 
и наслаждаться видом этих чудных нерукотворных 
картин» [Штыгашев. 2006. С. 24]; «…спускались 
в какую-нибудь пропасть, где ломя, шумя, неслась 
какая-нибудь бешеная речка с белков, через кото-
рую нет возможности переехать» [Штыгашев. 2006. 
С. 24]; «…внизу под горой стрелой неслась река» 
[Штыгашев. 2006. С. 25]; «…над рекой Кабан-Сугом 
высится высокий каменный косогор, по которому без 
риска нельзя проехать.., лил сильный дождь с грозой. 
В этом пустынном вертепе ни дров сухих, ни удобно-
го пристанища нет, кроме громоздящихся камней…» 
[Штыгашев. 2006. С. 24-25]; «В Урянхайской стране 
с Запада на Восток тянулась ослепительная белизна, 
как серебряная от снега, бесконечная длинная гряда 
гор» [Штыгашев. 2006. С. 26]; «…Широка на необо-
зримую даль Урянхайская степь, особенно в южной 
стороне Кемчика. Раздолье на все стороны. Везде 
свободно и радостно разгуливают громадные сытые 
табуны лошадей, коров, баранов, яманов, даже яков 
и верблюдов. Вместо только что проеханных нами 
снегов, холодных ветров на таскылах, мы вдруг 
очутились в области нестерпимого жара и палящего 
солнца…[Штыгашев. 2006. С. 36].

Преодолевая невероятные трудности на своём 
пути, отец Иоанн не зацикливается на них, он чаще 
живописует величие и красоту ещё мало исследо-
ванного края, его почти девственную природу, его 
богатства  – то, что необходимо познать, изучить, 
в том числе и ему – миссионеру и просветителю. 
Пафос восхищения, восторга пронизывает каждое 
слово, каждую строку поистине гимна, оды по-
свящённых этому необозримому краю как части 
большой Родины – великого Русского государства: 
«По этому хребту и проходит грань двух великих 
держав, Российской и Китайской в ознаменовании 

чего и выложены тут рядом два громадных камен-
ных кургана со столбами в середине. Один из них 
обращён в китайскую сторону, а другой в нашу. 
Стоя на такой высоте, при виде разделяющих два 
исполина, Россию с Китаем, знаков и окружающих 
на необозримую даль и ширь, не рукой смертных 
художников писанных, картин природы, у кого 
сердце трепетно не забьётся и кто с радостью не 
вспомнит слова 103 псалма. В эти восторженные 
минуты созерцания все ужасы и мучения, понесён-
ные нами дорогой, были забыты. Подумаешь, куда 
раскинулось наше Русское Государство и сколько 
сладких и горьких воспоминаний возбуждает оно 
в сердце. На какую сторону ни взглянешь, везде 
необозримое царство не выразимого величия Бо-
жия видится. Как дивно, что с обеих сторон двух 
великих держав на бесконечную даль сверкает на 
солнце волнообразные, различных форм, ряды 
вершин гор, вечно безмолвно свидетельствующих 
о прошлых и настоящих событиях сей великой 
страны…» [Штыгашев. 2006. С. 26].

В строках повествования наглядно и образно 
раскрываются  богатство и разносторонность 
внутреннего мира автора – отца Иоанна. Осозна-
вая сложность и ответственность поставленных 
перед ним задач, он писал: «Надо вперёд знать, 
что Урянхай в деле христианского просвещения 
– край непочатый, со множеством лам, шаманов 
и гадателей… Тут не у себя дома открыто и сме-
ло проповедовать слово Божие, а надо прежде 
подумать, где и с кем я…» [Штыгашев. 2006.  
С. 27]. Характеристика Урянхайского погранич-
ного округа подана в «Записках» документально 
выверенно: «Урянхайский пограничный округ 
состоит из 5 уездов (хочум), в каждом от 5 до 16 
волостей (сума). Жителей обоего пола до 7000 ты-
сяч душ; по одному только левому берегу Кемчика 
насчитывается до 7 ½ тысяч юрт…» [Штыгашев. 
2006. С. 27]. Топонимика и диглоссия (исполь-
зование в русском тексте слов на другом языке) 
конкретизируют названия «горных волостей» и их 
управителей на наречии, используемом местными 
жителями: «Одних горных волостей с левой сторо-
ны Кемчика более 5, а именно: 1) Кертек-Сойон;  
2) Карасаль; 3) Салчак; 4) Ирбит и 5) Кучугет. Уез-
дом управляет «нойон», вроде русского генерала, 
с правом даже казнить виновного. Волостью пра-
вят: 1) «чайзан», 2) «мерген», как мировой судья,  
3) «киньча» или «демича» – чиновник по кредитной 
части; 5) «тарга» (собиратель податей) вроде на-
шего сельского старосты… Вот куда мы ехали…» 
[Штыгашев. 2006. С. 27]. Диглоссия, топонимика 
рядом с другими элементами художественной си-
стемы в повествовании Отца Иоанна в некоторой 
степени важное средство художественного описа-
ния, помогающее правдиво, образно воспроизве-
сти, раскрыть жизнь людей, населяющих этот мало 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 19

обжитый край – их миропорядок, быт, верование, 
ритуал обрядовых действий при совершении рели-
гиозного акта или церемониала на бытовом уровне: 
«…Мы были очевидцами камлания в одном из 
аллов. Это случилось в сойотском алле Су-Баче… 
Забавно и дико было смотреть на маленькую седую 
старушку, словно развертывающуюся и, как вихрь, 
крутящуюся в грязной овечьей шубе с лентами и 
разными побрякушками и колокольчиками вокруг. 
Она подпевала под звуки бубна каким-то диким, 
подземельным голосом с причитаниями… Я по-
просил у ней позволения посмотреть её бубен 
внутри и снаружи. Мне хотелось узнать разницу 
между здешними и нашими бубнами и рисунками 
на них. Величина и обичайка одинаковы. Внутри 
круга изображается выше всех скелет громадного 
льва с открытой пастью и страшными кровожад-
ными глазами. За ним пониже по очереди изо-
бражены: Эрлик (сатана), змея, лягушка, ящерица 
и скелет человека с луком с натянутой тетивой 
и стрелой…». Камка (шаманка) рассказала, что 
«они тоже приносят из животных жертву Эрлику, 
Ызыку и Бурхану. Сойоты благоговейно почитают 
огонь, воду и горы. Они не пьют, не едят, прежде 
чем бросят из пищи в огонь, а из питья на воздух 
горным и водяным духам…» [Штыгашев. 2006. 
С. 53-54]. Активно автор использует и художе-
ственную деталь, рассказывая о свадебном обряде, 
обряде захоронения. В описании храма, жилья 
деталь часто приобретает социальный характер, 
подчёркивая сущность социальной природы их 
владельцев: «Аал называется «Балгир-алл». Как 
бедны и жалки эти крошечные одинокие юрты! 
При них никаких строений нет. Между тем такая 
маленькая юрта вмещает в себе всё хозяйство, 
самих хозяев, их телят, ягнят и всё остальное. 
Из этого и можно себе представить царящие тут 
тесноту, духоту и копоть. Если бы не было дымо-
вого отверстия, то непривычному человеку и часу 
не прожить в этой юрте…» [Штыгашев. 2006.  
С. 28]. Близко к этому описанию убогости и ни-
щеты жилище бедного ламы: «Маленькая грязная 
юрта, все стены в дырках. Ветер свободно гуляет 
в юрте. Семья большая. Сидят почти без огня… 
закутавшись в тёплые шубы, и в таком положении 
сидят и день, и ночь… Чай не у всякого и не всег-
да бывает, поэтому они употребляют различные 
древесные коры… Ламам запрещено убивать кого 
бы то ни было, даже и рыбу ловить нельзя. У них 
жалованья нет; добровольные подаяния крайне 
скудные…[Штыгашев. 2006. С. 29-30]. Контраст-
ным по отношению к выше описанному пределу 
бедности является рассказ о резиденции нойона 
и старшего ламы «таран-хамбо-келин-чалзу». 
Молельня в монастыре полукаменная, высокая, с 
открытыми вверху окнами зимой и летом. Её пре-
жде всего украшают у передней стены кафедры 

старших лам или одного дяди нойона, который во 
время торжественной службы на ней восседает… 
Кафедра очень красивой отделки, позолоченная. 
Верхний и нижний карнизы вырезаны и тоже под 
золотом. С трёх сторон по бокам изображение 
золотых львов с широко разинутой пастью. Их 
на каждой стороне по два…» [Штыгашев. 2006.  
С. 58]. Не менее богата и юрта нойона: «…Образ-
цовая чистота. Как и везде, у передней стены на 
почётном месте маленькое изображение идола под 
стеклом. По сторонам его тоже в рамках и под сте-
клом портреты молодого монгольского богдыхана 
и «живого бога» гегена. Дальше на отдельном сто-
лике русский будильник и другие китайские вещи. 
Тюфяки, ковры и вся обстановка были в порядке и 
чисто убраны…» [Штыгашев. 2006. С. 64-65]. 

И. М. Штыгашев стремится объяснить причины 
столь бедственного положения сойотов-урянхайцев 
– нищета, невежество. Сам автор, хорошо познавший 
тяготы нужды, он с проникновенным сочувстви-
ем рассказывает о бедах и бесправии этих людей. 
«Урянхай, – пишет автор, – кормит и обогащает всех 
пришельцев и даже бродяг». И это уже сложилось 
исторически: до 1912 года здесь хозяйничали китай-
цы, обирают народ ламы, нойоны, гогены, торговцы 
из разных весей и разных национальностей – русские, 
евреи, кавказцы и азиаты. Нет между сойотами и при-
шельцами «тёплого и сердечного отношения», нет и 
справедливости, вместо которой утвердились здесь 
«воровство, мошенничество» и «вымогательство» 
«Все хлопочут и говорят, – заключает миссионер, – 
только о своих выгодах и интересах, а о Боге никто ни 
слова! Вид и положение этих людей на незнакомого 
человека удручающе действует, особенно со стороны 
религиозного понятия…». И с надеждой заверяет: 
«Когда-то придёт сюда свет Св. Евангелия и озарит 
эти тёмные души и омоет их загрязнённую до костей 
внешность…» [Штыгашев. 2006. С. 38, 35]. И эту 
трудную, но благостную дорогу «к свету Святого 
Евангелия» проложил Отец Иоанн – Иван Матвее-
вич Штыгашев, – совершивший «по дороге две ли-
тургии.., «крещено детей православных родителей 
вместе с сойотскими 23 челов. об. пола» [Штыгашев. 
2006. С. 69]. Но а река Чабаш «должна была привести 
нас домой. По ней мы 51 брод проехали. Итак мы в 
последний раз стояли на такой высоте, откуда сразу 
открываются на все стороны очаровательные виды 
волнующихся кругом на бесконечную даль гор двух 
Великих Империй… [Штыгашев. 2006. С. 68-69]. 
Можно ли представить, что эти и выше приведённые 
цитаты из повествования Отца Иоанна являются 
строками официального «отчёта» или походя оформ-
ленных, торопливых «записок»? Конечно, нет. Это 
профессионально и высоко художественно создан-
ный писателем и просветителем текст, отвечающий 
всем необходимым канонам литературного жанра, в 
частности, документальной повести. 



20 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Список литературы:
Гладышевский А. Н. Предисловие // Штыгашев И. М. 

Поездка Матурского священника в Урянхайский край в 
1913 году.  Абакан, 2006.  С. 5-21.

Гладышевский А. Н. указывает, что основное со-
держание «Предания…» удалось извлечь из статьи  
М. Чельцова «Религиозные верования алтайских ино-
родцев Кузнецкого уезда Томской губернии», с ук. 
Записки 3. – С. ИГО, книжко XVII, вып. I. Омск. 1884, 
12 стр. // Гладышевский А. Н. Предисловие к кн. И. М. 
Штыгашева «Поездка матурского священника в Урян-
хайский край в 1913 году.  Абакан, 2006.  С. 17.

Записки о путешествии алтайца в Киев, Москву и 
её окрестности.  М.: Типография Волчанинова, 1884.  
35 с.

Захаров  М. П. Страницы истории земли Таштып-
ской. Изд. второе, доп. Абакан, 2007.  69 с.

Штыгашев  И. М. «Поездка матурского священника 
в Урянхайский край в 1913 году».  Абакан: УПП «Ха-
касия», 2006. 72 с. 

Штыгашев И. М. Поступление в училище и про-
должение учения шорца (алтайца) Ивана Матвеевича 
Штыгашева.  Казань: Издание иеромонаха Иолия, 1885.  
144 с.   

Чертыкова А. Прозаик и поэт Иван Матвеевич 
Штыгашев // Абакан,  2008. № 3 (11). С. 13-16. Перевод 
Н. Ахпашевой. 

М. С. Минеева, Р. М. Валеев                                                                            

Казанская учительская семинария и 
обучение И. М. Штыгашева 

(1882-1885 гг.)

В статье дано описание жизни и деятель-
ности просветителя  И. М. Штыгашева, его обу-
чение в Казанской учительской семинарии. Пред-
ставлены структура семинарии, ее деятельность 
и состояние просвещения. Отмечен уникальный 
вклад И. М. Штыгашева в развитие инородческого 
образования.

M. S. Mineeva, R. M. Valeev

Kazan Normal School and training of
I.M. Shtygashev (1882-1885)

This article gives a complete description of the 
life and work of a missionary, I. M. Shtygashev, and 
in particular his education at the Kazan Seminary. 
It is also worth adding that this paper describes the 
structure of the work of the Seminary, about the state 
of education. Awarded for a unique contribution I. 
M. Shmygaleva in the development of aboriginal 
education. 

В современной России, в связи с исключитель-
ной ролью национального и конфессионального 
компонентов в регионах и субъектах федерации, 
актуализировалась проблема развития профессио-

нальных компетенций в решении межконфессио-
нальных проблем, межнациональных конфликтов 
и снятии межэтнической напряженности. Все боль-
шее значение приобретают гуманитарные науки, 
связанные с изучением межэтнических процессов, 
природы национальных структур и отношений. Изу-
чение истории, этнографии, культурного наследия и 
языков народов и народностей России приобретает 
важное теоретическое и практическое значение. 

Изучение просветительской, миссионерской, 
научной и общественной деятельности представи-
телей различных народов, выпускников Казанской 
православной миссионерской школы, анализ их  
научных трудов по истории, этнографии, языка и 
культуры тюркских,  финно-угорских, монгольских  
и других народов Волго-Уральского и Сибирско-
го регионов во второй половине XIX – начале 
XX вв. представляет большой практический и 
теоретический интерес для современных ученых 
и общественности. Одним из крупнейших пред-
ставителей национальной элиты Сибири является 
И. М. Штыгашев. 

Казанская духовная академия и Казанская 
учительская семинария во второй половине XIX 
– начале XX вв. являлись крупными учебными, 
научными  и просветительским центрами в По-
волжье, Приуралье и Сибири. Они стали центром 
проведения широкомасштабной православной мис-
сионерской политики в восточной части России, 
местом, где была разработана «система просвеще-
ния инородцев» Н. И. Ильминского, на практике 
осуществлялись христианизация и русификация 
неславянских народов Российского государства, 
проводились мероприятия по интеграции народов 
и народностей в единое информационное, куль-
турное и образовательное пространство на основе 
русского языка и православного христианства.

Казанская учительская семинария была учреж-
дена в 1870 г. с целью подготовки учителей для 
начальных народных училищ, где в первую очередь 
обучались представители этносов и народов Россий-
ской империи.  В 1872 г. по инициативе тюрколога, 
миссионера-просветителя Н. И. Ильминского (1822 – 
1891) в Казани была открыта учительская семинария, 
готовившая учителей-миссионеров для татарских, 
мордовских, марийских, чувашских, удмуртских 
школ. Семинария стала центром подготовки учи-
телей и священников, важнейшей задачей которых 
была миссионерская деятельность.  Первый прием 
в Казанскую учительскую семинарию был проведен 
в 1872 г. За 20 лет работы семинария подготовила 
554 учителя, из них инородцев меньше половины – 
222, «в числе коих 56 татар, 68 чуваш, 46 черемис, 
30 мордвинов, 12 вотяков, 2-е зырян, 2 калмыка и 4 
алтайца» [Киржаева. 2003. С. 112-120]. Казанская ду-
ховная семинария дала образование целому ряду лиц, 
составивших себе имя в науке и литературе. Одним 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 21

из них был первый шорский писатель, миссионер-
просветитель Иван Матвеевич Штыгашев.

Большинством народов Российской империи 
имперская политика формирования единой русской 
«нации» воспринималась как угроза для устоявших-
ся традиций, обычаев и собственных ценностей. 
Биография и наследие И. М. Штыгашева позволяет 
осмыслить религиозные, педагогические и куль-
турные факторы имперской идеологии и практики 
социополитической и культурной интеграции наро-
дов России на рубеже веков. В статье описываются 
отдельные моменты биографии И. М. Штыгашева, 
этапы его жизненного и общественного пути, 
становления как личности, поскольку его миро-
воззрение формировалось на стыке двух духовных 
пространств  – языческой  и христианской.  

И. М. Штыгашев родился в 1861 г. в селе Матур 
(Хакасия), в органичной этнической и социокуль-
турной среде тюркского этноса [Штыгашев. 1885]. 
Его дед был коренным кочевником, принадлежал 
к шорцам. Для человека, желающего обучаться 
грамоте, детство было нелегким. Школ поблизости 
не было,  начальной грамоте И. Штыгашева обучал 
его брат Сампсон. Но в 1879 г. от холеры в семье  
И. Штыгашева погибло 5 человек, в том числе, отец. 
После этого в все члены семьи стали заниматься 
хозяйством, было не до учения. Но тяга к знаниям 
заставила юношу отправиться 15 августа 1877 г. в 
далекое путешествие, чтобы получить традиционное 
образование. Он направился в миссионерское учили-
ще в село Кузедеево, за триста верст от села Матур 
[Штыгашев, 1885]. После года успешного обучения 
в Кузедеевской школе И. Штыгашева направили для 
продолжения учебы в Центральное миссионерское 
училище в Улалу (ныне Горно-Алтайск). Уже через 
год ему доверили преподавать в училище азбуку 
ученикам-первокурсникам. Еще при поступлении  в 
училище в Улалу И. Штыгашев  был хорошо обучен 
богословию и русскому языку. Далее способного уче-
ника направили учиться в Казанскую учительскую 
семинарию [Чертыкова. 2012. С. 64-70]. 

Основная программа  учительской семинарии 
состояла из следующих предметов: 1. Священная 
история Ветхого и Нового Заветов, Церковная 
история, Богослужение, Катехизис. Преподава-
телем этих предметов был священник, магистр 
М. Н. Троицкий. 2. Славянский язык, Древняя и 
Новая русская литература. Преподаватель – Вл. Н. 
Витевский. 3. Русский язык, Теория словесности 
и логика. Преподаватель – Ал. П. Сердобольский. 
4. Русская история и Всеобщая и русская гео-
графия. Преподаватель С. В. Смоленский (он же 
учитель церковного пения). 5. Геометрия, физика 
и минералогия. Преподаватель В. М. Рожанский. 
6. Арифметика, алгебра и основы космографии. 
Преподаватель Н. Ф. Бобровников. 7. Педагогика, 
которую преподавал директор Н. И. Ильминский. 

8. Черчение. Преподаватель П. К. Вагин. 9. Чисто-
писание. Преподаватель К. К. Кондратьев [Шты-
гашев. 1888. С. 92]. И. М. Штыгашев подробно 
описал  «Правила для воспитанников Казанской 
инородческой учительской семинарии» [Штыга-
шев. 1885. С. 93], где «в заседании Педагогического 
Совета Казанской Учительской Семинарии вы-
работаны следующие правила для воспитанников 
Семинарии: 1.  Воспитанники должны вставать по 
будням не позже 6-ти, а по праздникам не позже 
7-ми часов. Утренняя молитва в 7 часов; 2. Завтрак 
в будни полагается в 7 ½ часов. В воскресенье же 
и другие праздники завтрака не полагается; 3. Вос-
питанники должны неопустительно (немедленно) 
и своевременно являться в церковь – в будни на 
молитву, а накануне праздников и в праздники ко 
всенощной и обедне. Хождение по церкви и вы-
ход из нее до окончания службы воспрещаются. 
Дежурные в столовой выходят из церкви вместе 
со всеми воспитанниками, а никак не раньше; 4. 
В столовой  соблюдается следующий порядок: 
собравшись туда, воспитанники ожидают знака 
дежурного наставника для пения молитвы и только 
по окончании ее все вместе начинают есть и пить, 
после чего опять поют молитву. Во время вечернего 
чая соблюдается тот же порядок, как во время обе-
да и ужина. Из этих Правил видно, что Казанская 
Инородческая учительская семинария в отноше-
нии учебной дисциплины пошла еще дальше от 
Улалинской школы. В семинарии нет решительно 
никаких наказаний: вся дисциплина поддержива-
ется только нравственным влиянием на учащихся, 
и что удивительно:  при таком большом количестве 
воспитанников жизнь их идет стройно и спокойно, 
и редко нарушается каким-нибудь выходящим из 
ряда случаем!» [Штыгашев. 1885. С. 93-94]. 

Материалов фонда Казанской учительской семи-
нарии Национального Архива Республики Татарстан, 
документов, связанных с биографией и обучением 
в семинарии И. М. Штыгашева, сохранилось мало. 
Например, судя по делу «О численном составе вос-
питанников семинарии в течении 1882 гражданского 
года» (НА РТ.  Ф. 93. О. 1. Д. 205), Иван Штыгашев 
поступил совместно с Кузьмой Укунаковым в каче-
стве стипендиатов Православного Миссионерского 
Общества (НАРТ. Ф. 93. О. 1. Д. 220). Поэтому для 
них не было никаких вступительных испытаний 
(НАРТ. Ф. 93. О. 1. Д. 234). Известно, что обучение 
началось 1 сентября 1882 г.  На момент поступления 
И. М. Штыгашев  отлично знал родной язык и, по 
велению Н. И. Ильминского, начал переводить Свя-
щенную историю Ветхого Завета. Все последующие 
переводы, как и переведенный им на шорский язык 
текст «Указания пути в царство небесное», были 
опубликованы в Казани. Обучение в семинарии 
проходило без трудностей,  по окончании учебного 
года И. Штыгашев и К. Укунаков были направлены в 

User
Записка
инициалы вместе с фамилией



22 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Раифу (НА РТ. Ф. 93. О. 1. Д. 239), что в 30-ти кило-
метрах от Казани. К осени, после окончания второго 
года обучения,  И. М. Штыгашевым был составлен 
букварь на шорском языке (НА РТ. Ф. 93. О. 1. Д. 224), 
который был выпущен вместе со словарем, состав-
ленным помощником начальника Алтайской миссии, 
протоиереем В. Вербицким на алтайско-аладагском 
языке [Штыгашев. 1885. С. 109]. 

После второго курса семинарии, как лучший 
ученик, в 1884 г. И. Штыгашев был поощрен по-
ездкой по святым местам России. О посещении 
Киево-Печерской лавры, Оптиной пустыни, хра-
мов Москвы и др. Иван Штыгашев рассказал в 
своей повести «Записки о путешествии алтайца 
в Киев, Москву и ее окрестности» [Штыгашев. 
1990. С.179-215]. 

В апреле 1885 г. И. М. Штыгашев окончил 
Казанскую учительскую семинарию и получил 
свидетельство «учителя начальной школы» (НАРТ. 
Ф. 93. О. 1. Д. 231). Он отправился работать в 
родное село Матур. По примеру своего учителя 
П. И. Ильминского  И. Штыгашев решил совер-
шенствовать национальную начальную школу у 
себя на родине.  Он построил обучение на родном 
языке с постепенным переходом на русский язык. 
Он стал одним из первых самобытных писателей 
и основоположником письменной национальной 
литературы дореволюционной России.

Список литературы:
Киржаева В. П. Казанская учительская семинария в 

политико-правовом и культурно-образовательном кон-
тексте эпохи // Интеграция образования.  М.:  Научные 
статьи, 2003.  С. 112-120.

Чертыкова А. А. И. М. Штыгашев и Н. Ф. Катанов 
– современники-просветители // Материалы междуна-
родной научной конференции, посвященной 150-летию 
со дня рождения ученого Н. Ф. Катанова. 16-19 мая 2012 
г. Т. I.  Абакан: Хак. кн. изд-во, 2012.  С. 64-70.

Штыгашев И. М. Продолжение учения шорца 
(алтайца) // Издание Действительного члена обще-
ства любителей духовного просвещения, попечителя 
миссионеров Покровского миссионерского монастыря, 
иеромонаха Иоила. Казань: Типография В. М. Ключни-
кова, 1885.  С. 109.

Штыгашев И. М. Путешествие алтайца в Киев, 
Москву и ее окрестности // Памятное завещание: алтай-
ская дореволюционная проза; под ред. Б. Я. Бедюрова.  
Горно-Алтайск, 1990.  С. 179 – 215.

Список источников:
НАРТ. Ф. 93. О. 1. Д. 231. «Об окончательных и пе-

реводческих испытаниях воспитанников семинарии».
НАРТ. Ф. 93. О. 1. Д. 224. «Список воспитанников 

Казанской учительской семинарии и приготовительного 
при ней класса».

НАРТ.  Ф. 93. О. 1. Д. 205. «О численном составе 
воспитанников семинарии в течение 1882 гражданского 
года». Л. 30.

НАРТ. Ф. 93. О. 1. Д.234. «О приеме в семинарию 

четырех мальчиков калмыков за счет стипендии Астра-
ханского комитета миссионерского общества».

НАРТ. Ф. 93. О. 1. Д. 220. «Об окончательных и 
переводческих испытаниях воспитанников всех классов 
семинарии».

НАРТ. Ф. 93. О. 1. Д. 239. «Экзаменационные спи-
ски с 1875 по 1884 гг.».

Н. А. Данькина 

Педагогическая деятельность  
Ивана Матвеевича Штыгашева

В статье раскрывается обучение И. М. Шты-
гашева в миссионерском училище, расписание за-
нятий, отношение преподавателей-священников 
к обучающимся. Показана преподавательская 
деятельность И. М. Штыгашев в улусе Матур, 
отношение к нему местного населения, условия 
проживания и быта сельского учителя. Автор 
приходит к выводу о том, что И. М. Штыгашев 
сыграл важную роль в развитии образования на 
Таштыпской земле.  

N. A. Dankina

Teaching activities of Ivan Matveevich 
Shtygashev

The article covers I.M. Shtygashev’s studying at 
a missionary training school, class schedule, attitude 
of teachers-priests to pupils. Teaching activities of 
I.M. Shtygashev in village Matur, attitude of the local 
population to him, living and housing conditions of 
a rural teacher are shown. The author comes to the 
conclusion that I.M. Shtygashev played an important role 
in the development of education on the Tashtyp land.

В рамках административной реформы конца 
ХIХ – начала ХХ в. проходила христианизация 
коренных народов Сибири. В 1854 г. были утверж-
дены «Правила церковно-приходских школ», 
учителями в которых становились священники. 
В связи с этим в 1880-1890-е гг. в Хакасии стали 
открываться первые церковно-приходские школы, 
учителями в которых становились священники. 
Среди них С. А. Чесмочаков (Усть-Есинская шко-
ла), Е. И. Иптышев (Усть-Фыркальская школа), Г. Т. 
Отрыгашев (Чарковская школа), И. М. Штыгашев  
(Матурская школа) (КГУ РХ «НА». Ф. 16. Оп. 1. 
Д. 17. Л. 1; д. 121. Л. 2; д. 83. Л. 3; д. 73, лл. 1,5; д. 
86. Л. 22; д. 9. Лл. 7, 13, 48; ф. 15. Оп. 1. Д. 80. Л. 3.  
Д. 92. Л. 5) [История Хакасии. 1993. С. 355]. 

Одним  из первых учителей Матурской школы, 
а также в Таштыпе был Иван Матвеевич Шты-
гашев – миссионер, просветитель, писатель. И. 
М. Штыгашев родился в 1861 г. в улусе Матур 
Кондомско-Корочерской волости Кузнецкого окру-
га Томской губернии. Он писал, что его дедушка 

User
Записка
инициалы вместе с фамилией



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 23

был крещеный, вероятно, его окрестил приходской 
священник из с. Таштып. Бабушка была крещеной, 
но придерживалась шаманизма [Штыгашев. 1885. 
С. 8]. Родители тоже были крещенными. Отец был 
убежденным в важности грамоты, поэтому он в 
1868 г. отправил двух старших сыновей Иосифа и 
Сампсона в ближайшую школу к миссионеру отцу 
Василию Ивановичу Вербицкому за 300 верст. Брат 
Сампсон, получив начальное обучение, стал обу-
чать Ивана грамоте. В 1876 г. в результате холеры 
умерло 5 членов семьи, в т. ч. и отец.    

В 1877 г. И. М. Штыгашев отправился в миссио-
нерское училище в с. Кузедеево за триста верст от 
Матура. Он писал, что «все было для меня диким 
и странным, всему я удивлялся, все было для меня 
ново». Учащихся было 50 человек. Кроме того, в 
миссионерском приюте воспитывались девочки-
сироты. Распорядок дня был следующим. В 5-6 
часов утра подъем, общая молитва в училищном 
зале, после молитвы завтрак. С 8 до 12 часов – 
занятия, затем обед. После обеда до 13.30 часов 
работы: молотили хлеб, пилили дрова, собирали 
снег и др. С 14.00 до 17.00 – вновь занятия, потом 
чай, после чая до огня работы во дворе. С 18.00 
до 20.00 часов – приготовление уроков, с 20.00 
часов – молитва, затем сон. Преподавали Закон Бо-
жий, Богослужение, арифметику  и русский язык, 
родиноведение, рисование, рисование и краткий 
курс русской истории [Штыгашев. 1885. С. 35]. На-
казаний не было, разве иногда могли оставить без 
обеда или ставили на  колени. Наказание заменяли 
увещаниями и внушениями. Кроме русского, через 
год обучения, И. М. Штыгашев научился говорить 
по-алтайски.

В 1879 г. И. М. Штыгашев сопровождал началь-
ника Алтайской  духовной миссии архимандрита 
Владимира в его поездке по Шории и в Аскизскую 
Степную Думу к сагайцам. В Аскизе письмоводи-
тель думы Ефим Катанов предложил поработать 
писарем. Через месяц И. М. Штыгашев покинул 
Аскиз, направляясь в Матур, остановился  на ноч-
лег в станице Таштып, где казаки ему предложили 
остаться  учителем. Жалованье определили один 
рубль с ученика в месяц. И. М. Штыгашев  писал, 
что он «не только не отказался, но, напротив, мыс-
ленно радовался, думая, что, во-первых, я не буду 
забывать русского языка, а во-вторых, пополню 
круг своих знаний». В школе училось девять маль-
чиков и одна девочка – Ольга Яковлевна Зырянова. 
Затем в школу были приняты дети из ближайших 
улусов, и число  учеников составило 19 человек. 

В своем труде «Поступление в училище и про-
должение учения шорца (алтайца) Ивана Матвее-
вича Штыгашева» (Казань. 1885) И. М. Штыгашев 
писал, что для обучения детей ему были пред-
ложены выгодные условия: жалование 1 рубль с 
мальчика в месяц, дрова для отопления должны 

были предоставлять родители учащихся, каждый 
ученик должен иметь свои книги.  Учителя должны 
содержать сами казаки по очереди, т. е. давать ему 
даровую квартиру. Сначала И. М. Штыгашев жил 
в комнате, которую предоставил ему Петр Карга-
полов, затем через месяц он переехал на квартиру 
к казаку Павлу Константиновичу Зырянову [Шты-
гашев. 1885. С. 54-55]. 

И. М. Штыгашев характеризовал казаков как 
почтительных, гостеприимных, трудолюбивых, на-
божных и прилежных к посещению Божьего храма. 
Он подружился с семьями Каргаполовых, Петром 
и Василисой Николаевной; Зыряновых, Павлом 
Константиновичем и Анной Прокопьевной; при-
казчиком Семеном Петровичем Булдаковым, его 
работником – Дмитрием Ивановичем Ивановым, 
впоследствии зажиточным крестьянином, купцом. 

Часто менялось место проведения занятий, что 
осложняло работу учителя: временная квартира 
Каргаполовых, затем порожняя избушка Павла 
Константиновича Зырянова, затем Степана Изо-
тьевича Зырянова.

Параллельно обучению учащихся И. М. Шты-
гашев вел работу против шаманизма и занимался 
подготовкой к строительству в своем улусе ча-
совни.

В 1880 г. И. М. Штыгашев отправился  в Улалу 
(Горно-Алтайск) для  продолжения учебы в Цен-
тральном миссионерском училище. Педагогиче-
ской деятельностью он занимался с осени 1881 
по май 1882 г., когда обучался азбуке новичков в 
Улале в миссионерском училище.

В апреле 1885 г. И. М. Штыгашев окончил 
Казанскую  учительскую семинарию, получил  
свидетельство учителя начальной школы. 15 мая  
1885 г. епископ Алтайской духовной  миссии 
Макарий направил его учителем в Матур. Школа 
находилась  в неприспособленном помещении, 
и занятия проводились только в теплое время. 
Поэтому встал вопрос о строительстве  школьного 
здания. Оно было построено  на средства жителя 
Таштыпа, торгующего крестьянина, купца ІІ гиль-
дии Дмитрия Ивановича Иванова. Содержалось за 
счет средств Алтайской духовной миссии. В новом 
помещении школы имелось четыре  изолирован-
ных и две проходных комнаты, квартира учителя, 
кухня. В 1885 г. в школе обучалось 13 мальчиков и 
5 девочек. Впоследствии число учеников достигло 
50. Занятия начинались в 8 часов и продолжались  
до обеда, в 12 часов была обеденная  трапеза, за-
тем 2 часа отдыха и с 2 до 4 часов продолжение  
занятий. До и после занятий читались правила с 
тропарями и кондоками (жанры церковной иемно-
графии – музыкально-поэтические  комментарии и 
богослужебные чтения Ветхого и  Нового Завета). 
Затем ученики клали три земных поклона: за началь-
ника Алтайской духовной миссии, за успехи в учебе 

User
Записка
п лишняя



24 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

и усопших родных. Четыре года И. М. Штыгашев 
учительствовал в Матуре. Его знания русского и 
шорского языков были отмечены духовной епархией. 
10 июня 1889 г. Бейский епископ Преосвященный 
Макарий перевел его в Кондомский стан миссии, 
где он был «рукоположен в диаконы», в 1890 г.  
И. М. Штыгашев был назначен священником  Кон-
домской Богоявленной церкви. С образованием в 
1905 г. Матурского церковного прихода отец Иоанн 
(И. М. Штыгашев) вернулся в Матур. К 1912 г. после 
долгих  несчастий было построено новое помещение 
Матурской церкви. В 1913 г. епископ Иннокентий 
отправил Иоанна с  миссионерской целью в Урян-
хайский край. Путешествие по Урянхаю,  продолжав-
шееся более полутора месяцев,  сильно подорвало его 
здоровье. 13 ноября 1915 г. И. М. Штыгашев умер, 
похоронен около церкви в Матуре.

Также в Матурской школе до революции 
учительствовал выпускник миссионерского Ка-
техизаторского училища Константин Павлович  
Телешев.

В 1883 г. по решению властей Минусинского 
уезда в станице Таштып была открыта церковно-
приходская школа с 3 классами. В ней работали 
учитель, законоучитель, Почетный блюститель. 
В 1897 г. была открыта Арбатская церковно-
приходская одноклассная школа с 1 учителем, в 
1900 г. – Б-Сейская школа.

С 1906 г. началась история школы грамоты 
в улусе Тлачик. Инициатором и организатором  
открытия школы был  И. М. Штыгашев (отец Ио-
анн). Она содержалась  также на средства миссии, 
учителем в ней был выпускник Бейского катехи-
заторского училища Трофим Тихонович Бурнаков. 
Отец Иоанн его характеризовал: «Он человек труда 
и терпения, его положение одно из самых жалких». 
Он не имел квартиры, жил в школе, жалование не 
позволяло ему нанять жилье. Школа состояла из 
небольшой  инородческой избы с двумя крошеч-
ными окнами, к которым пристроили третье окно. 
Жильем учителя являлся огороженный угол в 
школе. В школе ежегодно  обучалось 18 мальчиков-
хакасов, не знающих родного языка, но, несмотря 
на это, благодаря упорному труду учителя, ученики 
хорошо усваивают предметы. «Продовольствие 
учитель имеет исключительно только в одних су-
харях» [Захаров. 2007. С. 46]. В своем отчете отец 
Иоанн писал «Общая нужда наших школ состоит 
в том, что ни учебников, ни учебных пособий нет 
в достаточном количестве за неимением средств 
на покупку их. Врочем, и с деньгами не скоро их 
приобретешь не только в Таштыпе, даже в г. Ми-
нусинске» [Захаров. 2007. С. 47].

В 1908 г. Матурская школа при духовной мис-
сии была реорганизована в  Матурскую однокласс-
ную школу, в 1910 г. открылось Подкарагайское 
одноклассное училище.

С 1912 по 1914 гг. были еще открыты Чилан-
ская школа 1 ступени, Анчульская одноклассная 
школа (2 учителя), Таштыпская двухклассная 
школа (3 учителя), Сирская одноклассная школа (1 
учитель), Имекское однокласское училище.

Таким образом, до 1917 г. на Таштыпской зем-
ле находилось 10 учебных заведений:  Матурская 
одноклассная школа; Подкарагайское однокласс-
ное училище, Тлачинское одноклассное учили-
ще, Арбатская одноклассная школа, Имекское 
однокласское училище, Анжульская одноклассная 
школа, Сирская двухклассная школа,  Сейское 
инородческое одноклассное училище, Абакано-
заводское приходское училище, Таштыпская двух-
классная школа. Немаловажную роль в развитии 
образования сыграл Иван Матвеевич Штыгашев 
как представитель Алтайской духовной миссии. 

Список литературы:
Захаров М. П. Страницы истории земли таштып-

ской. Изд. второе, доп. Абакан, 2007. 69 с.
История Хакасия с древнейших времен до 1917 года 

/ отв. ред. Л. Р. Кызласов. М.: «Наука» Издательская 
фирма «Восточная литература», 1993.  525 с.

Штыгашев  И. М. Поступление в училище и про-
должение учения шорца (алтайца) Ивана Матвеевича 
Штыгашева. Казань: Типография В. М. Ключникова, 
1885. 116 с.

Н. С. Майнагашева

О литературном наследии 
И. М. Штыгашева

Статья посвящена осмыслению литера-
турного наследия миссионера, просветителя, 
переводчика, шорского и хакасского писателя  
И. М. Штыгашева. Более детально рассмотрены 
жанровая специфика и художественное своеобра-
зие изданных текстов. Выявлено, что тексты 
И. М. Штыгашева – это богатый историко-
литературный источник, являющийся наследием 
не только шорской, но и хакасской, алтайской и 
русской культур.

N.S. Mainagasheva

About I.M. Shtygashev’s literary heritage

The article is devoted to understanding of literary 
heritage of the missionary, enlightener, translator, Shor 
and Khakass writer I.M. Shtygashev. Genre specificity 
and artistic peculiarity of issued texts are considered 
in more details. It is determined that I.M. Shtygashev’s 
texts are an abundant historic and literary source, 
which is the heritage not only of Shor but also of 
Khakass, Altai and Russian culture.



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 25

В 2016 г. исполняется 155 лет со дня рождения 
миссионера, просветителя, переводчика, первого 
шорского писателя, сына земли Матурской – Ивана 
Матвеевича Штыгашева. Сама личность Ивана 
Штыгашева, его жизнь и творчество являются 
примером преданного служения родному народу 
и родной земле. Несомненно, его земной путь 
удивляет и наших современников. Прежде всего, 
это его целеустремленность, упорство и сила воли, 
проявленные в процессе обучения. И все эти годы 
он жил с мыслью получить хорошее образование и 
нести свет учения в свой народ. Это ему удалось: 
он окончил в то время учительскую семинарию в 
Казани и обучал детей грамоте. И. М. Штыгашев 
одним из первых стоит в списке хакасских и шорских 
просветителей. Позднее его последователями стали 
писатели-просветители П. Т. Штыгашев (1886–1943), 
А. М. Топанов (1903–1959), А. И. Кузугашев (1905–
1938), В. А. Кобяков (1906–1937) и др. Размышляя 
о своем назначении по службе, И. М. Штыгашев 
писал: «Если я поступлю куда-нибудь подальше от 
родины (напр. 500 вер.), то это послужит большим 
препятствием дальнейшему распространению 
школьного учения на моей родине; тогда все бу-
дут отказываться отдавать своих детей в школу, 
указывая при этом на меня, как на потерянного 
для них человека, не принесшего никакой пользы 
ни родителям, ни родной стороне, ибо с нашей 
стороны, т. е. из шорцев, кроме меня, никакого 
грамотного человека» [Штыгашев. 2011. С. 168]. 
И. М. Штыгашев был глубоко убежден, что свет 
учения в его народ придет через христианство. 
На этом пути потребовалось перешагнуть через 
родственные связи, вековые обычаи и традиции, 
ибо другого пути не было. Соседи и знакомые уго-
варивали его мать не отдавать сына в школу, порой 
они насмехались и даже угрожали. Но материнское 
сердце уступило желанию сына учиться. Порой  
И. Штыгашеву учеба казалась несбыточной меч-
той. Кроме согласия матери требовались средства. 
Позднее он писал: «Денег я имел всего 1 руб. 40 
коп., и одежды моей не могло хватить мне на год; 
но мне было не до них; я думал об одном – как 
бы скорее выбраться из дому» [Штыгашев. 2011. 
С. 33]. А затем, вышедши в дальний путь, Иван, 
шестнадцатилетний юноша, блуждал по тайге по 
пути с Матура в Кузедеево, испытывая страх, голод 
и холод. Подобные и другие препятствия на пути к 
учебе он испытывал много раз. Неоднократно по-
являлась мысль вернуться домой, но он был верен 
своей цели. Он выдержал и получил образование 
с благословления матери и поддержки любезных 
своих братьев: Сампсона, Иосифа и Тараса.

Естественно, богатая и интересная биография 
такой феноменальной личности, как И. М. Шты-
гашев, привлекает и будет привлекать многих 
исследователей. Цель нашей статьи заключается 

в рассмотрении литературного творчества, а точ-
нее – жанровой специфики и художественного 
своеобразия повествований первого шорского 
писателя. 

И. Штыгашеву было суждено стать не только 
миссионером, учителем и просветителем, но и 
первым шорским писателем. Литературное насле-
дие Ивана Штыгашева составляют его очерковые 
записки 1884 г, состоящие из двух частей: первая 
– «Поступление в училище и продолжение учения 
шорца (алтайца) Ивана Матвеевича Штыгашева», и 
вторая – «Путешествие алтайца в Киев, Москву и 
ее окрестности») [Штыгашев. 2011], а также – «По-
ездка Матурского священника в Урянхайский край 
в 1913 г.» [Штыгашев. 2006]. И вполне вероятно, 
что когда-нибудь мы окажемся свидетелями выхода 
в свет его эпистолярного наследия. 

Иван Матвеевич Штыгашев, как свидетель-
ствуют его тексты, несомненно, литературно ода-
ренный человек. Это один из первых среди шор-
ских, алтайских и хакасских писателей-билингвов. 
Он, поступив в школу в с. Кузедеево, владел лишь 
родным языком и совсем немного русским, как его 
научил его старший брат Сампсон. Благодаря свое-
му стремлению получить образование, упорству, 
старанию и прилежанию он достаточно быстро 
овладел русским языком и русской грамотой. По-
этому неудивительно, что его тексты, написанные 
спустя 7 лет после начала обучения, представляют 
собой полноценные литературные произведения. 
Рассмотрение путевых записок Ивана Штыгашева 
в историко-культурном контексте приводит к мыс-
ли, что и стиль письма и выбор языка творчества 
(русского) вполне объяснимы. Он усваивал опыт 
русских авторов, русской миссионерской про-
зы. Русский язык для него стал вторым родным 
языком, ибо через него он познал христианство и 
принял его всем сердцем, умом и нес его в свой на-
род. Писать он начал благодаря своим учителям, в 
частности – Иеромонаху Иоилю. Записки И. Шты-
гашева, написанные в 1884 и 1913 гг., называют 
еще «повестями» [Чудояков. 2015], «духовными 
путевыми заметками» [Полторацкий. 2015]. Так, 
К. Чудояков отмечает, что современные шорские 
читатели высоко ценят повесть И. М. Штыгашев, 
а в свое время высокую оценку ей давал  шорский 
народный поэт С. С. Торбоков.

Очерки И. Штыгашева – это мудрые и уни-
кальные по глубине своей искренности и простоте 
повествования, и по сей день они интересны ис-
следователям. Им характерно единство стиля, здесь 
проглядывает индивидуальный нравственный об-
лик писателя. Хотя в центре – автобиографическое 
описание жизни, но автор не ограничивается этим. 
В содержании представлен богатый этнографиче-
ский и исторический материал, географические 
сведения о Хакасии, Алтае, Горной Шории, Туве 



26 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

и западной части России, где пришлось побывать 
И. Штыгашеву: это Казань, Москва, окрестности 
Москвы и Киев. Внимательный путешествен-
ник И. Штыгашев делает некоторые выводы по 
части ландшафта разных местностей и находит, 
например, пять различий между «сагайскими 
и алтайскими степями». А по пути в Казань он 
замечает: «Действительно, волжские горы (по-
нашему, конечно, нельзя назвать их горами, а разве 
холмами) виднелись на небосклоне фиолетовым 
цветом при вечерней заре заходящего солнца» 
[Штыгашев. 2011. С. 107]. Или, отправившись в 
Киев, И. Штыгашев невольно сравнивает родные 
просторы с новыми увиденными землями: «Едем, 
смотрю на малороссийскую природу с ее однообра-
зием: она далеко не соперничает с нашим Алтаем, 
господствующим над разнообразной природой, 
начиная с облачных гор до разноцветных лугов» 
[Штыгашев. 2011. С. 146]. Подобным описаниям 
автор отводит чуть ли не одну треть своего текста, 
и они вполне соответствуют пейзажным описаниям 
в художественных произведениях: «Версты три от 
нашего улуса начинается дремучий лес, в котором 
до улуса Кузедеевского часто смешиваются хвой-
ные деревья с лиственными, и в котором встреча-
ются открытые полянки» [Штыгашев. 2011. С. 33]. 
Пейзажные описания И. Штыгашева пронизаны 
глубокой любовью к родной земле. Наиболее часто 
и подробно он рисует горы: Матурские, Алтайские, 
Кузнецкие и др.: «Перед нашими взорами раски-
нулось необозримое пространство горных высот, 
представляющих морские волны. В пределах этой 
очаровательной картины виднелись самые отда-
ленные горные хребты, из которых, несмотря на 
свою отдаленность, особенно высовывало свою 
седую, т. е. вечно снежную голову наша соседка 
– Белая сопка «Каан-сын», что значит «Царица», 
– представительница Абакана» [Штыгашев.  2011. 
С. 34]. Вполне закономерно, что в картине мира 
человека таежного, каким является И. Штыгашев, 
образ горы занимает одно из наиболее значимых 
мест. Тяга к тайге, горам глубоко укоренилось 
в его сознании. Он не просто пишет о горах, но 
внимательно рассматривает, восхищается ими, род-
ные горы сравнивает с другими: «Вопреки моему 
предположению, Катунские и Чуйские горы имели 
поразительную разницу с алатаускими горами: Ка-
тунские бомы один другого опаснее, один другого 
круче; они состоят исключительно из голых, без-
лесных камней и плит, покрытые или снегом, или 
мхом: тогда как наши Кузнецкие или Алатауские 
горы, исключая Абаканских белков, не имеют ни 
страшных стремнин, ни пропастей. Впрочем, по-
следнее замечание относится только до дороги в 
г. Кузнецк. Но зато между Алтайскими горами по-
падаются такие прелестные долины, каких почти 
нет в наших краях» [Штыгашев. 2011. С. 93]. Как 

свидетельствуют описания И. Штыгашева, гора 
Хан-сын выступает эквивалентом родной земли: 
«Долго я стоял, не отводя от нее глаз и любуясь ее 
красотой. Отдав по обряду языческому долг пови-
новения земным поклоном горе, мы удалились от 
места воспоминания о родине» [Штыгашев. 2011. 
С. 34]. Или в другом примере: «Не дальше, как 
накануне этого дня, я чуть не по воздуху летал от 
радости при виде отдаленных высоких гор в той 
стороне, где моя родина, и наслаждался мыслью 
после столь долговременной и несчастной разлуки 
вновь увидеть свой любезный Матур… теперь пе-
ред моими глазами играли, как будто дразня меня, 
ближайшие к моей родине Верхне-Таштыпские 
горы: Улуг-Кичиг – Кол-Тайга, и я не мог к ним 
приблизиться» [Штыгашев. 2011. С. 100]. 

Понятие родины у И. Штыгашева соотносится 
и с рекой. Ведь традиционным и единым для хака-
сов и шорцев являются понятия «земля» и «вода». 
«Чир-суг», «чер-шуг», что буквально означает в 
переводе «земля-вода», и есть родина. И в день воз-
вращения первыми его встречают гора Каракуш-
таг и «журчание реки Матур, с горными цепями 
и возвышенностями». Как ему видится после 
длительного отсутствия на родине, Каракуш-таг 
«гордо возвышается над родным улусом». Алтай 
И. Штыгашеву полюбился не только своими людь-
ми и обычаями, но и своими величественными 
горами и стал для него второй родиной. Во время 
отправления в Казань он замечает: «В первый же 
день нашего выезда из г. Бийска до самого солнеч-
ного заката нас сопровождала родная наша гора 
Бабырган; когда она скрылась в облаках вечерних 
сумерек, мы с сердечным сочувствием простились 
с ней, как с последним признаком дорогого нам 
Алтая» [Штыгашев. 2011. С. 104].

У И. М. Штыгашева немало информации со-
держится о социальном устройстве, политической 
жизни и торгово-экономических взаимосвязях 
регионов Сибири начала ХХ в. Так, автор летний 
Кош-Агач называет «складочным местом товаров 
китайских и русских купцов», а зимой «сиротству-
ющей пустыней», а Урянхай – краем, который «кор-
мит и обогащает всех пришельцев и даже бродяг». 
Есть и более подробные данные: «Всех русских на 
протяжении 125–130 верст от вершины Кемчика до 
устья р. Чадана в двух урянхайских участках до 30 
семей» [Штыгашев. 2006. С. 37]. Или о торговле и 
бизнесе: «В этом году казанские татары покупали 
ржаную муку с доставкой на место по 1 р. 80 к. 
Продажа же сойотам производилась по 4 руб. за 
пуд или за целого быка отпускали только 2 ½ пуда» 
[Штыгашев. 2006. С. 37].

Другой, не менее интересной стороной на-
блюдений, зафиксированных в тексте, являются 
климатические. Так, он пишет: «В осеннее время в 
черни дождь, соединяясь со снегом, часто причиняет 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 27

человеку гибельную лихорадку. При этом подобная 
смесь превращает твердую землю в жидкую грязь 
и, осаждаясь на листвах деревьев, мочит и приводит 
человека в очень неприятное положение, усугубляя 
силу лихорадки» [Штыгашев. 2011. С. 47]. 

И. Штыгашев касается многих других, не 
менее интересных и важных вопросов. Это и про-
свещение народа, его вера, нравы, кухня, обычаи 
и традиции. Немало места отводится автором 
описанию жизни и деятельности миссионеров, 
описанию церквей, а также с большим интересом 
И. Штыгашев описывает увиденные впервые на-
селенные пункты, села, города; людей, с которыми 
ему приходилось общаться. В Урянхайском крае 
его миссия заключалась в проповеди христианско-
го учения, но важным и интересным для него пред-
ставляются все стороны жизни этого народа: быт, 
обычаи, питание и одежда, язык, песни и музыка, 
и даже наказание воров и мошенников. Здесь он 
открывает мир, ранее ему неизвестный. И. Шты-
гашев проявляет все качества любознательного 
исследователя: наблюдательность, устремление к 
поиску, честность. Поэтому его записки содержа-
тельно богаты и интересны. 

Нельзя не заметить в текстах Штыгашева и 
внутреннюю, душевную, сторону повествователя. 
Вспомним момент описания прощания с родными, 
например: сколько горестных чувств пережито им, 
человеком, сердечно привязанным к семье. И. Шты-
гашев являет собой пример доброго и любящего сына 
и брата, о чем говорят его строки о матери и родных 
братьях. О своей матери он говорит трепетно, с глу-
бокой любовью и уважением. Ивана мучит совесть, 
что он оставляет старую мать одну, нарушив закон, по 
которому, как он пишет, «обязан ее кормить и беречь 
как наследник после младшего сына». Иван глубоко 
страдает, узнав позднее, что мать после  его отъезда 
«три дня не вставала и ни с кем не говорила». О ней 
он не пишет никакими другими словами, кроме как 
«бедная моя мать», «слишком жалостлива», «неж-
нолюбящая меня мать» и т. д. Неоднократно автор 
с удовольствием описывает те короткие, но самые 
нежные встречи с матерью, когда он летом приезжал 
во время учебы с Кузедеево и Улалы: «Иван! Иван! 
– кричали ребятишки, узнав меня издали. – Иван 
едет, скажите его матери, что сын ее едет!» Я был до 
такой степени тронут и умилен радостью ребят, что 
невольно заплакал и при свидании с моей матерью 
не мог вымолвить ни одного слова. Но сильнее моей 
радости была радость матери, не выпускавшей меня 
из своих объятий» [Штыгашев. 2011. С. 45]. Точно 
так же навсегда остался в его памяти день послед-
него свидания, о котором Иван Матвеевич написал 
с особенной болью: «Распечатав письмо, я в первых 
строках прочитал: «Жаль мне тебя, Иван, что ты ли-
шился матери…». Не веря своим глазам, я несколько 
раз повторил чтение этих роковых слов. «Боже мой, не 

может быть, чтобы я так скоро лишился матери. Увы! 
Сколько огорчений и печали причинил я ей! Как мог 
я, несмотря на ее горькие слезы и глубокую душевную  
скорбь и грусть, покинуть ее на произвол судьбы! Как 
обливалось кровью ее сердце при разлуке со мной! И 
чем же за все это я заплатил ей?! О, как жестокосер-
дно бросил я ее» [Штыгашев. 2011. С. 83]. 

И. М. Штыгашев не дает портретных харак-
теристик родных, но их характеры, поступки и 
переживания он открывает достаточно полно. 
Также он пишет и о своих сомнениях, о своих 
утвердившихся позднее мыслях и решениях – все 
это составляет психологический портрет повество-
вателя. Достаточно вспомнить его переживания по 
поводу кончины друга его Моисея, «чадо Алтая». 
И как проникся он кем-то сказанными словами 
по этому поводу: «Бедненький, помер на чужой 
стороне, неоплаканный своей матерью». Эти сло-
ва, перекликаясь с его воспоминаниями о своей 
родной матери и родине, понятиями о материнской 
любви и сыновнем долге, нашли самый глубокий 
отзыв в его душе. О том, что у Ивана Штыгашева, 
как и у всех творческих людей, острое и глубокое 
восприятие жизни, свидетельствует и стихотворе-
ние, посвященное памяти брата Иосифа [Штыга-
шев.  2011. С. 132–133]. Стихотворение вошло во 
вторую часть записок и является одним из первых 
стихотворений на шорском языке. Переводчик на 
русский язык, современный шорский поэт Г. Косто-
чаков отмечает, что стихотворение И. Штыгашева 
«написано в стиле фольклорного причитания по 
усопшему… здесь автор во власти родного языка 
и фольклора» (цит. по ст.: [Полторацкий. 2015.  
С. 126]). Несомненно, стихотворение И. Штыгаше-
ва – это плач (сыыт). Здесь имеются параллелизм, 
повторы: 

Аймактыy черин эбре чjрeп, 
	 (Обойдя много земель,)
Абамны тапча чок полтыр. 
	 (Невозможно там отца найти.)
Элдиy черин эбре чjрeп, 
	 (Обойдя даже все земли,)
Энемни тапча чок полтыр. 
	 (Не найти там матери.) 
Кабыuар кeнге урунuамда,
	 (Встретил чёрные дни –)
Карындажымны тапча чок полтыр! 
	 (Брата там не найти!)
Че, ылuап айдып сыктазам даа, 
	 (Если даже буду причитать и рыдать)
Чедип алuам чок полтыр!
	  (Невозможно их вернуть).
(Подстрочный перевод наш – Н.М.) 
Действительно, фольклорные истоки этого сти-

хотворения налицо. Все употребляемые понятия, 
образы и фразы – народные: Қайран қарындажым 
(дорогой брат), парым қайылчар (сердце (букв. 



28 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

– печень) [мое] тает), Қаан Қудай (Господь Бог), 
парым шыдабас ачығ (боль (горе), которое не вы-
несет [мое] сердце (печень)), чағдаң чымчақ тилиң 
(язык [твой], что мягче сала), айланмас чер (букв.: 
земля, откуда возврата нет) и др.

Г. Косточаков также отмечает, что в стихотворе-
нии «не чувствуется русская, тем более церковная 
литература». Однако в последних четырех строках 
стихотворения, как нам представляется, И. Штыга-
шев обращается к христианским понятиям:

Парчыныy пажын пилчиuан 
	 (Вседержитель,)
Паш Кудайuа алuыш четсин; 
	 (Всевышний Господь тебя благословит),
Парчынаy артыu Ол саuа кjjлензин 
	 (Пусть больше всех тебя Он любит)
Пала эдинип, сени Позынuа алзын. 
	 (Дитем своим к Себе возьмёт).
«Парчының пажын пилчиған» – это нужно 

понимать как «Творец неба и земли, видимых и 
невидимых», а «пала эдинип, сени Позынға алзын» 
– как «даруй ему Царствие Небесное». И. Штыга-
шев перед тем, как написать данное стихотворение, 
обращается к брату Иосифу: «… но, может, быть, 
увидимся там, за гробом, на втором пришествии 
Спасителя! Память о тебе всегда будет для меня 
священна, и я не перестану никогда молиться о 
тебе!» [Штыгашев. 2011. С. 132]. Надо полагать, 
что И. Штыгашев за годы обучения в школе, учи-
лище и семинарии, стал преданным христианской 
вере и всей душой служил Богу и родному народу. 
Он много занимался миссионерской деятельно-
стью. Поэтому вполне естественно, что в зрелом 
возрасте он через родное слово обращается к хри-
стианской мировоззренческой системе. 

Таким образом, рассмотрев художественные 
тексты И. М. Штыгашева, их художественное 
своеобразие, приходим к заключению, что тек-
сты И. М. Штыгашева – это богатый историко-
литературный источник, являющийся наследием 
не только шорской, хакасской, алтайской, но и 
русской культуры, так как его наследие относится 
к русскоязычной прозе нашего региона. А когда 
речь заходит о влиянии творчества И. М. Штыга-
шева на литературы народов Сибири (хакасскую, 
шорскую и алтайскую), нельзя забывать о том, что 
его наследие в течение многих лет оставалось в 
забвении, и зачастую первые авторы, писавшие на 
родных языках в 20–30-х гг. ХХ в., практически не 
были знакомы с его наследием. И.М. Штыгашев от-
носится к возвращенным именам в тюркоязычных 
литературах народов России.

Список литературы:
Полторацкий И. С. Сюжетообразующие функции 

мотива утраты в шорской литературе // Сибирский фило-
логический журнал. 2015. № 4. С. 122–128.

Чудояков К. Литература. История. Культура Кузбас-
са // http://www.lik-kuzbassa.narod.ru/ (дата обращения: 
29.08.2016 г.).

Штыгашев И. М. Записки сына Том-Алтая. Горно-
Алтайск: АУ РА Литературно-издательский Дом 
«Алтын-Туу», 2011. 176 с.

Штыгашев И. М. Поездка Матурского священника 
в Урянхайский край в 1913 г. Абакан, 2006. 72 с.

Г. М. Шапошников

Владимир Николаевич Штыгашев – 
продолжатель дела сынов рода Сор

В статье описывается жизненный путь слав-
ного сына хакасского народа, представителя рода 
Сор, В. Н. Штыгашева. Показан его вклад в разви-
тие культуры и экономики родного края, а также 
в становление государственности Хакасии.

G. M. Shaposhnikov

Vladimir Nikolaevich – the successor of the 
work of kin Sor’s sons

The article describes a life journey of the main son 
of the Khakass people, representative of kin Sor, V. N. 
Shtygashev. His contribution to the development of 
culture and economy of the native land and also to the 
statehood development of Khakassia are shown.

Все Штыгашевы происходят из рода Сор. Надо 
заметить, что ни один из хакасских родов не мо-
жет похвастаться столь яркими представителями 
своего рода, внесшими большой вклад в развитие 
культуры и экономики своего края. Среди них про-
светитель – Иван Матвеевич, чей юбилей отмеча-
ется в этом году; педагог, поэт – Петр Тарасович, 
которому в этом году исполнилось 110 лет.

Рядом с этими величайшими представителями 
рода Сор особое место занимает Владимир Нико-
лаевич Штыгашев.

Владимир Николаевич был вторым ребенком 
в семье Николая Андреевича и Фаины Лукьянов-
ны (в девичестве Фатьянова). Отец Владимира 
Николаевича, Николай Андреевич, в 1930-е гг. 
прошлого века работал секретарём сельского со-
вета. Вернувшись с фронта, работал начальником 
дорожного отдела Таштыпского райисполкома, 
но в неполные 50 лет умер от ран, полученных 
на фронте. Владимира Николаевича после этого 
определили в детский дом с. Таштып, где корми-
ли и одевали. Летом до сенокоса готовили дрова 
для интерната. Мальчишки, 14-15 лет валили лес, 
пилили и кололи дрова. А в июле – августе вместе 
с девчатами работали на сенокосе, чтобы накор-
мить животных, которых содержали в подсобном 
хозяйстве детского дома.

User
Записка
но умер в 42 года убрать в неполные 50 лет



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 29

В 1953 г. после окончания 6 классов Владимир 
Николаевич решил поступать в мореходное учили-
ще. По направлению поехали вместе с другом Ми-
хаилом Кузургашевым. Когда приехали в училище г. 
Николаевск-на-Амуре, оказалось всего одно место. 
Потянули жребий и Миша остался. Но предвари-
тельно, как взрослые люди, распили вино, закусив 
хлебом. После этого В. Н. Штыгашев в течение 
четырех месяцев проработал на судостроительном 
заводе, но затем пришлось вернуться домой в село 
Таштып. Матери в это время дома не оказалось, она 
лечилась в санатории (болели ноги), и он пешком 
отправился в поселок Малый Анзас к тете. А это 
октябрь, шла шуга по реке Абакан, чуть не утонул, 
но добрался. Она его подлечила и устроила в шко-
лу. Затем, когда маму выписали из санатория, В. Н. 
Штыгашев вернулся домой. Вскоре его устроили в 
интернат-пансион (бывший детский дом). Еще будучи 
учеником 5-6 классов Владимир Николаевич само-
стоятельно по справочникам, изданных в начале XX 
века, освоил алгебру и геометрию. И уже учеником 
седьмого класса решал задачи ученикам 9-х и 10-х 
классов. Это заметили. Решили проверить, и он после 
седьмого класса успешно сдал комиссии, в составе 
которой был представитель из областного отдела 
народного образования, программу средней школы 
по математическим дисциплинам. В середине учебы 
в 10 классе Владимир Николаевич вновь заболел, 
из-за чего не смог сдать экзамены. Стал работать, но 
в июле встретил завуча пансиона, которая заставила 
его экстерном сдать оставшие экзамены за десятый 
класс. В. Н. Штыгашев показал успешные знания. 
После этого началась трудовая деятельность.

Владимир Николаевич, прежде чем стать 
государственным деятелем, работал рабочим 
геологоразведочной партии, участковым и сле-
дователем милиции, слесарем шахты. Работая в 
милиции, Владимир Николаевич поступал (заочно) 
в Томский университет, и его, еще не получившего 
высшего юридического образования, в 1964 г. на-
значили юрисконсультом Абаканского рудника, 
где работало около 1000 человек. После окончания 
университета он некоторое время работал в про-
куратуре Таштыпского района. В 1962 г. Владимир 
Николаевич вступает в ряды членов КПСС (Руко-
писный фонд ХакНИИЯЛИ. Д. 72. Л. 1) (с 1954 г. 
был членом ВЛКСМ). В 1965 г. его избирали первым 
секретарем Усть-Абаканского райкома ВЛКСМ. 
Это был трамплин для карьерного роста. Рабо-
тая в комсомоле, он познакомился со студентами  
МГИМО, прибывшими в стройотряд по строитель-
ству животноводческих помещений – В. Чуркиным 
(в настоящее время представитель РФ в ООН) и с С. 
Лавровым (в настоящее время министр иностранных 
дел РФ). Необходимо отметить, что Владимир Ни-
колаевич был не только партийно-государственным 
деятелем. Он стал активным участником возрожде-

ния культуры хакасского народа. Это при его под-
держке в 1980 г., когда он был первым секретарём 
Аскизского райкома КПСС, на Базинской поляне 
был проведен первый праздник хакасского народа 
«Тун пайрам». Теперь этот праздник является ре-
спубликанским и проводится раз в два года. После 
того, как В. Н. Штыгашева избрали председателем 
исполнительного комитета Хакасского областного 
Совета депутатов трудящихся (одновременно он 
был избран депутатом Верховного Совета РСФСР), 
он с руководителями других автономных областей 
стал продвигать идею преобразования области в ав-
тономную республику. Но это не понравилось пер-
вым лицам области и Красноярского края (первым 
секретарям обкома и крайкома КПСС). И в 1988 г. 
его назначили заместителем председателя исполни-
тельного комитета Красноярского краевого Совета 
депутатов трудящихся. Поработав в этой должности 
полтора года, Владимир Николаевич уволился. Это 
был уникальный случай, чтобы человек ушел сам со 
столь высокой и высокооплачиваемой должности. В 
стране разгар перестройки. В родной Хакасии, как 
и по всей стране, активизировалась общественная 
жизнь. Проходили съезды хакасского народа, где 
ставились вопросы о повышении статуса террито-
рии, т. е. преобразовании области в республику.

После увольнения из крайисполкома, Вла-
димир Николаевич стал рядовым сотрудником 
ХакНИИЯЛИ. И, понимая, что вопрос о преоб-
разовании области в республику, решается не на 
местах, а в столице, начинал активно заниматься 
агитацией об избрании его вновь депутатом Вер-
ховного Совета РСФСР. Автор этих строк вместе 
с ним ездил и агитировал избирателей за то, чтобы 
его избрали депутатом. Народ не обманешь, он из-
бирает достойного, так и случилось. В 1990 г. Вла-
димир Николаевич был избран депутатом высшего 
законодательного органа России. Одновременно 
его вновь избрали депутатом областного Совета и 
на первой сессии он был утвержден председателем 
исполнительного комитета областного Совета. Ра-
ботая на этой должности, Владимир Николаевич 
вновь активно стал продвигать идею о преобра-
зовании всех автономных областей в республики, 
так как многие из них по объему выпуска валовой 
продукции опережали некоторые из союзных ре-
спублик. И это удалось, в 1991 г. Хакасия наряду с 
другими автономными областями Законом РСФСР 
3 августа была преобразована в Советскую социа-
листическую республику в составе РСФСР.

С момента создания республики встал вопрос о 
председателе Верховного Совета Хакасии. На первой 
сессии Верховного Совета в январе 1992 г. Владимир 
Николаевич не был избран председателем. Но это 
продлилось сутки. Актив хакасского народа был воз-
мущен таким ходом событий и на следующее утро, 
накануне избранный председатель Верховного Со-

User
Записка
инициалы с фамилией

User
Записка
инициалы с фамилией

User
Записка
в седьмом классе заменить после седьмого класса

User
Записка
вскоре вместо одновременно 



30 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

вета подал заявление о сложении полномочий и фак-
тически первым председателем Верховного Совета 
Республики Хакасия 30 января 1992 года был избран 
Владимир Николаевич Штыгашев [Энциклопедия. 
2008. с. 291]. С тех пор под его руководством идет 
активное формирование правовой базы Республики 
Хакасия как субъекта Российской Федерации. Рабо-
тая на должности председателя Верховного Совета 
Республики Хакасия почти четверть века, Владимир 
Николаевич внёс и вносит огромный вклад в стабиль-
ность на нашей территории, в развитие экономики 
Хакасии, что несет возможность многим жителям 
сохранять уверенность в завтрашнем дне.

Владимир Николаевич был председателем по-
печительского Совета по строительству Преобра-
женского кафедрального собора в г. Абакан. Он на-
граждён не только правительственными наградами. 
В числе наград, которые очень ему дороги, – это на-
грады Русской Православной церкви: орден Святого 
Благоверного князя Даниила 2-ой степени и орден 
Преподобного Серафима Саровского 2-ой степени.

Список литературы:
1. Энциклопедия Республики Хакасия. В 2-х т. / 

Гл.ред. В.А. Кузьмин. Красноярск, Поликор, 2008. Т.2, 
О-Я. 320 с., илл.

Р. Могилат 

Промысл Божий и смысл испытаний 
человека в мировоззрении отца Иоанна 
Штыгашева (по книге «Поступление в 
училище и продолжение учения шорца 
(алтайца) Ивана Матвеева Штыгашева»)

В статье анализируется труд И. М. Шты-
гашева «Поступление в училище и продолжение 
учения шорца (алтайца) Ивана Матвеевича 
Штыгашева», в основу которого легли Священное 
писание, Жития святых и другая  православная 
литература. Автор показывает как благодаря 
Промыслу Божнему И. М. Штыгашеву удалось 
преодолеть  все препятствия на пути получения 
миссионерского образования.

R. Mogilat

The providence of God and significance 
of travails of a man in outlook of John 

Shtygashev’s father (based on book “The 
Shor (Altaian) Ivan Matveevich Shtygashev’s 
entering a training school and continuation 

of studying”)

The article analyzes I.M. Shtygashev’s work “The 
Shor (Altaian) Ivan Matveevich Shtygashev’s entering 
a training school and continuation of studying”, which 

was based on the Holy Scriptures, Lives of Saints 
and other orthodox literature. The author shows 
how owing to the providence of God I.M. Shtygashev 
managed to overcome all obstacles on a way of getting 
a missionary education.

Отца Иоанна Штыгашева, оставившего глубо-
кий след в культуре народов Саяно-Алтая, трудно 
назвать духовным писателем. Значительную долю 
его письменного наследия занимают путевые 
заметки, содержащие в основном материал пове-
ствовательного и описательного характера и очень 
мало замечаний богословского и христианско-
нравоучительного характера. Последнее легко 
объясняется жанром записок путешественника, 
целью которых является поделиться с читателем 
авторскими переживаниями и раскрыть перед 
неосведомленными жителями европейской части 
России экзотический мир, разместившийся между 
отрогами Кузнецкого Алатау, Алтая и Саян. И в то 
же время творчество отца Иоанна проникнуто глу-
боко христианским духом, описанные им события 
рассматриваются автором с позиции христианских 
ценностей, на его книгах стоит неизгладимая пе-
чать христианского мировоззрения.

Существенной частью этого мировоззрения 
является учение о промысле Божием. Последний, 
по определению святителя Филарета Московско-
го есть «непрестанное действие всемогущества, 
премудрости и благости Божией, которым Бог 
сохраняет бытие и силы тварей, направляет их к 
благим целям, всякому добру вспомоществует, а 
возникающее через удаление от добра зло пре-
секает или исправляет и обращает к добрым по-
следствиям». [Филарет. 1839]. Определение это 
несомненно было известно отцу Иоанну. Тема 
промысла Божия и испытания человека в горниле 
страданий уже ярко выражена уже в избранном в 
качестве эпиграфа к «Поступлению в училище» 
стихотворении В. А. Жуковского:

О Ты, святое Провиденье!
Сколь безопасен нам твой след!
Творишь из гибели спасенье,
Ведешь к добру стезею бед! 
[Штыгашев. 1885. С. 7]
Понимание промысла как преодоления Богом 

зла, гнездящегося к человеке, связывает тему прови-
дения с проблемой искушения, испытания человека. 
«Ад таится уже в самой действительности, которую 
мы видим и наблюдаем, – писал современник отца 
Иоанна философ Е. Н. Трубецкой, – чуткие души в 
самой нашей повседневной жизни распознают его 
в его несомненных явлениях» [Цит. по: Илия. 2002. 
С. 112]. По мнению князя, только в приобщении 
мира Христу испытания человека приобретают 
спасительный смысл [Илия. 2002. С. 116].

Уяснение вопроса о месте веры в Божественный 
промысл и взгляде на испытания человека ставят 

User
Записка
точка лишняя



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 31

вопрос об источниках христианского мировоззре-
ния отца Иоанна. Первое место среди последних 
несомненно принадлежит Священному Писанию. 
Кроме прослушивания за богослужением библей-
ских книг [Штыгашев. 1885. С. 48] в годы учения 
чтение Библии становится обычным занятием 
Штыгашева (вспомним хотя бы составленное им 
каникцулярное расписание, где день начинался 
с евангельского чтения). Более того, во многом 
именно раскрытый епископом Владимиром еван-
гельский текст разрешил сомнения отца Иоанна 
касательно поездки на учебу в Казань [Штыгашев. 
1885. С. 83-84]. Среди творений святых отцов ав-
тор «Поступления в училище» упоминает учение 
святителя Тихона Задонского [Штыгашев. 1885. 
С. 28], ссылаясь, вероятно на его «Наставления о 
христианских обязанностях родителей» [ср. Тихон. 
1889. С. 162-163]. Обнаруживает Штыгашев и 
знание житийной литературы: он упоминает житие 
святого Киприана [Штыгашев. 1885. С. 19]. Вся 
вышеупомянутая литература не воспринималась 
Иваном Матвеевичем как мертвая буква. Она слу-
жила ему руководством к действию, находила свою 
актуализацию в той или иной жизненной ситуации. 
Живыми носителями христианской традиции, 
повлиявшими на будущего миссионера, стали и 
преемники преподобного Макария Алтайского по 
миссии (протоиерей Василий Вербицкий, архиман-
дрит Владимир, протоиерей Стефан Ландышев), 
а также выдающийся педагог Н. И. Ильминский 
и архимандрит Иоиль. Практически о всех них в 
«Поступлении в училище» можно найти благодар-
ные отзывы. Стоит отметить, что Матурский при-
ход станет «самым отдаленным станом Алтайской 
духовной миссии» [Гладышевский. 2004. С. 62].

Получение образования и просвещение светом 
веры Христовой мыслились отцом Иоанном в не-
разрывном единстве друг с другом. Так, объясняя 
негативное отношение земляков к распростране-
нию знания русской грамоты, И. Штыгашев пишет: 
«Грамотный человек откажется: 1) от жертвопри-
ношений горным и нечистым духам, 2) не будет 
есть их пищи и 3) из-за него Ульген и другие 
чистейшие духи, духи-покровители, пошлют на 
народ страшные бедствия и т. п.» [Штыгашев. 1885. 
С. 9]. Постулируя языческий характер верований 
даже крещеных матурцев на момент своей юности, 
отец Иоанн заключает: «Из такой-то среды судьба 
избрала меня учиться грамоте…» [Штыгашев. 
1885. С. 9]. Важно, что еще в юности (по крайней 
мере, в молодости – на момент написания книги) 
будущий священник воспринимал учение как свое 
призвание свыше – не от человек, но от Бога.

Но на пути к этому стояло множество пре-
пятствий. Сам отец Иоанн называет таковых 
три: сопротивление матери из боязни потерять 
кормильца, дальность ближайшей школы (более 

330 верст) и «всеобщее негодование дальних и 
ближних родственников и знакомых» [Штыгашев. 
1885. С. 11]. Первое и последнее препятствия были 
преодолены с помощью брата Самсона, который 
«умел ценить сущность христианской религии 
и пользу школьного воспитания» [Штыгашев. 
1885. С. 12]. Однако с препятствием к получению 
образования, которое сам Штыгашев назвал «са-
мым существенным» – дальним путем – будущий 
миссионер должен был справиться один, уповая 
лишь на помощь Божию.

Ярким примером упования на милость Божию 
является эпизод биографии, когда по дороге в 
миссионерский стан в Кузедее будущий миссионер 
оказался один и без оружия в тайге. «Нет возмож-
ности вполне выразить на бумаге мое тогдашнее 
положение, – писал будущий пастырь, – Никто не 
может представить себе того, чего сам не испытал 
на деле, равно как сытый – голодного… Только 
один Бог ведает то, что было со мною» [Штыгашев. 
1885. С. 20]. Одолеваемый помыслом вернуться 
домой к матери, он взмолился: «Э Кудай мен кай-
тым? (Господи, что мне делать?)». И ответ был не-
медленно получен: «Вдруг, по произнесении этих 
слов, во мне заговорил другой, давно знакомый, 
голос, чуть не произнося вслух следующие слова: 
«учиться надо тебе – хорошим человеком будешь!» 
И далее о Иоанн (тогда еще просто Иван Штыга-
шев) пишет: «О, до какой степени усладила меня 
эта неожиданная мысль! Что сделалось вдруг со 
мной? Куда девались все тревожившие меня мысли 
о родине? Я не мог отдать себе в этом никакого 
отчета» [Штыгашев. 1885. С. 18-19]. Очевидно, 
что заслугу своего спасения будущий миссионер 
видел во всесильной помощи Божией. 

Но, даже преодолев дорогу в 300 верст, Шты-
гашев не избавился от сомнений в необходимости 
обучения. Он пишет, что эти сомнения подогрева-
лись знакомым его отца, считавшим, что учение 
сделает его самым бесполезным членом матурского 
общества: «Какие это глупые люди отправили тебя, 
болвана, учиться за 300 верст! Поезжай-ка лучше 
домой и живи так, как прежде жил» [Штыгашев. 
1885. С. 22]. Находясь в этом обстоянии, терпя 
насмешки со стороны будущий священник Иоанн 
– личность впечатлительная и эмоциональная – 
после стольких дорожных злоключений вновь ка-
жется обескураженным. Однако, увидев невдалеке 
храм, Штыгашев заключает, что поругание «это 
случилось со мной по Божьему изволению, для 
испытания меня» [Штыгашев. 1885. С. 23]. 

С клеветой и насмешками в свой адрес уча-
щийся столкнется еще раз в Кузедее, но найдет 
здесь утешение «благодаря Бога и отца Василия» 
[Штыгашев. 1885. С. 24]. Таковым утешением 
стало и благословение отца Василия Вербицкого 
съездить домой, а затем отправляться на учебу в 



32 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Центральное миссионерское училище с. Улала (ныне – г. Горно-Алтайск). Стоит заметить, что столь 
редкое благословение получил именно ученик, который, приехав в стан, едва знал русский язык и был 
вынужден пребывать в подчинении у старших учеников. Эту возможность учится на Алтае Штыгашев 
также приписывает промышлению Божию: «Вот в какое училище привел меня Господь Бог поступить!» 
[Штыгашев. 1885. С. 36. Ср. с. 32].

Упование на Бога и Его благое произволение помогали отцу Иоанну преодолевать случаю-
щиеся с ним скорби и неудачи: «Я был готов уже совсем впасть в отчаяние, но Господь призрел 
и вразумил меня искать другого пути» [Штыгашев. 1885. С. 52]. И далее: «Недаром говорят, что 
«человек предполагает, а Бог располагает». Действительно, Господь, испытывая меня, в то же 
время послал мне и утешение…» [Штыгашев. 1885. С. 54]. В истинности вышеприведенной по-
словицы Штыгашев убедится неоднократно. Это относится и к неожиданному направлению на 
учебу в Казанской учительской инородческой семинарии, когда будущий пресвитер уже планировал 
ехать домой, но, как он позже признался, «провидение Божие невидимо направляло мой путь к 
другой цели, о которой я даже не воображал» [Штыгашев. 1885. С. 82.].

Таковы были  воззрения отца Иоанна на промысл Божий: жизненный опыт научил его доверять себя 
воле Божией. Что касается взгляда на смысл испытаний человека, то в «Поступлении в училище» не 
найдется таких богословских и философских расмышлений, как у преподобного Серафима, святителя 
Игнатия  Брянчанинова, Ф. М. Достоевского или Е. Н. Трубецкого. Чуткая и эмоциональная натура, 
отец Иоанн видел в терпении страданий опять же всемогущество промысла Божиего, преодолевающее 
зло и ведущее человека ко спасению.

Список литературы:
Гладышевский А. Н. К истории христианства в Хакасии. Абакан: Типография ООО «Фирма «Март», 2004. 

136 с.
Илия (Рейзмир), архимандрит. Смысл испытаний человека по трудам русских богословов и мыслителей. 

Сергиев Посад: Издательство СТСЛ, 2002. 136 с.
Тихон Задонский, святитель. Творения иже во святых отца нашего Тихона Задонского. Т. V. М.: Синодальная 

типография, 1889. 345 с.
Филарет Московский, святитель. Христианский катихизис Православныя кафолическия восточныя 

греко-российския церкви. СПб. 1839// http://www.krotov.info/library/05_d/ro/zdov_01.htm (дата обращения: 
31.08.2016).

Штыгашев И. М. Поступление в училище и продолжение учения шорца (алтайца) Ивана Матвеева Штыга-
шева. Казань: Типография В. М. Ключникова, 1885. 116 с.

User
Вставить текст
 две колонки

User
Записка
Изд-во напишите сокращенно

User
Записка
вставить г.



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 33

К. Варику

Алтай и Гималаи: культурные связи

Индия и Евразия имеют тесные социаль-
ные и культурные связи, так как буддизм рас-
пространился далеко за пределами Индии – в 
Центральной Азии, Монголии, Бурятии. Буддизм 
устанавливает непосредственную связь между 
Индией и народами Сибири (Алтая, Бурятии, 
Читы, Иркутска, Тывы, Урала и т. д.), которые 
обладают отличительной историко-культурной 
схожестью с населением индийских Гималаев  в 
виду общих традиций и буддистской культуры. 
Археологические данные подкрепляют концепцию 
единства евразийского региона и связи России и 
Центрально-Азиатских государств с Индией в 
комплексном межкультурном взаимодействии. 
Индийские Веды, шаманизм и тенгрианство 
Евразии имеют очень много общего. В XIX в. 
буддизм проник на Алтай, где буддистские ри-
туалы были ассимилированы в традиционных 
шаманистских практиках. Даже сегодня можно 
проследить признаки древних ведических доктрин 
в традиционных ритуалах и практиках сибирско-
го народа. Возрождение буддизма в Сибири имеет 
большое значение для Индии в контексте вос-
становления и возобновления утерянных связей. 
Данная статья отражает опыт путешествия 
автора в Республику Алтай, проливая свет на 
некоторые общности в традициях и верованиях, 
все еще широко распространённых в указанном 
регионе и индийских Гималаях.

K. Warikoo

Altai and Himalayas: Cultural Linkages

India and Eurasia have had close social and 
cultural linkages, as Buddhism spread from India 
to Central Asia, Mongolia, Buryatia and far wide. 
Buddhism provides a direct link between India and 
the peoples of Siberia (Altai, Buryatia, Chita, Irkutsk, 
Tuva, Urals etc.) who have distinctive historico-
cultural similarities with the Indian Himalayas 
particularly due to common traditions and Buddhist 
culture. Archaeological evidence supports the concept 
of unity of the Eurasian region and the link of Russia 
and Central Asian states with India into a complex of 
cross-cultural bindings. Indian Vedas, Shamanism and 
Tengrianism of Eurasia have so many commonalities. 
In the 18th century Buddhism penetrated to Altai where 
Buddhist rituals were assimilated with the traditional 
Shamanist practices. One can find traces of ancient 

ЭТНОГРАФИЯ НАРОДОВ САЯНО-АЛТАЯ И СОПРЕДЕЛЬНЫХ 
ТЕРРИТОРИЙ

Vedic doctrines in the traditional rituals and practices 
of the Siberian people even today. Revival of Buddhism 
in Siberia is of great importance to India in terms of 
restoring and reinvigorating the lost linkages. This 
paper reflects upon this author’s experiences of travels 
in Altai Republic of Russian Federation, bringing to 
light certain commonalities of traditions and beliefs 
still prevalent in this region and Indian Himalayas.

Altai has been variously described as ‘Gate to 
Shambhala’, ‘Pearl of Asia’, ‘Siberia’s Switzerland’, 
‘The Golden Mountains’ and so on. The ‘Golden 
Mountains’ are revered by the Altaians, Buddhists 
and Burkhanists. In 1988 UNESCO declared the 
Golden Mountains and the Mount Belukha a World 
Heritage site. The name Altai comes from Mongolian 
Altan which means golden. The Altai region spans 
over vast area at the junction of Russia, Kazakhstan, 
Mongolia and China. Altai is full of natural bounties 
– rivers and lakes,   ласты  of snowy peaks, luxuriant 
taiga, steppes, rich flora and fauna. Amazing natural 
landscapes, historical antiquity, rich mineral resources, 
agriculture and tourist attraction lend Altai a unique 
character. Bordered by Novosibirsk, Kemerovo 
Oblasts and Khakassia and Tuva Republics of Russia, 
Bayan-Olgii province of Mongolia, Kazakhstan and 
Altai Prefecture in Xinjiang region of China, Altai is 
situated in the centre of Eurasia. The area has witnessed 
criss-crossing of different ethnic and linguistic groups 
through history.

 Barnaul is the administrative centre of Altai Krai, 
which is a part of Siberian Federal Okrug (District). The 
discovery of rich reserves of jasper, porphyries, marble 
and granite in the Krai promoted the development of 
stone-cutting industry. World famous masterpieces of 
stone cutting art have been created here. By the end 
of 19th and early 20th centuries, flour and grain mills, 
distillery works, skin works etc. were established here. 
Agriculture became the mainstay of Altai’s economy. 
Later metal processing industries were set up, turning 
the region into an agro-industrial complex. Covering 
an area of about 169,000 sq. kms. Altai Krai has (as 
per 2010 census) a total population of over 240,000, 
with Russians constituting over 90% of the population, 
followed by Germans, Altaians and others. 

Altai Republic is largely mountainous and covers 
an area of 92,600 sq. kms. Having a population of 
about 200,000, Altaians constitute over 34%, Russians 
being about 56% and Kazakhs about 6%. Gorno 
Altaisk is the administrative centre of Altai Republic, 
which is part of Siberian Federal District. Nicholas 
Roerich described Altai as the centre of Eurasia being 
situated at “an equal distance from the four oceans”. 



34 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

And in the centre of the Altai is the northern point of 
the Central Asian mountain range, and the highest 
peak of Siberia – Belukha (4,506 metres). To Roerich 
Mount Balukha symbolized Shambhala. Roerich 
painted Belukha several times. He “viewed Belukha as 
a local counterpart to Mount Kailas” [Cannon. 2002. 
P. 174], the holy peak in Tibet. To Roerich “Belukha 
and Kailas were geographic and melaptysical twins” 
[Cannon. 2002. P. 174]. During his Central Asian 
expedition (1925-28), Roerich studied antiquities, 
traditions, customs, medicinal herbs and the history 
of migrations of peoples. Roerich wrote: “The Katun 
is affable. The blue mountains are clear. The Belukha 
mountain is white. The flowers are bright and the green 
herbs and ciders are soothing”. The region is blessed 
with rivers, lakes, hot springs, forests and significant 
minerals reserves. 

Grigory Ivanovich Choros – Gurkin, a local Altai 
artist who painted and wrote about Altai, revealed the 
soul of the Altai peoples: “In the understanding of the 
Altaians, Altai is not simply mountains, forests, rivers 
and waterfalls, but spirit… For the nation that lives 
here Altai is alive, fantastic in his many coloured garb 
of forests and grasses. The mists are his transparent 
thoughts which run to all distant corners of the world. 
The lakes are his eyes, gazing up into the universe. The 
waterfalls and rivers, his words and songs of life and 
the beauty of the land and mountains.”

I visited Altai in June 2014 and June 2015. 
Notwithstanding the preponderance of the Russian 
population, an aura of Asianness pervades in this 
part of Russia. The ethnic Russians here strongly 
identify with the Altaians and are keen to protect local 
environment, nature and culture. The Russians here 
are quite friendly, straightforward and nourish deep 
affection and ideological/  ласты ical l affinity with 
India. The concept of ‘Altai-Himalayas’ – the close 
geocultural and spiritual affinity between the two great 
mountain systems and cultures, is a common issue 
brought in for academic discussion between Indian 
and Altai specialists. I visited the painting exhibition 
of Ms. Larisa Pastushkova, who has done a lot of 
paintings devoted to India, Tibet, Nepal and Mongolia. 
One could see that the people here have some sort of 
deep cultural and spiritual affinity with India. 

There is need to have collaborative research to 
study in depth various aspects of ancient history, 
race movements and archaeological remains in India 
and Siberia, common sources and roots of Indic and 
Siberian culture. Prof. M.A. Shishin described India as 
a core part of the Eurasian concept. He believed that 
the power of spirituality will integrate Eurasia. 

The Karakol valley is home to several villages, 
many ancient burials and the sacred mountain of 
Uch Enmek (Sumeru). The Valley is the heart of the 
Uch Enmek Nature Park, being managed by Danil 
Mamyev. A geologist by training and having over 30 

years experience in environmental field and indigenous 
issues, Danil Mamyev is the initiator and moving spirit 
behind the development and functioning of the Karakol 
Ethno-National Park. He has been an ardent promoter 
of traditional culture, customs and beliefs of the 
indigenous Altai people, at the same time being very 
committed to preservation of the local environment. 

 The aura of sacredness prevails here. No trace of 
garbage is found inside the Park or its surroundings, 
everything being put in the designated bins. A fire place 
is marked by a tripod in the kitchen dining hall and is 
considered to be the sacred space. 

Pilgrimage to Mount Sumeru
Mount Meru is a sacred mountain in Hindu, Jain 

as well as Buddhist cosmology and is considered to 
be the center of all the physical, metaphysical and 
spiritual universes. Meru is also called Sumeru in 
Sanskrit. Roerich believed “Belukha and Kailash to 
be earthly manifestations of Mount Meru (Sumeru), 
the sacred mountain, which through a process of 
syncretism, can be found in a number of Siberian 
and Central Asian shamanic traditions. Roerich saw 
Belukha-Kailas-Meru as a reflection of what he felt 
was a universal tendency of all faiths to create central 
cosmological structures that were vertical in nature – 
be they mountains, trees or built structures. Whatever 
its physical form, any such axis mundi around which 
the universe revolved, linked the earthly world with 
heaven above, and also with whatever underground 
realm existed below” [Cannon. 2002. P. 175].

According to Puranas, Meru is the home or seat of 
the gods. A 4th century Sanskrit dictionary Amarkosha 
(1.49) describes Meru/Sumeru as ‘Golden Mountains’, 
the mountain of jewels and the abode of gods (Meru: 
Sumeru hemadri-Ratansanuh Suralayah) [Amarkosa… 
1998. P. 17]. According to Itihasik Sthanwali (a 
historical dictionary of place names) north Meru is 
situated near Siberia [Sthanwali. P. 758]. In his book 
The Arctic Home in the Vedas, Bal Gangadhar Tilak 
concludes that “the ancestors of the Vedic Rishis lived 
in an Arctic home in inter-Glacial times” [Tilak. 1903]. 
According to Tilak, “Mount Meru is the terrestrial 
North Pole of our astronomers” [Tilak. 1903. P. 62]. 
The Surya-Siddhanta states that Mount Meru lies in 
‘the middle of the Earth’. Narpatijayacharya, a 9th 

century text, mentions Sumeru to be in the middle of 
the Earth. Varahmihira in his Panch-siddhantika states 
Mount Meru to be at the North Pole. This description 
in the ancient Indian text tallies with the belief firmly 
held by the indigenous Altaians even today. The 
Puranas and Hindu epics, often state that Surya, i.e. 
the sun-god, alongwith its planets and stars together 
as one unit, circumambulate Mount Meru every day. 
According to Tilak, Mount Meru is described in the 
Vedic literature, as the seat of seven Adityas in the 
Taittiriya Aranyaka, while the eighth Aditya namely 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 35

Kashyapa is said never to leave the great Meru or 
Mahameru [Tilak. 1903. P. 65]. Kashyapa is further 
described as communicating light to the seven Adityas, 
and himself perpetually illumining the great mountain 
[Tilak. 1903. P. 65]. 

Prof. K. S. Valdiya, Professor of Geodynamics 
at Jawaharlal Nehru Centre for Advanced Scientific 
Research, Bangalore, has interpreted the historical 
data provided by ancient Indian Puranas and epics to 
identify and pinpoint the ancient geography of India. 
While pointing to the position of Bharatvarsh (India), 
Valdiya cites Kurma Puran (43) and Vishnu Puran (Part 
2,2) as stating that “in the middle of Jambudweep is 
situated the many-splendoured Meru, the focal point of 
the world of the Puran people” [Valdiya. 2012. P. 33]. 
And “Bharatvarsh lay south of the Meru masiff, across 
the arch-shaped Himalaya mountain belt” [Valdiya. 
2012. P. 33]. Valdiya also cites Markandeya Puran, 
Varah Puran, Matsya Puran, Devi Puran, Kurma Puran 
and Mahabharat to pinpoint the northern neighbours 
of Bharatvarsh. He writes, “Northwest of Bharatvarsh, 
across the Himalaya, was a country known a Ilavritvarsha 
following a bow-shaped terrain around the Meru massif 
of great height and tremendous splendor” [Valdiya. 2012. 
P. 36]. And the “countries neighbouring Ilavritvarsh 
are Bhadrashwavarsh in the east, Hiranyavarsh in the 
northeast, Kimpurushvarsh in the southeast, Bharatvarsh 
in the south, Harivarsh in the southwest, Ketumalavarsh 
in the west, Ramyakvarsh in the northwest and Kuruvarsh 
in the north” [Valdiya. 2012. P. 37]. According to 
Valdiya this configuration places “Meru at the centre 
of Jambudweep in the Pamir massif in Central Asia” 
[Valdiya. 2012. P. 38]. He identifies the countries 
described as Ilavritvarsh, Ketumalavarsh, Harivarsh, 
Bhadrashwavarsh, Hiranyavarsh, Ramyakvarsh and 
Kuruvarsh as the Central Asian countries of Tajikistan, 
Turkmenistan, Afghanistan, Xinjiang, Uzbekistan, 
Kyrgyzstan and Kazakhstan [Valdiya. 2012. P. 38].

On the basis of the Puranic description of the 
northern neighbouring territories of India, Professor 
Valdiya’s interpretation and my extensive field visits in 
Central Asia, Siberia and the Altai- the Sumeru Parvat 
can easily be identified to be in Hiranyavarsh of the 
Puranas and not near the Pamir massif (Ilavritvarsh). 
Quite interestingly a publication of Dandi Swami 
Shri Jaybodh Ashram titled Avichal Prabhat Granth 
(published in Delhi, India) describes the approximate 
geographical situation of Kalap Gram, which is stated to 
be bounded by mountains of which Sumeru is one gate. 
It further states that Kalap Gram is full of small and 
big trees, flowers, pure cold water and natural beauty 
[Granth. P. 118]. This publication describes this place 
as a divine abode of gods, where great sages including 
Narayan Markanday, Vedvyas, Diptiman, Galav, 
Ashwathama, Kripacharya, Parshuram etc. come from 
the sky to meet and meditate [Granth. P. 118]. This 
only testifies to the general belief among the Hindus 

of India about the sacredness of Sumeru and it being 
the abode of gods. That this belief is also prevalent 
even today among the Altaians in Altai territory – the 
actual place of Sumeru, bears ample testimony to the 
existence of the sacred space of Sumeru in Altai and 
its spiritual importance for Hindus, Buddhists and the 
indigenous people of Altai. 

It takes about 4 to 5 days horse trek from the 
Karakol Park to reach the Sumeru mountain. Tourists 
do not venture upto Sumeru as it is a reserved and 
sacred mountain. I alongwith Dr. Irina, the culturologist,  
Danil Mamyev , the custodian of Uch Enmek Park, 
Alfred, the veteran adventurist and videographer, 
together embarked on the pilgrimage to Sumeru. All 
of us share similar thoughts and actions on spirituality, 
sanctity of Sumeru Parvat, lakes and natural bounties, 
need to preserve the environment of these spaces, 
and to promote indigenous cultural heritage. On the 
way we saw the remains of Scythian Kurgan burial 
complexes, which were earlier excavated by the 
Soviet archaeologists. Their finds are preserved in the 
Hermitage Museum at St. Petersburg. On reaching the 
base camp, we parked the jeep here and packed our 
food stuffs and accessories and loaded on six horses. 
The horseman Churla and Danil led our way on horses 
towards Sumeru Parvat. astride dense forests, streams 
and wet land. On reaching the forest, we dismantled and 
performed a ritual by tying white bands to the pine trees 
seeking nature’s blessings for our onward strenuous trek 
to Sumeru Parvat. We pitched the tents in the forest, lit 
fire, cooked our night meals and went to sleep. A small 
stream flows aside at the hill, top of which is laden with 
snow. Strong winds and heavy rains accompanied by 
lightning continued through the night, reminding of the 
difficulty of reaching the destination. 

Next day too was cloudy. Yet we packed up and 
moved towards the mountains in a zigzag fashion, as 
several mounts have to be covered one after another. 
The horse was very intelligent chosing the right path 
amidst the sharp edged stones and wet lands. Wearing 
our raincoats, we moved on inspite of heavy rains. After 
a ride of five hours, we camped at the point, from where 
Sumeru Parvat is visible. We pitched our tents and lit 
fire. After having tea and simple dinner (grechka, kasha 
etc), we retired for the night sleep, which is disturbed 
by strong winds almost sweeping our tents. Sunny 
weather greeted us on the Tuesday morning of 1st July 
2014, which allowed a clear view of Sumeru. After our 
breakfast, I again rode the horse for our next stop – the 
Altar place. We did not pack our tents and left our stuff 
at the camp. Dr. Irina, Danil and Alfred did not ride their 
horses, as it is the tradition to go to Sumeru from this 
point on foot as a mark of reverence to the holy place. 
As an exception, I was allowed to ride the horse, due to 
my age and health situation. The path was laden with 
sharp edged stones and difficult mountain terrain, too 
difficult for the horses. 



36 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

We stopped at the Altar place before moving 
towards Sumeru. Danil (the leader and master of 
ritual ceremonies) performs the traditional rituals, 
tying white bands to the Altar, made a fire to which 
sampa (barley flour), ghee, herbs etc. were offered. 
Milk was also fed to the fire, by each one of us. The 
flame of the fire was good, indicating the approval of 
the spirits for our pilgrimage to Sumeru. We also did 
parikrama making rounds of the Altar and fire. This 
tradition closely resembles to that of a yagna by Hindus 
in India. Danil offered milk to sky, earth and around to 
the spirits. He stated that good wind had blown after 
his ritual, which was a positive signal of the acceptance 
of our offerings by the spirits. 

Sumeru and its surrounding territory have 
been considered sacred by the Altaian people since 
ancient times. Altai people have powerful emotional 
connection with this sacred territory and have kept 
this place secluded from public exposure. Even the 
photograph of Sumeru has not been popularized, 
which is not the case with Belukha. When Nicholas 
Roerich climbed Balukha mountains, he mistook it as 
Sumeru. Later on he wished to get to Sumeru, but he 
did not receive the Soviet visa in time. And when his 
visa reportedly arrived, Roerich had passed away in 
Kulu (India) two weeks earlier. Altai people believe 
that Sumeru, locally called Uch Enmek, is the abode 
of holy chakras, which regulate this earth. And my 
experience at Sumeru testifies to this belief.

Sumeru (about 2,600 metres high)  is barren 
devoid of any trees etc. On the top, there are three 
peaks connected with each other. Altaians call these 
peaks as the three antennae connecting the earth 
with the cosmos, and imparting energy to this world. 
There are several lakes around Sumeru and several 
fresh water streams originating from the mountains. 
At the foothill of Sumeru, there is a beautiful lake 
covered with ice and clean water. The Altai people 
do not have any tradition of written scriptures. Their 
rituals and traditions are in the oral form, having 
passed on from generation to generation by word of 
mouth only. According to Danil, knowledge of these 
rites and traditions comes to the chosen few from the 
spirits of the land, from earth and sky. Fire and wind 
are considered to be sacred. Danil is the only chosen 
Altaian master who can make or lead pilgrims to 
Sumeru. Churla, the horseman, is his junior follower 
and is still learning the Altaian rituals. After spending 
few hours at the foot of Sumeru and on the banks of 
the lake, we moved back to our camp and retired in 
our tents after having tea and dinner. 

Next day we rode back to the Karakol Park and 
various places in the Karakol Valley to see ancient 
objects. Danil has developed the Park in a manner 
that the main Altaian symbols and objects like the 
traditional Altai home Ail, fire place, wooden poles 
having several knots denoting the three words – sky, 

earth and below the earth, are preserved and showcased 
here. We tied white bands to the tree. Different ethnic 
groups. Mongols, Tuvans, Altaians etc. have their 
separate fire places, to make their fire rituals. Later 
on, the ashes are brought and put together at a central 
fire place. A triangle made of three poles standing 
in a corner of the Park, denotes smaller Mongolian 
mountain. Later we moved on the road, and saw 
ancient petroglyphs having marks of deer and some 
runic script on the rocks believed to be about 4,000 
years old, lying in the open alongside the roads. Next 
we moved to a site where two kurgans were excavated 
by the Soviet archaeologists who had found a dead 
body covered with ice and a dead horse lying alongside 
in the grave. Several huge stellee (rocks) are embedded 
in the vast grassland not straight but in a particular 
angle. Altai people believe in spirits, fire, wind and 
sky. They attach great value to horse and as a mark of 
respect they do not throw the bones of a dead horse 
on the ground, but keep them on the trees. 

Moving further on, we reached a hill with dense 
forest, where a Chortan in chiseled stone has been 
erected over the ashes of a Buddhist lama who had 
come back to Altai preaching Buddhism and died 
at the age of 108 years. However, the Altai people 
believe more in Burkhanism – a mix of Shamanism 
and Buddhism. On the way, we could see Sumeru at 
various points, which according to Dr. Irina is a good 
sign as Sumeru remains generally shrouded under the 
clouds. Karakol valley is full of Adilves flowers, which 
became legendary and famous in Russia after a lover 
travelled far to get this flower and present it to his 
beloved girl to win her heart. Though the flower has no 
smell, it has become legendary due to its association 
with the two young Russian lovers. 

On our vist to Oymon we went to a small old 
house, which has been turned into a museum about 
Old Believers, who migrated to Siberia in the 18th 
century to escape persecution during the reforms in 
Russia carried out by Orthodox Church. This house is 
about 150 years old, belonging to an old lady. Various 
artefacts, spun cloth items, bands etc. traditionally 
used by the Old Believers, are preserved here. The 
lady incharge explained extempore and passionately 
for over an hour the life style, culture and beliefs of 
Old Believers, in a poetic fashion. It was interesting 
to note Swastika symbols spun in the clothing and 
embroidered items of the Old Believers, which leads 
one to believe the prevalence of ancient Vedic customs 
and traditions in this part of Russia. 

On our way back to Ongudai we saw few caves in 
the hills, where in old times some people are believed 
to have meditated. It may be relevant to point out 
here that a popular myth associated with Kalaroos 
caves located in Kupwara district, some 90 kms. from 
summer capital Srinagar, Kashmir, is that these caves 
are secret tunnels to Russia. There is a mammoth stone 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 37

called Satbaran, meaning seven doors. Local belief is 
that it was the temple built by Pandavas. Though few 
persons have ventured to go for some distance inside 
the cave, nobody has dared to go till the end. Any 
possible connection between the caves in Altai and the 
Kalaroos cave (see photograph) is a subject of further 
investigation by the scientists and archaeologists. 

Next day (6th July 2014) we left guest house 
at the Park to visit Kol Baktash kurgan near Inya 
village, about 100 kms away from the Park. There 
are many petroglyphs of the deer, ancient big homed 
cows (stated to have existed about 30,000 years ago), 
shamans performing their rituals, sun etc. A group of 
visitors from Yakutia, Kazakhstan, Kyrgyzstan and 
Turkey were also there to see their ancient heritage. 
They spoke and understood each other’s languages (in 
Turki dialect). On the way to Kol Baktash we stopped 
at several places and also saw a big rock along the bank 
of Katun river believed to be the abode of local spirits. 
Moving further, we stopped near the Yelman stream, 
and climbed a hill on foot to see the ruins of ancient sun 
temple, believed to have existed over 10,000 years ago. 
There are two layers of stone walls with an entrance 
marked by two vertical stones (See photograph). The 
Altai sacred bush Archin is sufficiently found here 
on the rocks. Local Altaian people first make their 
ritual prayers and then pluck Archin for use in their 
ceremonies including the fire rituals. 

We moved on to stop at a place where Chui river 
coming from the direction of Mongolia joins Katun 
river (originating from Belukha). This point being 
the meeting place of two rivers is held sacred by the 
Altaians. They tie white and blue ribbons to bushes 
nearby. A group of Kyrgyz tourists was also doing the 
same here. This tradition is quite similar to the Hindu 
tradition of holding the Sangam of rivers as holy, as we 
witness in Allahabad where the rivers Yamuna, Ganges 
and Saraswati meet or at Shadipur (also called Prayag) 
in Kashmir where rivers Jhelum and Indus meet. 

Moving on, we reached a site where three big 
ancient stones are preserved. Two stones which 
somewhat resemble a Shiv linga, have distinct marks 
of two lines making three sub-divisions – sky, earth and 
below the earth. The Altaians believe in three-world 
cosmology (upper, middle and under world), pray to 
many spirits and hold mountains, lakes, trees, and fire 
as sacred. This is in many ways similar to Vedic and 
Hindu beliefs prevalent in India even today. 

In the evening we returned to our guest house in 
the Karakol Park. A local Altai folk singer (Kaichi) 
treated us with his folk songs playing local instruments 
– flute, two stringed instrument etc. He recites Om 
Mani Padme Hum and also an ode to the holy Sumeru. 
Around 10 pm, after dinner, Danil performed the 
closing ceremony/thanks giving fire ritual in an Ail, in 
the Park. He lit fire, performed traditional rituals, offers 
milk, vodka and ghee to the fire. Each one of us did 

the same. The fire was very good, smokeless with full 
flame rising to the top of the Ail, thereby   ласты i the 
auspicious culmination of our pilgrimage to Sumeru. 

Nicholas Roerich: The Bridge between 
Altai and the Himalayas

Nickolas Konstantinovich Roerich, who was 
born in St. Petersburg, Russia on 9 October 1874, 
became a world renowned painter, philosopher, 
historian, archeologist, writer, traveler and founder 
of an international movement for the preservation and 
promotion of cultural heritage. Even during his student 
years at the Petersburg Academy of Arts, Nicholas 
Roerich became involved in various archeological 
expeditions in various regions of Russia. He was a 
prolific artist having created thousands of paintings. 
His paintings are known for distinct Roerich style with 
deep historical and philosophical content, colour purity 
and simplicity of expression.

N. Roerich’s quest for understanding of philosophy, 
universal values of humanism and ethics led him to 
also study philosophy of the East and the works of 
great Indian thinkers and writers – Ramakrishna, 
Vivekananda and Rabindra Nath Tagore. Roerich 
became interested in the study of common roots 
and values of Russian and Indian cultures seeking 
to correlate their history, mythology, folklore and 
traditions.

In this pursuit, Roerich and his family travelled to 
India in 1923 taking his abode in Kullu Valley in the 
lap of the Himalaya mountains. From here Roerich 
began his famous expedition (1923-28) to Central Asia 
traversing high mountains and unexplored paths through 
Sikkim, Kashmir, Ladakh, Xinjiang (China), Russia, 
Siberia, Altai, Mongolia, Tibet etc. Roerich expedition 
is not only known as one of the major expeditions 
in Central Asia and trans-Himalayas, but it has also 
contributed immensely to the development of Russian 
Oriental studies, with particular focus on Central Asia. 
Roerich’s books–Heart of Asia (Southbury, 1929), Altai 
Himalayas (Moscow, 1974) and Himalayas: Abode of 
Light (Bombay, 1947) are outstanding works in this 
field. Roerich also made a distinct contribution to the 
understanding of Himalayan culture and spiritualism 
through his paintings series Himalayas, Maytreya, 
Sikkim’s Path etc.Nicholas Roerich conducted another 
expedition in the years 1934-35, in Inner Mongolia, 
Manchuria and China with the objective of collecting 
seeds of plants which prevent the destruction of soil. 
This mission showed his great concern for the denuding 
of forests and vegetation.

Nicholas Roerich broadened the view of culture 
which includes the cosmic evolution of mankind, ethics 
and spiritual experiences of man, beauty, knowledge, 
science, art, education, history and traditions. He 
propagated peace through culture, which encompassed 



38 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

art, science and religion. The creative artist in him prepared the Banner of Peace which became the symbol 
of the unity of mankind and its cultures. The Banner represented three spheres within a circle, in amaranth 
colour, on a white background; the spheres meaning the past, present and future achievements of humanity 
surrounded by the circle of Infinite. In the words of N. Roerich, “What the Red Cross flag is for the preservation 
of physical health, our Banner of Peace is the protector of spiritual health of humanity”.

In 1929, Nicholas Roerich passed away in Kullu Valley in India on 13 December 1947, where he was 
cremated. The Institute of Himalayan Studies, Urusvati in Kullu valley of Western Himalayas, which was 
founded by N. Roerich, is a living monument bearing testimony to his multi-faceted contribution. Nicholas 
Roerich promoted international peace and understanding through culture, cross-country exchanges and 
knowledge

In view of the above statements, there is need for collaborative research to study in depth various aspects 
of ancient history, culture, race movements and archaeological remains in India and Eurasia, common 
sources and roots of Indic and Siberian cultures and civilisations. That the concept of three worlds, third 
eye and trident were embodied in ancient stones of over 2,000 years old and which were and continue to be 
revered  in Altai, has direct resemblance to the tradition and cosmic philosophy prevalent in India even today. 
Similarly the practice of treating lakes, springs, mountains and beruza trees sacred in Eurasia is quite similar 
to the Indian tradition and practice. It, therefore, becomes necessary to identify common traditions, beliefs 
and practices among the peoples of Eurasia and India. India on its part needs to restore and turn its vast fund 
of ancient historical Buddhist sites into centres of international cultural tourism. This will attract tourists as 
well as pilgrims from our neighbours in Eurasia. Siberia is a corridor through which cultural and   ласты ical 
l interaction can be reinforced. 

Danil Mamyev, Altaian Shamanka and Prof. Warikoo performing fire ritual at Karakol Park, 
Gorno Altai

On the way to Sumeru, 30 June 2014

User
Записка
текст в 2 колонки



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 39

Danil Mamyev performing ritual near Sumeru, Gorno Altai

Standing Rock in Karakul Valley

Buddhist Chortan at Karakul Valley, 3 July 2014



40 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

N. Roerich Memorial House, erkhniy Uymon, 4 July 2014

Holding Banner of Peace at Roerich House, Verkhniy Uymon, 4 July 2014

Stone gate at the ruins of ancient temple near Yelman Stream, 6 July 2014



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 41

Ancient stones, 6 July 2014

Swastika Symbols on hand woven cloth in AltaiSwastika Symbols on hand woven cloth in Altai

A seven door rock in Kalaroos, Kashmir



42 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

References:
Amarkosa of Amarasimha Edited by Pt. Haragovinda 

Sastri Varanasi, Chowkhamb Sanskrit Series Office, 
1998. 

Avichal Prabhat Granth. New Delhi n.d. (In Hindi).
McCannon  John, By the Shores of White Waters: the 

Altai and its place in the spiritual geopolitics of Nicholas 
Roerich. Sibirica. Vol.2, No.2, 2002. P.166-189.

Sthanwali  Itihasik. Jaipur, Rajasthan Hindi Granth 
Academy. (In Hindi).

Tilak  Bal Gangadhar, The Arctic Home in the Vedas. 
Poona, Tilak Bros., 1903.

Valdiya K. S., Geography, Peoples and Geodyanamics 
of India in Puranas and Epics. New Delhi, Aryan Books 
International, 2012.

Т. Е. Санжиева 

Семантика шаманских обрядов 
предбайкальских бурят начала XXI в.

Статья посвящена шаманским обрядам, 
проводимым предбайкальскими бурятами в на-
стоящее время. Приверженность к шаманизму 
у этой группы бурят оказалась устойчивой, по-
скольку они сохранили ее, несмотря на запрет 
государственных властей. Основной причиной 
стабильности шаманской практики стала на-
следственная передача шаманского дара из 
поколения в поколение, избежать которого 
практически невозможно. Культовая и обрядо-
вая система у бурят-шаманистов чрезвычайно 
сложна, но она осталась традиционной у бурят 
Предбайкалья. 

T. Ye. Sanzhieva

The semantics of shamanic rituals of Buryats 
in Predbajkalja beginning of the XXI 

century.

The article is devoted to shamanic rituals conducted 
of modern Predbajkaljaʼs Buryats. Adherence to 
shamanism in this group of Buryats was stable because 
they have kept it, despite the ban on public authorities. 
The main reason for the stability of shamanistic 
practices was the hereditary transmission of the 
shamanic gift from generation to generation, which is 
almost impossible to avoid. Cult and ritual system of 
Predbajkalja`s buryat shamans are extremely complex, 
but it has remained a traditional Buryat Predbajkalja.

Традиционная культура бурят, в том числе 
религия, сохранилась, главным образом, в среде 
предбайкальских бурят. Среди них не распро-
странился буддизм, поскольку они оказались под 
влиянием христианской церкви (кроме аларских 
хонгодоров), но и христианами они не стали, оста-
ваясь шаманистами.

В Предбайкалье буряты расселились на тер-
ритории Усть-Ордынского Бурятского округа 
(Аларском, Баяндаевском, Боханском, Нукутском, 
Осинском и Эхирит-Булагатском районах), а так-
же в Качугском, Ольхонском, Нижнеудинском, 
Усть-Удинском и Иркутском районах Иркутской 
области. Современные эхириты в основном про-
живают в Эхирит-Булагатском, Баяндаевском 
Усть-Ордынского Бурятского округа, также в Оль-
хонском и Качугском районах Иркутской области. 
Современные булагаты проживают в Боханском, 
Осинском, Нукутском и Аларском районах Усть-
Ордынского Бурятского округа, в Усть-Удинском 
и Балаганском районах Иркутской области. Со-
временные  хонгодоры – преимущественно в 
Аларском и Иркутском районах Усть-Ордынского 
Бурятского округа. 

Шаманизм, как часть традиционной культуры 
бурят, не раз был объектом исследования отече-
ственных и зарубежных этнографов и этнологов. 
Изучение шаманизма особенно актуально сейчас, 
когда стали появляться первые шаманские орга-
низации, стали практиковаться ежегодные шаман-
ские съезды, делаются попытки составить свод 
положений по бурятскому шаманизму и, наконец, 
официальное признание шаманизма в качестве 
национальной религии.

Сформировавшись как религиозная система 
в период господства родоплеменных отношений, 
шаманизм вобрал в себя, объединив в одно целое, 
различные архаичные культы: огня, деревьев, 
животных, неба, воды, земли, которые не могут 
существовать изолированно друг от друга, а на-
ходятся в тесной взаимосвязи [Галданова. 1998.  
С. 10]. Значительную роль в формировании запад-
ных бурят сыграли тюркские элементы.

Бурятский шаманизм имеет развитую систему 
представлений (не только религиозных), которые 
выражаются в шаманистской картине мира и ша-
манистском мировоззрении. 

Шаманистское мировоззрение вырастало на 
основе общенародных традиционных взглядов и 
идей. Но вместе с тем оно создавалось и разви-
валось шаманами. Поэтому шаманизм обладает 
определенной самостоятельностью и направлен-
ностью. В определенной мере шаманы регулиро-
вали поведение и отношения людей в структуре 
религиозной организации. Шаманизм выработал 
большой набор терминов, символов и категорий, 
в рамках которых шаманисты определяли свое от-
ношение к природе и обществу, свое поведение в 
конкретных условиях и ситуациях. Он включал в 
себя почти все разделы духовно-идеологической 
деятельности: космогонию и теогонию, природове-
дение и человековедение, психологию и медицину, 
право и педагогику и т. п.

В советский период шаманская практика была 

User
Записка
буква английская j



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 43

приостановлена, но не совсем. Люди продолжали 
обращаться к шаманам, обряды проводились тай-
но, в основном по ночам. На сегодня надо признать, 
что для бурят (в основном это взрослое население) 
шаманизм становится   определенной ценностью, 
выполняя регулятивные и другие функции. Ряды 
приверженцев шаманизма неуклонно растут. К ша-
манам обращаются не только буряты, но и русские. 
Шаманизм в отличие от христианства не требует 
«членства» в религиозной общине, поэтому каж-
дый может обратиться к шаману.

Одним из основных элементов шаманизма 
является обряд – традиционные действия, сопро-
вождающие важные моменты жизни и производ-
ственной деятельности человека. Культовая и об-
рядовая система у бурят-шаманистов чрезвычайно 
сложна. Шаманистские и дошаманистские культы 
бурят привлекали внимание многих исследова-
телей. Особое место в шаманизме, как отмечает 
Г.  Р. Галданова, занимают культ предков и культ 
родной земли. Она отмечает, что «культ родной (т. 
е. родовой) земли, маркирующими знаками которой 
выстyпают  места возвышенные: гора, холм, скала, 
высокие развесистые деревья, часто совмещается с 
культом священных предков (мифических и реаль-
ных)» [Галданова. 1998. С. 18]. 

Т. М. Михайлов более подробно подразделил 
обряды молебствий и выделил: 1) обязательные 
одноразовые (милаанга, утаалга); 2) обязатель-
ные регулярные и нерегулярные (моление духам 
предков – утха узууртаа, кормление онгонов, 
жертвоприношение хозяину усадьбы, yтyгa, 
монгол-бурхану); 3) необязательные, регулярные 
и нерегулярные (посещение «святых» мест с це-
лью поклонения духам-эжинам разных категорий) 
[Михайлов. 2004. С. 372]. Также он выделяет 
жертвоприношения традиционные (постоянные) и 
случайные (вынужденные). К первой группе сле-
дует отнести те общественные и индивидуально-
семейные обряды, которые стали традиционными 
и обязательными в годовом цикле и жизненном 
периоде человека [Михайлов. 1980. С. 65-66].

Обряды могут быть коллективными, семей-
ными и индивидуальными. Коллективные обряды 
это тайлганы, в которых принимают участие все 
население улуса. К семейным можно отнести 
обряды для родственников, имевшего одного 
общего предка, а также одной семьи. В случае 
необходимости проводят индивидуальные обря-
ды. Среди индивидуальных и семейных обрядов  
Т. М. Михайлов выделил: 1) связанные с хозяй-
ством, ремеслом, промыслом, предприниматель-
ством и торговлей; 2) с семейно-брачной жизнью, 
почитанием предков; 3) с рождением и воспи-
танием детей; 4) с общественно-должностной 
деятельностью, учебой или работой в учебном 
заведении, следственно-судебными делами; 5) с 

профессионально-культовой деятельностью; 6) с 
военными событиями и службой в армии; 7) со 
здоровьем, болезнями и смертью человека [Ми-
хайлов. 2004. С. 376].

Однако Т. М. Михайлов, подразделяя эти об-
ряды, основывался на общебурятских источниках, 
и поэтому данная структура не всегда подходит 
конкретному сообществу. К тому же со временем 
многие обряды были упрощены, совмещены или 
преданы забвению. Конечно, каждый шаман прово-
дит обряды по-своему, но они однородны. В разных 
улусах есть свои вариации элементов обрядов, так 
и самих обрядов.

Религиозные представления предбайкальских 
бурят отличаются скудностью знаний о пантеоне 
шаманских божеств и духов, не говоря уже о ее 
мифологии. Шаманизм оказывает слабое регули-
рующее воздействие на сознание и поведение ве-
рующих людей. Шаманская иерархия богов и духов 
понимается весьма упрощенно, многие божества, 
эжины, нойоны, онгоны «умерли», их имена или 
названия забыты или полузабыты. В генеалоги-
ческих легендах, мифах, шаманских пpизываниях 
содержатся четкие указания на существование 
у булагатов в прошлом  тотемного культа быка 
[Буряты. 2004. С. 44]. Устная традиция булагатов 
возводит их родословную к легендарному перво-
предку Булагату или Буха-нойону. 

Большинство обрядов посвящено семейному 
благополучию, удаче, здоровью и разрешению 
проблем. 

Более подробную «схему жертвоприношений», 
предлагает В. А. Михайлов:

Жертвоприношения: 
1) бескровные,
2) кровные.
Цель жертвоприношений:
а) просительно-утилитарная,
б) умилостивительная.
Кровавые жертвоприношения по смыслу при-

ношений разделяются:
а) на просительно-утилитарные (тайлаганы),
б) на умилостивительно-просительные (ке-

рек).
По времени же жертвоприношений божествам 

и духам можно разделить на обыденные, обыкно-
венные  и на специально назначенные [Михайлов. 
1996. С. 94].

Во время обряда шаман обращается к Убгэд 
(старики) – духам предков семьи и рода. Их можно 
отнести  к числу покровителей домашнего быта и 
семейного благополучия. Обряд убгэдтэ считается 
обязательным, т. к. именно предки обеспечивают 
связь с потусторонним миром. Также считается, 
что если не оказывать им почтения, то они могут 
отвернуться от потомков, что грозит последним 
разного рода неудачами и бедами. 



44 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Обращение к Т++дэ – бабушкам, как правило, 
душам умерших шаманок или женщин страдавших 
в этой жизни, также является обязательным. Их 
функции разнообразны – оказывать помощь, за-
ступаться за своих почитателей, быть ходатаями 
перед вышестоящими богами и духами, защищать 
женщин и детей.

Одним из основных обрядов является покло-
нение эжинам (хозяевам)  кузнечного ремесла. 
Мифология бурят по-разному трактует кузнечных 
богов. Кузнечных богов, по данным Н. М. Ханга-
лова, верующие делили на западных «белых» во 
главе с Дабан Холо тэнгри и восточных «черных» 
[Хангалов. 2011. С. 75]. 

В старину профессия кузнеца передавалась 
по наследству, вследствие чего выработалась осо-
бая каста кузнецов, почитаемая не меньше, чем 
шаманы или нойоны. Со всем этим связано пере-
носное значение слова «Дархан» – священный, 
неприкосновенный. Покровителем кузнечного 
рода считается Божинтой – небесный дух, первый 
из «западных белых кузнецов», которые считаются 
добрыми покровительственными заянами (духами-
защитниками) [Дарханова. 2011. С. 185]. Этот 
обряд проводится как отдельно, так и в составе 
обряда. Отдельный обряд проводится в кузнице. 
Если как часть обряда в доме/квартире моляще-
гося, то используются топор, молоток и клещи/
плоскогубцы. Инструменты обвязывают цветными 
лентами и стучат молотком по железу. 

Обряд Харгынши проводится за благополучие в 
дороге, человеку, собравшемуся в дальний путь.

Бэшээшэн (производное от «бэшэхэ» – «пи-
сать») – обряд проводится за благополучную 
учебу, сдачу экзаменов, а также для людей чья 
профессиональная деятельность связана с бума-
гами, например, учителей, ученых, чиновников и 
т. д. Т. М. Михайлов считает, что  бэшээшэн – это 
писари Эрлэн-хана – хозяина подземного мира,  
т. е. тенгерины [Михайлов. 1980. С. 230].

Ни один обряд не обходится без огня. Огонь 
считается посланцем Неба, огня небесного, кото-
рый в виде молнии зажигает дерево и дает начало 
огню земному. Поэтому огонь на земле – это сын 
дерева, а матерью дерева считается вода, ибо она 
питает дерево. Земля и вода – женские начала 
природы  [Галданова. 1998. С. 10]. Если обряд 
проходит вне дома, то разжигается  костер, в доме/
квартире – огонь разводится на сковороде. В огонь 
всегда кладется «ганга» – богородская трава для 
обкуривания-очищения.

Верующие шаманисты и все, кто с уважением 
относится к древним религиозным традициям, всегда  
помнят, что с наступлением лета, начиная с Николина 
дня (Мяхуула) 22 мая повсеместно начинается череда 
молебнов-тайлаганов. Сначала это общеулусные, за-
тем общеродовые и общеплеменные. 

Принимая участие в объединенном тайлагане, 
каждый человек, каждая семья становится частью 
единой духовности, испрашивая у высших сил 
благополучия для своих детей и внуков. Ограждает 
себя от совершения грехов и тяжелых ошибок.

Тайлганы всегда проходят с жертвоприношени-
ями, обычно это овца или конь. Мясо животных ва-
рят без соли, выкладывают на деревянные плоские 
емкости – «тэбшэ», деревянными поворешками, 
разрезали н мелкие кусочки и раздавали кчастни-
кам обряда. Они могли взять жертвенное мясо с 
собой для тех кто остался дома. Кости жертвенных 
животных собирали и сжигали на жертвеннике – 
шэрээ. На тайлганах шаман призывает умерших 
предков, эжинов – покровителей местности на 
«пир», происходит общение между родичами и их 
предками. Совместное поедание жертвенного мяса 
на тайлгане имеет важное сакральное значение – 
причащение к пище, которую отведали божества, 
духи. Это также усиливает связь между людьми и 
тонким миром. 

Одним из распространенных обрядов является 
«hури» – обряд, который проводится на месте фун-
дамента дома общего предка (если он сохранился). 
Он особо распространен в бурятских улусах, кото-
рые были вынуждены сменить место жительства 
из-за Братского водохранилища. На этот обряд 
собираются все потомки хозяина «hури», шаман 
обращается к предкам молящихся людей. В этом 
случае им необходимо знать свою родословную.

Одним из часто проводимых обрядов является 
«утха узурта» – жертвоприношением предкам или 
«илэй дуhаалга» – годичное молебствие. Годовое 
капанье «илэйси» проводят обычно для одного 
человека или небольшой группой родственников. 
Это многочасовой обряд: каждое обращение про-
водилось новой бутылкой водки, которую капали 
в огонь на сковороде. Бутылка с пиалой шамана 
передавалась молящемуся, и он наливал в пиалу 
водку и передавал шаману или капал сам. По за-
вершению один из мужчин, как правило, ближай-
ший родственник, повернув сковороду по часовой 
стрелке, уносил и клал  остатки в печь. Чистая 
сковорода возвращалась на место и обряд про-
должался. Остатки водки в бутылке передавались 
кому-нибудь из участников, если обращение шло 
к старику, то мужчине, бабушке – женщине, и они  
раздавали ее уже в рюмках присутствующим род-
ственникам и одноулусникам. Обычно это люди в 
возрасте, имеющие внуков, обязательно здоровые 
и желательно семейные. Древняя традиция бурят 
присутствия за столом, где есть алкогольные на-
питки людей в возрасте, к сожалению,  сохранилась 
только в обрядовой практике. 

Один из таких обрядов проходил в улусе Ирхи-
дей Осинского района. Шаман С. А. Спасов родом 
из Ирхидее, сын известной гадалки Л. А. Спасовой 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 45

и шамана А. Т. Спасова, провел его следующим 
образом.

Обряд начался с представления шаманом 
себя и молящихся. Затем он обратился к хозяевам 
местности, а также к убгэд и т++дэнуд Ирхидея, 
душам шаманов и шаманок. Затем был проведен 
обряд hалуунэ. На первых двух обрядах обращение 
было к своим предкам. Начиная с 10-х гг. XXI в.,  в 
обряде появились имена шаманок Предбайкалья: 
Удыын (Удинские), Унгын (Унгинские), Улейн 
(Улейские), Убысын (Обусинские), Тарсын (Та-
расинские) т++дэнуд – наиболее известные своей 
силой шаманки. Две бутылки водки были поделены 
на четыре, и каждым проводилось моление от-
дельно. Во время проведения обряда с молящихся 
женщин были сняты серьги, кольца, золотые и 
серебряные украшения. Они были положены в 
блюдце, которое помогающие женщины слега по-
качивали во время обряда, так чтобы они звенели. 
Кроме молока, водки в огонь были поднесены бли-
ны, саламат, конфеты и печенья, т. е. для бабашек 
угощенье было сладким и более богатым.

Обряд продолжился обращением к бэшэшээн, 
поскольку среди молящихся был педагог. Новым 
стало обращение к «Ургэн аман эжыы» – хозяину 
злого рта. Ранее это был отдельный обряд, который 
проводился в случае каких-либо конфликтов, ссор, 
ругани, недовольства начальства и т. д.

Следующим обрядом стало поклонение дар-
ханам. Поскольку обряд проходил во дворе дома, 
то были использованы соответствующие инстру-
менты. В качестве наковальни было использовано 
приспособление для заточки кос. Затем шаман 
стал молиться «морини эжы» (хозяину коня) или 
харагынши, т. е. путешествующим. 

Отдельно было проведено поклонение Буха-
нойон-баабаю – прародителю булагат. В народной 
памяти Буха-нойон со своими быками превратился 
в предка, сам принял образ быка, олицетворив, 
таким образом, не только народ, но и его хозяйство 
[Богданов. 2008. С. 48]. По подсчетам М. Н. Бог-
данова, Буха-нойон жил в первой половине XIV в. 
[Богданов. 2008.  С. 40].

Обряд длился несколько часов. Он носит 
«благодарственный и подстраховочный характер 
и проходит в бодрой жизнерадостной обстанов-
ке» [Михайлов. 2004. С. 377].  Во время обряда 
шаман шутил, вспоминал что-то веселое, и у всех 
присутствующих было радостное настроение. По 
завершению обряда шаман объявил, что он уходит, 
но остается Спас Алексеевич Спасов. За накрытым 
столом шаману были преподнесены «мэнси» – 
подарки, одарены отдельно были мужчины:  вы-
носивший сковороду после каждого обряда и вы-
полнявший роль дархана. Остальным участникам 
также были преподнесены подарки.  

Исследователи Н. В. Абаев и Л. Л. Абаева в 

своих трудах пишут о том, что у бурят распростра-
нено тенгрианство, религия более высокого уровня,  
чем шаманизм. Однако в ходе описанного обряда 
шаман только дважды обратился к тенгеринам: 
Бэшэшэ и Ургын ама эжи, в остальных случаях 
к душам реально живших и умерших шаманов и 
шаманок.

Обряды, проводимые предбайкальскими бу-
рятами в своей основе похожи, но в то же время в 
каждом улусе они проводятся по-разному. Так, в 
улусе Алужино Эхирит-Булагатского района обряд 
поклонения «убгэдтэ» (давно умершие шаманы, 
старейшины этого рода) проводится следующим 
образом: в назначенный час, хозяева готовят: 

1. Молоко (вареное) – 200 гр.;
2. Тарасун (молочная водка) – 2 бутылки делят 

по количеству старцев, т. е. каждому выделяется 
«хуби».

Проводят очищение дома священным дымом 
богородской травы (очищение проводится каждый 
раз перед новым молебном). Шаман, встав лицом 
к окну, расположенного на юго-западной стороне 
дома начинает призывания, а хозяева вместе с 
детьми сидят у него за спиной и молятся.

Действия шамана:
1. Налив немного молока, чтобы покрыло дно 

стакана, шаман обращается к предку «убгэндэ», 
назвав его имя и отчество, прося защиты и покро-
вительства данной семье;

2. Наливает вино в таком же объеме и так же 
обращается к этому же предку. Действия шама-
на повторяются столько раз, сколько предков-
покровителей у этой семьи.

3. Затем шаман, налив вина обращается к 
«т++дэ», чтобы она помогла донести просьбы до 
старцев «убгэдтэ». 

4. После этого обращается к богам местно-
сти, опять же прося, чтобы помогли донести до 
старцев.

Затем шаман идет к очагу и снова поименно 
обращаясь к «убгэдтэ», сперва молоком, а затем 
вином брызгает на огонь.

Завершают обряд шаман и хозяин дома, встав 
у окна, повторяя призывания. После проведения 
обряда хозяин, дав ему мэнсэ и табак. Во время 
этого обряда шаман также обращался к душам 
живших когда-то шаманов.

К индивидуальным обрядам относится обряд 
«hалууни», посвященный душам умершим без-
детными. Этот обряд может провести старший в 
семье, обычно дедушка или бабушка. Он считается 
очень действенным при болезни, возникновении 
проблем у молящегося.

До «сухого закона» 1985 г. все обряды проводи-
лись традиционным  алкогольным напитком бурят 
– тарасуном – легкой молочной водкой, сделанной 
из сквашенного молока. В обрядах, связанных с 



46 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

русскими божествами (их два – Николай Чудот-
ворец и Иннокентий Иркутский), использовалась 
магазинная водка. В связи с ликвидацией аппаратов 
для тарасуноварения, буряты стали использовать 
более крепкие напитки, покупая их в магазине.

Бурятам, несмотря на запрет советской власти, 
удалось сохранить традиционную религию. Мате-
риалы, собранные  экспедициями, проведенными 
Институтом общественных наук (ныне ИМБТ СО 
РАН) под руководством Т. М. Михайлова, и бесе-
ды с шаманами и шаманками  Усть-Ордынского 
Бурятского округа свидетельствует о сохранении 
за годы советской власти шаманской обрядовой и 
культовой системы. Т. М. Михайлов дал описание 
обрядов, проводимых в Усть-Ордынском округе в 
1960-1980-е гг., имя шаманов по известным при-
чинам не указывалось.

Обрядовая деятельность шаманов открыто 
возобновилась в 1990-е гг. Большой известно-
стью пользовались у населения такие уникаль-
ные шаманы  и шаманки, как: Шабаев Терентий 
(в народе Маха) проживал в поселке Усть-Орда, 
Михайлова Наталья (баба Наталья) проживает в 
селе Харануты, Павлов Петр из д. Дурлай и другие. 
Их обрядовая практика была основана на давних 
традициях.

Шаманов 1990-х гг. можно назвать «неошама-
нами», поскольку они стали заниматься практикой 
без Учителя и обряда посвящения в шаманы. В 
первом десятилетии XXI в. ситуация изменилась: 
появились Учителя и стали проводиться обряды 
посвящения в шаманы.

Сегодня идет восстановление обрядов шамана-
ми, многие из них из архивных источников. Бла-
годаря исследовательской деятельности ученых-
этнографов М. Н. Хангалова, С. П. Балдаева,  
Т. М. Михайлова и др., которые сделали  под-
робные описания шаманских обрядов, они были 
сохранены. Материалы  хранятся в архиве Центра 
восточных рукописей и ксилографов Института 
монголоведения, буддологии и тибетологии СО 
РАН (ЦВРК ИМБТ СО РАН). В частности, шаман 
улуса Ирхидей Осинского района И. В. Олзоев 
(1954-2011 гг.), избранный на шаманском собрании 
бурят Иркутской области Верховным шаманом 
Прибайкалья, собрал материал в ЦВРК и на этой 
основе провел ряд крупных обрядов.

У бурят Предбайкалья сохранилась традици-
онная социокультурная среда, которая определяет 
потребность социума в шамане, устойчивость ша-
манских традиций. Шаманская наследственность  
(утха) у шаманов носит непрерывный характер, 
она должна передаваться из поколения в поко-
ление. Сохраняется представление о шаманской 
болезни, как о важном этапе становления шамана, 
когда человек встает перед выбором: умереть или 
стать шаманом. Наследственная передача шаман-

ского дара стала основной причиной сохранения 
шаманизма в годы советской власти. Во втором 
десятилетии XXI в. шаманы стали проходить обряд 
посвящения «утха хундло». 

Предбайкальские шаманы не имеют шаман-
ских атрибутов, и они не входят в измененное 
состояние сознания. Если с 1990-х гг. обязатель-
ными атрибутами в одежде шамана были ремень, 
нож и головной убор, обычно шляпа или кепка, 
то во втором десятилетии  они стали одевать на-
циональную одежду и головной убор. В целом все 
шаманы Предбайкалья являются традиционными, 
в отличие от забайкальских, которых можно отне-
сти к тенгрианцам. В обрядовой практике они ис-
пользуют буддийские атрибуты, входят в «онгон» 
(измененное состояние сознания), в ходе которого 
поднимаются к тенгеринам (на небо).  Тогда как 
обрядовая деятельность предбайкальских шама-
нов основана на «духабри» (капать): кормлении 
огня молоком, водкой, блинами, саламатом, мя-
сом и т. д., угощая и испрашивая таким образом  
благодеяния для молящегося человека. Однако 
предбайкальские буряты, живущие в Улан-Удэ, 
осваивают практику тенгрианства через Учителя, 
затем распространяют ее среди иркутских бурят: 
проводят обряды, обучают учеников.

В последнее время шаманисты стали участво-
вать в более масштабных молебнах: общеплемен-
ных, предбайкальских и т. д. Шаманисты во главе 
с родовым шаманом восстанавливают сакральные 
места, разрушенные кузницы, устанавливают 
сэргэ-коновязи и т. д. Стабильная, хотя и несколько 
упрощенная обрядовая практика предбайкальских 
бурят свидетельствует о сохранении  устойчивого  
шаманистского религиозного мировоззрения в их 
среде. Обрядовая и культовая системы шаманистов 
Предбайкалья практически остались прежними. 
Изменилась организационная сторона: шаманы 
стали объединиться и создавать общины. Следую-
щим нововведением стало усиливающееся влияние 
забайкальского шаманизма.

Список литературы:
Балдаев С. П. Родословные предания и легенды 

бурят. 3-е изд. Улан-Удэ: Изд-во Бурятского гос. ун-та, 
2013. 710 с.

Богданов М. Н. Очерки истории бурят-монгольского 
народа. 2-ое изд. Улан-Удэ, 2008. 304 с.

Буряты / отв. ред. Л. Л. Абаева, Н. Л. Жуковская; 
Ин-т этнологии и антрополо¬гии им. Н. Н. Миклухо-
Маклая. М.: Наука, 2004. 633 с.  

Галданова Г. Р. Бурятский шаманизм: прошлое и на-
стоящее // Сибирь: этносы и культуры (традиционная куль-
тура бурят). Улан-Удэ: ИПК ВСГАКИ, 1998. С. 10-21. 

Дарханова А. И. Шаманизм бурят Предбайкалья в 
постсовеский период (социальные функции, традиции 
и новации). Улан-Удэ: Изд-во Бурятского гос. ун-та, 
2011. 250 с.



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 47

Жуковская Н. Л. Неошаманизм в Бурятии // Буряты. 
М.: Наука, 2004. С. 390-396.

Михайлов В. А. Религиозная мифология.  Улан-Удэ: 
Соел, 1996. 111 с.

Михайлов Т. М. Бурятский шаманизм: история 
структура, социальные функции. Новосибирск: Наука, 
1980. 318 с.

Михайлов Т. М. Шаманская практика// Буряты. М.: 
Наука, 2004. С. 371-380.

Хангалов М. Н. Собрание сочинений: 2-ое изд. / 
Под ред. Г. Н. Румянцева.  Улан-Удэ: Республиканская 
типография, 2004. 340 с.

Э. В. Енчинов

Месяцы и фазы луны в алтайской 
культуре

 Названия месяцев в алтайской культуре от-
ражают древний охотничье-собирательский 
хозяйственно-культурный тип. Наиболее архаич-
ными можно считать названия, которые содер-
жат фенологическую характеристику месяца. В 
традиционном алтайском календаре существуют 
две системы исчисления начала года: а) локальная, 
связанная с местным природно-климатическим и 
хозяйственным циклом; б) общая лунно-солнечная, 
присущая народам Центральной и Восточной Азии. 
На начало XXI в. для локальной системы соответ-
ствует празднование праздника весны и обновления 
«Jылгаяк»/«Дьылгайак», для общей лунно-солнечной 
системы новый год «Чага байрам».

Лунный месяц делится на две фазы по 15 дней: 
новая луна «айдын jанызы» и старая луна «айдын 
эскизи», которые в свою очередь делятся на более 
мелкие фазы. Соответственно время в алтайской 
культуре поделено на «новое» и «старое», «поло-
жительное» и «отрицательное». Лунные циклы 
регламентируют хозяйственную, социальную 
жизнь и существенно влияют обычно-правовые 
воззрения.

E. V. Yenchinov

Months and phases of the moon in Altai 
culture

Names of months in the Altai culture reflect the 
ancient hunter-gatherer economic-cultural type. Most 
can be considered archaic names that contain the   
ласты ical characteristics of the month there are two 
calculation beginning of the year. In the traditional 
Altai system calendar: a) local, associated with local 
climatic and economic cycle; b) The total lunar-solar 
inherent peoples of Central and Eastern Asia. At the 
beginning of the XXI century for the local system 
corresponds to the spring holiday celebration and 
renewal «Jылгаяк», for a total lunar-solar system 
New Year «Чага байрам».

The lunar month is divided into two phases of 15 

days: new moon «Aydin janyzy» and the old moon 
«Aydin sketches», which in turn are divided into smaller 
phases. Accordingly, the time in Altai culture is divided 
into «new» and «old», «positive» and «negative». 
Lunar cycles regulate the economic, social life and 
significantly affect the customary legal views.

В целом названия месяцев в алтайской культу-
ре отражают древний охотничье-собирательский 
хозяйственно-культурный тип. Наиболее архаич-
ными можно считать названия, которые содержат 
фенологическую (система знаний о сезонных яв-
лениях природы) характеристику месяца. Наряду 
с сосуществованием вариантов названий месяца 
среди одной этнической группы алтайцев, так и раз-
ных этнических групп, в традиционном алтайском 
календаре существуют «две системы исчисления 
начала года: а) локальная, связанная с местным 
природно-климатическим и хозяйственным циклом; 
б) общая лунно-солнечная присущая народам Цен-
тральной и Восточной Азии. По первой, локально-
местной системе год начинается с марта – прихода 
весны и оживления природы» [Тюркские. 2004.  
С. 452]. По второй, новый год наступает в «новолу-
ние между 23 января и 13 февраля» [История. 2010. 
С. 316]. На начало XXI в. для локальной системы 
соответствует празднование праздника весны и об-
новления «Jылгаяк»/«Дьылгайак», для общей лунно-
солнечной системы новый год «Чага байрам».

Согласно адаптированному под григорианский 
календарь традиционному год начинает месяц ян-
варь, называющийся «чаган ай» от монгольского 
«цагаан» – «белый», покрытый белым снегом, у 
алтайцев туба – месяц косули «ан ай», по другому 
варианту, месяц малого мороза «кичееч кырлач ай», 
у кумандинцев – январь называется месяцем мало-
го мороза «кичиг кырлач ай» [Укачина. 2004. С. 88]. 
В январе-феврале праздновался один из локальных 
вариантов нового года творожный/белый праздник 
«Чага байрам» на котором основу угощений со-
ставляли продукты из молока, сыра и т. д.

Февраль алтайцы называют месяцем горного 
барана «кочкор ай», в феврале с его ветрами все 
же солнце начинает наращивать свою световую ак-
тивность, снежные сугробы покрываются настом. 
Преследование по насту косуль, горных баранов 
облегчает лыжную охоту для людей и затрудняет 
бег животных. Теленгит-кижи называют февраль 
большим месяцем холода «улу суук ай», тубала-
ры как месяц кусания, щипания мороза «чель», 
кумандинцы как «челин айы», говоря, что месяц 
удлиняется на семь дней, от ветра люди и животные 
худеют [Сарбашева. 2008. С. 173].

Март именуется как теплый месяц «тулаан 
ай», в северном Алтае как месяц перевала/пере-
хода «ажиг ай», когда происходит окончатель-
ный переход на теплый период года. В марте 
пробуждаются от зимней спячки так называемые  

User
Записка
пробел 

User
Записка
пробел



48 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

(7 слепых земли) «jердин jети сокоры» – барсуки, 
кроты, медведи, змеи, тарбаганы, суслики. Скот 
же в это время пасется на прошлогодней траве, 
освободившейся из-под снега [Тюхтенева. 2008.  
С. 13]. На март же приходится празднование прихо-
да весны праздник развязывания мяса в ууче «ууче 
чечер», другим наиболее популярным вариантом 
празднования начала весны является праздник 
катания «Jылгаяк»/«Дьылгайак», проводы старого 
года и пожелания скорейшего наступления весны 
[Тюхтенева. 1997. С. 207, 208].

За «тулаан ай» следует «кандык ай» месяц 
кандыка, соответствует по григорианскому апрелю. 
Также его называют пестрый месяц «чоокыр ай» 
или сомнительный, ни то, ни сё, ни теплый, ни 
холодный «эренис ай», у теленгитов – месяц удода 
«олjин ай», у челканцев месяц бурундука или месяц 
пашни «тарыг ай», у туба-кижи – новый месяц 
«наус ай» [Тюхтенева. 2008. С. 13]. «Кандык ай» 
является первым месяцем начала сбора дикоросов, 
как например, черемши или как ее еще называют 
калба, многолетней травянистого растения из рода 
луковых, которая пользуется большим спросом 
как на местном рынке г. Горно-Алтайска, так и в 
городах соседних регионов: Бийск, Барнаул, Ново-
сибирск, Кемерово, Томск, Красноярск и т. д.

Месяц кукушки «куук ай», у алтайцев-туба – 
«кыра щавар ай» (месяц кошения травы на пашне), 
у кумандинцев – «ак балык ай» (месяц нереста 
рыбы). Считается, что в мае просыпается небосвод, 
который замерзал с осенними холодами, о чем из-
вещал гром «кукурт», «тенери унчукты». Хозяин 
дома сжигает в очаге веточку можжевельника, огонь 
кропят свежим молоком с пожеланиями достатка, 
здоровья членам семьи, плодовитости скоту.

Июнь у алтайцев называется месяц малой жары 
«кичу изу ай», у теленгитов месяц большого ветра 
«улурген ай», у тубаларов месяц прополки «оттор 
ай». Обилие трав увеличивает надои молока, со-
вершаются так называемые вертикальные кочевки, 
переход со скотом с зимника, который преимуще-
ственно располагается близ села на летние пастбища 
«jайлу», как правило расположенные в высокогорьях 
иногда на удалении от зимника до 60 км.

Июль, месяц большой жары «jаан изу ай» с 
долгими днями и короткими ночами, у теленгитов 
называется месяц малого ветра «кучурген ай», у 
кумандинцев – «куштын айы». В июле скот на-
гуливает жир, человек готовится к циклу осенних 
работ, связанных с заготовкой сена, кормов для 
скота и наибольшее количество отпусков в регионе 
приходится на вторую половину или конец июля, 
так как Республика Алтай сельскохозяйственный 
регион и город и районные центры имеют тесные 
и прочные связи с селом.

Август, летний месяц самца косули «jайгы ку-
ран ай», у теленгитов хвост лета «jайдын куйрук 

айы», у тубаларов – месяц заготовки сена «бычан 
ай», у челканцев – заготовка сена «пичен щабар 
ай». В августе на небосводе появляется созвездие 
Плеяды «Мечин», невидимое в июне-июле, в се-
верных диалектах его еще называли «Улкер». Со-
гласно традиционным воззрениям с августа месяца 
более не будут слышны раскаты грома – голоса 
неба, так как, по поверью «небо отдает свой голос 
маралу. Будет слышен лишь рев маралов-самцов, 
у которых начинается гон [Укачина. 2004. С 83; 
Тюхтенева. 2008. С. 13].

С сентября, первого месяца осенне-зимнего 
сезона в сельской местности открывают осенний 
охотничьи сезон и уборку урожая зерновых, сами 
названия свидетельствуют о фенологической 
характеристике, а именно начало сезона охоты, 
когда детеныши зверей подросли, поспели зерно-
вые и дикоросы. У алтайцев сентябрь называется 
месяцем косули/марала «сыгын ай», у туба-кижи 
как месяц косули, у челканцев месяц тропинки 
«орок ай»/«уртун ай», ранее в этот месяц сжигали 
плева обмолотых зерен. В сентябре Указом Главы 
Республики Алтай и соответствующими органами 
традиционно издается приказ о разрешении охоты 
на ряд диких животных, в том числе и косулю, так 
на сезон 2014–2015 гг. разрешена добыча 1048 
особей с соответствующими квотами на районы 
региона, за исключением особо охраняемых при-
родных территорий федерального значения [От-
крытие сезона].

Октябрь, время активной охоты, так как в 
высокогорьях уже выпадал снег, и по свежим 
следам можно вести успешное преследование 
зверя. Продолжается охота на бурого медведя, 
волка, барсука, кабаргу и других диких зверей. 
Алтайцы называют октябрь «улурген ай» месяц 
большого ветра, теленгиты так называли ранее 
июнь, другой интерпретацией названия является, 
слово доля («улю» в смысловом переводе «с до-
лей»), что каждый человек, охотник, имеет свою 
долю диких животных, которых он может добыть 
с благословления духа Алтая этой осенью  (Поле-
вой материал автора (ПМА), Юкубалин А. Т. 1964 
г. р., Усть – Канский  район. с. Усть – Кан, 2006). 
У туба-кижи – октябрь месяц лыж «щана ай», у 
челканцев – месяц обжига колосьев «уртун ай», 
у кумандинцев – месяц журавлей [Укачина. 2004.  
С. 88; Тюхтенева. 2008. С. 13].

Ноябрь у алтайцев называется месяц малого 
ветра «кучурген ай», у алтайцев тубаларов месяц 
большого мороза «улу кырлащ», у теленгитов 
месяц косули «сыгын ай», у челканцев, куман-
динцев – месяц старушек «куртынак ай», его так 
называли потому, что в этом месяце столь корот-
кие дни, что старушки не успевали завязать свои 
пояса, а день уже на исходе [Укачина. 2004. С. 88; 
Тюхтенева. 2008. С. 13]. Также в ноябре с морозами 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 49

заготавливают «учее», традиционно под «учее» 
подразумевали туловище коня реже быка которую 
набивали мясной мякотью баранов, кровяными 
колбасами, нутряным жиром, заготовку раскры-
вали на праздник «учее  чечер». На начало XXI в. 
«учее» обычно состоит из цельной туши барана 
без головы, голеней и внутренностей, с набитой 
мякотью и кровяными колбасами брюшины. В ноя-
бре традиционно в г. Горно-Алтайске открывается 
сезон сельскохозяйственных ярмарок, на которых 
производители без посредников реализуют свой 
товар (мясо, яйца, мед, соленья и т. д.), ярмарки 
имеют большой успех и проводятся ежегодно с 
ноября по март-апрель.

Декабрь у алтайцев традиционно назывался 
месяц зимней косули «кышкы  куран  ай», у ал-
тайцев тубаларов – месяц малого мороза «кичу  
кырлач ай», у челканцев – месяц холода «кырлащ 
ай», теленгитов – месяц горного барана «кочкор 
ай» [Укачина. 2004. С. 88]. Вместо обозначения 
декабря как «кышкы куран ай» в 80-х гг. ХХ в. 
утвердился термин «jанар», по этому поводу   
Г. П. Самаев отметил, что большие сомнения вы-
зывает термин «jанар», в свое время приведенный 
С. Куюковым. Указанное название отсутствует не 
только в записях Макария, но и такое название 
не встречается ни у тюркских, ни у монгольских, 
ни тунгусо-маньчжурских народов. В китайском, 
корейском и тибетских календарях тоже нет по-
хожего названия. Также мы видим, что весь пере-
чень месячных наименований как южных, так и 
северных алтайцев связан с сезонными явлениями 
природы, а значение слова «jанар» не укладывается 
в указанный принцип построения традиционного 
календаря. Исследователь сделал два предполо-
жения, относительно появления термина «jанар»: 
1) это позднее заимствование термина «январь», 
который в алтайской среде звучал сначала как 
«jанбар» и путем стяжения перешел в форму 
«jанар»; 2) от ныне забытого алтайского слова 
«jакар/чакар», обозначавшее дикого оленя, козла 
или барана, указывая, что декабрь у алтай-кижи 
называется «кышкы куран ай», у туба вариантом 
декабря наряду с «кичу кырлач ай», фигурировало 
еще и название «ань айы» – месяц дичи (оленя) 
[Самаев. 1999. С. 278].

На начало XXI в. в общеалтайской среде, как 
и в литературном языке используется название 
декабря как «jанар», хотя традиция алтай-кижи на-
зывать декабрь «кышкы куран ай» сохраняется.

Названия месяцев также нашли отражение в 
обряде имянаречения, так среди алтайцев можно 
встретить имена, связанные с названиями месяцев, 
например, Jанарай (декабрьская), Чагаан, Чаган-
дай (январь, январьский) и т. д.

Фазы луны. Слово «ай» с алтайского языка до-
словно переводится как луна и месяц, что прямо 

говорит о том, что алтайцы издревле использовали 
лунные циклы в счете времени.

В современной алтайской культуре, как и на на-
чало ХХ в. представления о луне занимают одно из 
центральных мест и оказывают влияние практически 
на все сферы жизни общества. Фазы луны являются 
тем народным календарем, который определяет ка-
чество и суть времени. Время в алтайской культуре 
поделено на «новое» и «старое», «положительное» 
и «отрицательное». Лунные циклы регламентируют 
хозяйственную, социальную жизнь и существенно 
влияют обычно-правовые воззрения. В зависимости 
от фаз луны разрешаются или запрещаются те или 
иные действия, связанные с социализацией детей, 
исполнением ритуалов и обычаев (сватовство, тяж-
бы, покупки, обмен и т. д.).

Лунные фазы задают ритм жизни. «В народных 
представлениях между ростом и упадком в природе 
и фазами луны существует симпатическая связь, каж-
дый цикл имеет начало (рождение), расцвет, увядание 
(старость) и смерть» [Усачева. 1999. С. 172].

Лунный месяц делится на две фазы по 15 дней: 
новая луна «айдын jанызы» и старая луна «айдын 
эскизи», которые в свою очередь делятся на более 
мелкие фазы. При первой фазе считают каждый 
день, при этом добавляя, что это новая луна первый 
день нового месяца «бир айдын jанызы», второй 
день нового месяца «эки айдын jанызы» и так до 
полнолуния «ак толуны» на 14–15 день. Дни новой 
луны от третьего до пятнадцатого считаются бла-
гоприятными для спрашивания благодати «быйан 
сураар». На 15–16 день наступает полнолуние, 
после которого начинается вторая фаза, старение 
луны. При второй фазе обратный отсчет не ведут, 
объясняя это тем, что при убывании месяц считать 
нельзя, так как это может привести к какой-нибудь 
убыли в семье, роде. Такой отрезок времени до 
предпоследнего дня месяца называют «айдын эски-
зи», последний день месяца называют скверной 
луны «айдын аразы» [Енчинов. 2006. С. 76].

Осмысление этого порядка все еще содержится 
в фольклоре алтайцев – мифе о Jелбеген`е (семи-
головом чудовище), которая повествует о том, что 
когда-то луна заключила в себе злобное существо 
Jелбеге`н, пытавшееся уничтожить человечество. 
Когда люди взмолились солнцу и луне об избавле-
нии от чудовища, солнце не смогло приблизиться к 
земле, так как выжигало все живое на поверхности, 
избавление принесла луна, забрав Jелбеген`а с со-
бой. Чудовище до сих пор пытается бежать с луны 
и, когда луна идет на убыль, считается, что Jелбеген 
побеждает луну, каждый день, съедая ее понемно-
гу, но с наступлением новой фазы, луна крепнет 
и побеждает его. Наличием на луне Jелбеген`а в 
мифопоэтической форме объясняется смена фаз, 
как извечная борьба добра и зла.

Ранее фазы луны также использовались в алтай-



50 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

ском календаре вместо понятия «неделя», таким об-
разом, месяц делился на четыре периода: новолуние 
«айдын jанызы» – полнолуние «толун ай» – старая 
луна «айдын эскизи» – скверна луны «айдын аразы» 
[Самаев. 1999. С. 274]. В современности такое деле-
ние продолжает свое бытование, но также присут-
ствует упрощение, деление месяца на два больших 
периода: новой и старой луны с соответствующей 
системой поведения, запретов и ограничений.

Первая фаза луны имеет положительное значе-
ние, ассоциируемое с началом нового цикла, рож-
дением. В первые два дня новолуния луна не видна, 
считается, что в это время ее видят только «четы-
рехглазые» собаки, такой период называют новая 
скверна луны «jаны айдын аразы», и в это время не 
проводят каких-либо ритуальных действий, считая, 
что молодой месяц должен устоятся.

На третьи день новой луны глава семьи или 
старшие обычно проводят ритуал окропления огня 
молоком или молочным вином «алтай аракы», 
ритуального окуривания членов семьи можже-
вельником с молитвами и просьбами о здоровье и 
благодати семейству. Также с третьего дня главы до-
мохозяйств производят кормления огня ритуальной 
пищей ячменной мукой «талкан», молоком, домаш-
ним сыром. В городской квартире кормление огня 
совершается в специальных миниатюрных очагах 
или же аналогом очага выступает электроплитка, 
так как огонь и электричество дают жар и кормят 
людей, возникает некое относительное равенство 
в функциональной способности, но в ритуальном 
плане, со слов информантов, «огонь стоит несоиз-
меримо выше» (ПМА, Горно-Алтайск, 2015).

Новый цикл дает всему происходящему новое, 
положительное значение, обеспечивая удачу до-
брым делам и начинаниям. Считается, что соот-
ветствие «правильному» алгоритму «правильного» 
поведения, как и действия, дает право ожидать 
удачи, благословления и «поддержки» от сверх-
ъестественных сил. Представляется, что на новую 
луну разрешены действия, начинания, касающихся 
таких сфер жизни общества, как:

«– семейно-брачной (организация и проведе-
ния праздника родин ребенка «койу кочо», имяна-
речения, сватовства, свадебных торжеств «той», 
пира проводов невесты «белкенчек», торжества по 
случаю знаменательных событий в семье);

– сакрально-религиозной (посещение знахарей, 
традиционных судей «неме билер кижи», крести-
ны, вступление в какую-либо религию, проведение 
семейных, родовых молений, спрашивание благо-
датной, лечебной воды у духов родников «Аржан 
суу», подвязывание священных лент «jалама/
кыйра»);

– экономической (покупка дома, квартиры, 
земельного участка, автомобиля, устройство на 
работу, выезд на заработки в другие регионы стра-

ны, вложение средств, организация бизнеса, подача 
документов на получение кредита/ссуды);

– сельскохозяйственной (начало посадки семян, 
подготовка огорода, пашни к вспашке, отгон скота 
на летние пастбища, начало сбора дикоросов, в  
т. ч. промышленный сбор кедрового ореха, лечеб-
ных корений, выход на охоту);

– бытовой (выезд в дальнюю дорогу, переезд на 
новое место жительство или смена дома)» (ПМА  в 
районах Республики Хакасия в 2000-2014 гг.).

Вторая фаза луны и ассоциируемое с ней увяда-
ние вводят в хозяйственную, повседневную жизнь 
и в ее обычно-правовое регулирование систему 
запретов и ограничений, которые должны соблю-
даться всеми, кто не хочет навлечь на себя гнев 
духов. При ущербной фазе не проводят обычаев 
и действий, связанных с обрядами и ритуалами 
семейно-брачного цикла, с социализацией подрас-
тающего поколения, не совершают молений и ритуа-
лов сакрально-религиозного характера. Считается, 
что в основание проведения обычаев, правовых 
действий, экономических проектов закладывается 
скверна убывающей луны, обрекая действие на 
неудачу. Но при этом не должно складываться впе-
чатление, что жизнь в социуме останавливается, 
замирает, все действия, начатые в начале цикла, 
продолжаются, например, начатое сватовство может 
просто задержатся до новой луны, и пауза в поездках 
сватов ни коим образом не говорит о том, что планы 
стороны поменялись, в таком случае достаточно по 
календарю отсчитать три дня с новолуния и ожидать 
продолжения действия.

Согласно традиционным представлениям «с 
наступлением последнего дня месяца скверны 
луны «айдын аразы» представляется, что вредо-
носные духи «кара неме» достигают пика своего 
могущества и начинают причинять всем неосто-
рожным, не соблюдающим запреты и ограничения 
вред, насылают болезни, ссорят людей, укорачива-
ют дни пожилых. При ущербной луне, особенно 
в последние дни месяца, запреты и ограничения 
соблюдаются особенно тщательно, так как счита-
ется, что от их соблюдения зависит благополучие, 
здоровье семьи» (ПМА в районах Республики 
Хакасия в 2000-2014 гг.).

Традиционный календарь ежегодно выпускает-
ся республиканской газетой «Алтайдын Чолмоны», 
издаваемой на алтайском языке, и является же-
ланным подарком на новый год, в нем сочетается 
животный двенадцатилетний календарный цикл, 
названия алтайских месяцев, адаптированных под 
григорианский календарь, и, самое главное, что 
просто необходимо для всех домохозяйств как в 
селе, так и в городе детализированные фазы луны, 
с обозначением новолуния, полной луны и началом 
фазы старения ночного светила.



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 51

Список литературы:
Енчинов Э. В. Луна в обычном праве алтайцев // Во-

просы изучения истории и культуры народов централь-
ной Азии и сопредельных регионов. Кызыл: Тувинское 
кн. изд-во, 2006. С. 72–83.

Открытие сезона охоты. [Электронный ресурс] www.
altai-republic.ru/modules.php?op=modload&name=News 
(дата обращения 12.05.2016 г.).

Самаев Г. П. Записи Макария как источник по ис-
следователю алтайского календаря // Алтай и Централь-
ная Азия: культурно-историческая преемственность (к 
350-летию ойротской письменности). Горно-Алтайск, 
1999. С. 274–284.

Сарбашева С. Б. Названия месяцев туба-кижи // 
Тубалары (черневые татары). Этническая история. 
Традиционная хозяйственная деятельность. Культура. 
Этноэкология. Сб. науч. стат. и матер., извл. из трудов 
иссл. терр. и насел. Алтая XIX-XX вв. Барнаул, ОАО 
«ИПП «Алтай», 2009. С. 173.

Тюркские народы Сибири / отв. ред. Д.А. Функ, Н.А. 
Томилов; Институт этнологии и археологии им. Н.Н. 
Миклухо-Маклая РАН; Омский филиал Института архео-
логии и этнографии СО РАН. М.: Наука, 2006. 678 с.

Тюхтенева С. П. Алтайский календарь // Эпшилер. 
Женский журнал. Горно-Алтайск, 2008. № 8. С. 12–19.

Тюхтенева С. П. Новогодний праздник у алтайцев // 
Календарно-праздничная культура народов Зарубежной 
Азии: традиции и инновации. М., 1997. С. 207–209.

Укачина К. Е. Алтай калыгыстын айлаткыш jандары. 
Горно-Алтайск, 2004. 200 с.

Усачева В. В. Луна и век человека. Время и календарь 
в традиционной культуре. СПб.: Лань, 1999. 172 с.

В. В. Ушницкий                                                                            

Тубалары: таежный этнос 
Северного Алтая

В данной статье разбирается этнография 
тубаларов – малочисленного народа Горного Ал-
тая.  Приводятся полевые материалы автора, 
собранные в ходе этнографической экспедиции в 
2010-2012 гг.  Культура жизнеобеспечения туба-
ларов отражает таежный быт народа, сформи-
ровавшийся в горнотаежной местности рядом с 
Телецким озером. Тубалары разводили лошадей 
и крупный рогатый скот, были отличными та-
ежными охотниками, занимались рыболовством 
и собирательством.  Собирали кандык и шишки.  
Раньше у них существовал обычай умыкания неве-
сты.   До этнографической современности дошел 
обычай жертвоприношения коня – тайылга.

V.V. Ushnitskiy

Tubulary: taiga ethnic groupin Northern 
Altay

The ethnography of Tubalars – the small people 
of Mountain Altai understands this article. The field 

materials of the author collected during ethnographic 
expedition in 2010-2012 are given. The culture of 
life support of Tubalars reflects the taiga life of the 
people created in the gornotayezhny district near 
Lake Teletskoye. Tubalars bred horses and cattle, 
were excellent taiga hunters, were engaged in fishery 
and collecting. Collected an adder’s-spear and cones. 
Earlier they had a custom of an umykaniye of the bride. 
The ethnographic present was reached by custom of 
sacrifice of a horse – a tayylg.

По утверждению В. Д. Славнина и Л. И. Шер-
стовой, в этногенезе тубаларов  значительную 
роль  играли представители  Кондомских воло-
стей начала XVII в.,  вытесненные  из Кузнецкой 
землицы.  Вторым основным компонентом стали  
автохтонные общности Верхней Бии и прителецкой 
черни у северного берега озера  (комляж, тиргеш-
кергеж, юс).  И на эту основу наложились телесско-
теленгитские и саянские (тувинско-самодийские) 
пласты, все это привело к сложению общности, 
получившей от соседей название «тубалар». Тер-
мин «туба» закрепился в сознании окружающего 
эту общность населения с подвижками населения 
с Саян в предджунгарское и джунгарское время  
[Славнин, Шерстова. 2008. С. 64].

По северному берегу Телецкого озера жил от-
дельный народ киргешей.   20 км вниз по течению  
озера жили комноши.  По Турочаку тоже жили 
комноши. Тубалары сложились в Сары-Кокша и 
Хаара-Кокша.  По берегам правобережной Катуни 
проживали хара туба или захребетные тубалары. 

По В. В. Радлову, черневые татары состояли из 
пяти племен.  Среди этих племен упоминаются кю-
зены, тиргеши, кемнеши и паланы, юсы и торгулы 
[Радлов. 1989. С. 68]. Несколько обособленно среди 
тубаларских сеоков стоит род кузен,  с которым в 
первую очередь связано присутствие в этногенезе 
тубаларов «абинско-кумандинского» компонента 
[Славнина, Шерстова. 2008. С. 81].  

Основным сеоком Комляжской волости являлся 
«кондош». В преданиях считается, что комдоши «ко-
ренные» жители в своих местах.  В старину комдоши 
славились умением выплавлять железо и изготовлять 
из него множество изделий.  Они выглядели как 
типичные пешие охотники, ходившие на промысел 
с деревянными посохами (таяк агаш), в обуви с 
холщевыми голенищами, опоясанные ременными 
поясами [Славнин, Шерстова. 2008. С. 76].     

По мнению В. Д. Славнина и Л. И. Шерстовой, 
особенности внутренней социальной организации 
сближают роды комдош и юс  и позволяют считать 
их осколками каких-то более древних этносов. Юсы 
тоже себя считали остатками более крупного наро-
да, коренными обитателями территории черневых 
татар.  По их словам, есть основания предположить, 
что этноним «юс, юсь» дотюркский, а потому нуж-
дающийся в обьяснении. Г. Ф. Миллер писал, что 

User
Записка
г. убрать

User
Записка
вместо запятой двоеточие

User
Записка

User
Записка
инициалы опять отдельно от фамилии



52 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

юсы называют себя ютами, что позволяет соотне-
сти этноним с формами уты, йоты, чооты, которые  
В. В. Радлов считал самодийскими по происхожде-
нию. Более вероятным является предположение о 
енисейском (кетском) субстрате юсов.  Считается, 
что этнотопонимы «шуй, шю, шюст, усь, ус, июсь, 
юсь, юс» разные формы огласовки одного и того 
же понятия енисейского (кетского) происхождения 
[Славнина, Шерстова. 2008. С. 78-80]. 

В 2010 и 2012 гг. мы побывали в селах Арты-
баш, Иогач, Кебезень Турочакского района Респу-
блики Алтай, где живут тубалары. По информации 
Елизаветы Распаевой, «предки тубаларов жили 
сеоками. Тогусы жили в районе села Новотроицк.  
Поклонялись горе и тайге.  Кузены жили про-
мыслами.  Разводили лошадей.  Охотники в конце 
октября уходили на охоту на 3-4 месяца.  Возвра-
щались в марте.  Забивали скотину, делали свой 
обряд.  Например, охотники имели право убивать 
лишь определенное количество зверей. Медведям 
они поклонялись.  Маралов тоже просто так не 
убивали.  Белок и соболей, выдру старались не 
трогать. Раньше жили стойбищами, до войны жили 
в рубленых домах.  Тяду (юрта, аил) – четырех-
сторонные или круглые, покрывали берестой или 
шкурой.  Вели оседлый образ жизни. Кузены жили 
чуть пониже по Тондошке, Кебезени, Данилково. 
Замуж не выходили за человека с одного сеока.  
Кузены почитали лебедя.  В основном питались 
мясом и рыбой.  Ели тушки белок. Ставили сено, 
делая навесы из хвои.  Держали овец по 5-6 штук, 
они паслись летом свободно. Лошадей выгоняли на 
оболго – гольце, там нет снега.  Потом пригоняли 
их и кормили.  Обувь выделивали из шкур, ткань 
покупали.  Тулупы шили из шкур.  Раньше шили 
ородок.  Платье покупали.  Жили по лунному ка-
лендарю.  Кроме гор, поклонялись Солнцу и Небу.  
Дед Е. Распаевой, еще до Советского времени был 
знаменитым  борцом.   За победу давали определен-
ное количество овец. Соперника до начала схватки 
не видели, накидывали его лицо чадрой.  

Женщина вела хозяйство, некогда было за-
ниматься рукоделием. 20-30 кубов дров  таскали 
на санях.  Катались на санках, с гор спускались.  
Группами и по одному скатывались с горы.  Ска-
тывали с волос мячики.  На кедровые чапчыхтар 
– кадушки наливали чегень.  Раньше шили белую 
одежду.  Предки плавили железо.   Когда рождался 
ребенок, ему давали имя, исходя из того, какой он 
пройдет путь.   Из бисера делали талисман – оберег. 
Раньше много детей умирало, поэтому давали имя, 
чтобы Бог оберегал ребенка.  Калым обязательно 
выплачивал жених, или давали скотину.  Когда 
погребали человека, подвешивали ножками под 
дерево, чтобы птицы склевывали» [ПМА 2012, 
информация от Е. Распаевой].

Согласно информации Анны  Тубинековны  

Черноевой, «ее воровали 14 летней.  Воры придер-
жали ее примерно неделю. При этом говорили, что 
будем гонять самогон, после этого поедем к матери, 
ихняя мать говорила: «привезли ребенка». Сажали 
на сани, замотали шубой и везут обратно домой. 
По ее словам, маму угнали из Ялы 15-летней. По-
вязали веревкой руки и ноги.  Лавочку сделали, 
жениха с невестой посадили, березу срубили.  
Посадили под березу, косы развязывают и чешут 
две девушки.  Кидают жребий, из ружья стреляют, 
в хазанах мясо варят. Мама не должна ходить на 
свадьбу, отец тоже, им увезли бочку самогона.  

Раньше писали сажей, вместо книги была 
береста. Ели корни и травы. Сеяли руками лён, 
ячмень, коноплю, сулу, таран, кэндереш – коноплю 
обдирали, зерно его жарили и ели» [ПМА 2012, 
информация от А. Т. Черноевой]. 

Раньше у тубаларов существовал «обычай Тёр-
гюн -  когда  ездили в гости на конях.  Брали арачку 
(молочную водку), подарки детям и взрослым.   
Однажды поехали в Тулой.  Перед мостом конь 
стал в дыбы.  Тогда отец вытащил нож – кормош 
и стал окрестить вокруг, тогда конь успокоился.   
Потом в ответ они должны были приехать в гости.  
Если вы нечаянно зашли в дом, а там имеется но-
ворожденный, должны были подарить что-нибудь, 
если никого не было, отдавали пуговицу, отрывая 
из своей куртки.  Ханчах (чаламу) – обязательно 
нужно было покупать ткань шириной в пять сан-
тиметров, привязывали к березе, обязательно с 
восхода солнца с восточной стороны.  Просили 
кудайтан сураган – благопожелания себе.  Ездили 
лечиться на аржааны, лечили там суставы и глаза.  
Там пили воду, принимали ванну. Летом ездили в 
большой аржаан на  Телецком озере.  Надо было 
брать с собой белую еду.  Пили чай из чеген арчына 
и чагаа – березового гриба.  Лечились пихтовыми 
лапами.  Пекли хлеб из пророщенной пшеницы, 
называли ее уут тэрпек.  Из нее гнали самогонку 
– уутан орто.  Отец открывал самогонку, когда 
приезжали гости. Одну стопку брызгал  на восход 
солнца, прося благословление у Бога здоровья де-
тям, родственникам.  Потом кормил огня.  Мужчина 
в основном был охотником. Женщина готовила 
дрова и смотрела за скотом.  Поэтому внутри дома 
женщина имела равный голос.  Покос длился почти 
месяц, смотря тому, у кого имелся сколько скота.  
Косили вручную.  Сено возили возили зимой на 
санях, почти каждый день.  Ребенка подвешивали к 
потолку на пежике (зыбке) – колыбели, состоящего 
из деревянной рамки на кожаных ремнях. На по-
кос мать брала зыбку и ребенка на ручках.  Придя 
на покос, вешали зыбку на дереве. Пекли халдыр, 
мать учила домашнему хозяйству.  Лепешку пекли 
в золе, ткали ковры.  На пряжи из шерсти ткали 
кофты. Шили ары дёг – кожаную, национальную 
одежду. Стилали ойот – траву, их связывали пуч-



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 53

ками, получался матрас.  Зимой, когда стелек не 
было, подстилали ойот. Их носили вместо портя-
нок.  В результате люди не знали что такое грибки» 
[ПМА 2012, информация от Л. К. Сэрке].

Тубалары делали тайылгу – жертвоприношение 
коня: «Кололи молодого жеребенка, камлал кам, 
варили мясо.  Потом играли в игры. Вывешивали 
на жердь шкуры. Делали из них упряжь.  Предки 
носили соболиные меха.   За сезон отец привозил 
до пятидесяти шкур соболей. Кузены почитали 
сосну. У каждого рода было свое дерево. Раньше 
поминок не было, предавали земле и все. Всего ту-
баларов семь тысяч. Однако надо судиться, чтобы 
доказать принадлежность к тубаларам.  Добавляя 
сахар из картошки, гнали самогон – ортоо» [ПМА 
2012, информация от Е. Распаевой].

 «При жертвоприношении коня, сначала его за-
калывали, после этого варили ее мясо под деревом. 
Шкуру лошади вешали на сучки березы, копыта 
не резали. Там он стоял как живой конь, при этом 
камлал кам.  Кости этого коня варили, топором не 
надо было резать, после этого мясо его раздавали 
всем,  охлаждая (чумур). Резали ножом по суставам.  
Выпив чашку, бросали его наверх. Если он падал 
низом вверх, то считалось, что это к беде.  Стреля-
ли из ружья.  Пили самогон, кушали кости, кололи 
молодую лошадь.  Ножом или топором его убивать 
было нельзя, душили живьем, чтобы крови не было.  
Поэтому соблюдали по обычаю пурукап – держали 
и давили.  Шкуру лошади вешали на березу, счита-
лось, что отдали в жертву Богу от хозяина дома» 
[ПМА 2012, информация от А. Т. Черноевой]. 

Вот так живут тубалары – древний и новый 
этнос, обитающий в черневой тайге, рядом с 
Телецким озером. Выделение тубаларов в качестве 
коренного малочисленного народа позволяет со-
хранить свою культуру и не ассимилироваться сре-
ди более многочисленных алтайцев и русских.     

Список литературы:
Радлов В. В.  Из Сибири.  Страницы дневника. М: 

Наука. Главная редакция восточной литературы, 1989. 
752 с.  

Славнин   В. Д., Шерстова Л. И.  Народы  Северного 
Алтая: некоторые проблемы  этногенеза и этнической  
истории //  Культура и традиции коренных народов Се-
верного Алтая.  СПб.:  Изд.  Дом С.-Петерб. гос. ун-та, 
2008.  С. 5-125.

Э. Чулууны 
Монгольский народный музыкальный 

инструмент – Цуур

В статье дается характеристика народным 
духовым инструментам Саяно-Алтайского регио-
на. Подробно автор останавливается на техноло-
гии изготовления и технике игры на монгольском 
народном инструменте цууре.

 Духовые народные инструменты имеются у 
алтайцев, хакасов, тувинцев и монголов. В Монго-
лии это «Цуур», в Горном-Алтае и Туве – «Шоор», 
в Хакасии  – «Сыылас».                  

 E. Chuluuny

Mongolian folk musical instrument – Tsuur

In the article characteristics of folk wind instruments 
of the Altai-Sayan region is given. The author dwells on 
a manufacturing technology and technique of playing 
the Mongolian folk instrument tsyyr.

Тувинский народный инструмент – Шоор
Духовой  инструмент. Тип продольной флейты. 

Изготовляется из дерева или стебля высохшего 
полого внутри растения. Длина не менее 50-60 
см, диаметр у основания 1,5-2 см. С обеих сторон 
Шоор открыт. Более широкий конец трубки при-
жимается у правой половины рта к верхним зубам. 
При вдувании воздуха получается свистящий звук. 
Периодически закрывая и открывая выходное от-
верстие, а также изменяя напор воздуха, исполни-
тель получает звуки  обертона – основного главного 
тона. Звучание Шоор мягкое, переливчатое. Строй 
определенной высоты не имеет, зависит от длины 
инструмента. 

Алтайский  народный  инструмент – Шоор
Тип продольной флейты, сходный с башкир-

ским народным инструментом кураем, но не имею-
щий боковых отверстий. Шоор изготавливается из 
пустотелого ровного стебля высохшего растения 
камургай, длиной не менее 50-60 см, диаметр у 
основания 1,5-2 см. С обеих сторон шоор открыт. 
Более широкий конец трубки прижимается у пра-
вой половины рта к верхним зубам. При вдувании 
воздуха  получается свистящий звук. Периодически 
закрывая и открывая выходное отверстие, а также 
изменяя напор воздуха, исполнитель получает зву-
ки  обертона, основного главного тона. Звучание 
шоора мягкое, переливчатое. Строй определенной 
высоты не имеет, зависит от длины инструмента. 
Распространен в основном среди чабанов. 

Хакасский народный инструмент – Сыылас 
Для него характерен несколько шипящий 

тембр, в отличие от хобыраха. Изготавливается так-
же из полой растительной трубки. Сыылас близкий 
родственник хобраха. Обладает аналогичной фор-
мой, но у него нет скоса вверхней части,  имеется 



54 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

четыре игровых отверстия с передней стороны и 
одно с обратной. Звук, издаваемый на нем ниже и 
схож со звучанием степного ветра.

Монгольский национальный  музыкальный  
инструмент –  Цуур (дудка)

Бывшие неделями у хуннов в 80-е гг.  до нашей 
эры ханско – китайские посланцы вспоминали: 
«Вечерами слышится мелодия цуура, ржат  кони, 
мычат коровы, что не давало покоя».  В 206 г. хун-
ны, завоевав своих  соседей, взяли в плен извест-
нейщую ханскую поэтессу Чай-Вэнчжу, которую 
отдали джунгарскому хану. Она, проведя в Джун-
гарии 18 лет, возвратилась на родину и написала 
извесные стихи, которые называются «Мотивы в 
18 куплетах». В ее стихах, воспевается:

На рассцвете будит меня
Печальная  мелодия Бии-Баа
Высоко в небо поднимается Луна
Грустно, вспоминается родная сторона
В стране Хуннов провела
Долгих восемнацать лет
В родной край прибыла
Очистов сердце мелодией Цууре.
800 лет тому назад в стране тангутов скончался 

Чингисхан. Об этом  повествуется в замечательном 
историческом памятнике ”Монголын нууц товчоо” 
(Сокровенное сказание монголов), а также о том, 
что цууре, как музыкальный инструмент,  появился 
у монголов более 2000 лет тему назад. Своей  ме-
лодией цууре отстраняет человеческое психологи-
ческое состояние, его грусть, печаль, ностальгию 
по родине, по родным краям, имитируя  жизнь и 
быт людей голосами животных и птиц. Народная 
молва передает, что название этого музыкалного 
инструмента образовано как подражение эху и 
отзвукам природы.

Технология изготовления и техника игры на 
цууре

Цуур –  один из народных духовных инстру-
ментов, аналогичных продольной флейте или 
дудке. Изготавливался из сухого  твердого   дере-
вянного материала. Длина составляет примерно 
50-60 см. Диаметр у основания 1,5-2 см. Цуур  от-
крыт с обеих концов с тем, чтобы воздух проходил 
свободно, образуя мелодию различных размеров. 
Раньше он изготавливался путем просверливания 
отверстий с обеих  сторон пустотелого стебля или 
подобных ему прутов и палок. Плотно окутывался 
вокруг тонкими овечьими шкурами, чтобы воздух 
впустую не пропадал. В настоящее время его де-
лают из простого, подходящего дерева.

На цууре,  как известно,  не  играют   закончен-
ные  музыкальные произведения, но с его помощью 
можно иммитировать различные звуки, отзвуки  
горлового пения, шумов.

Говорят во время существования  Великой 
монгольской державы  Цуур хранили в хвостах 

коней с тем, чтобы играть на нем в любое время, 
главное не мешали, ибо кони никогда не спят на 
своих хвостах.

Раньше у алтайских урянхайцев существовал 
обычай: приезжавшие посещали соседей  или го-
стей, там, как правило, играли обязательно на цууре 
и, таким образом исполнив соответствующий обряд,  
его возвращали на место. В  1980-е гг. этот обычай 
был забыт.

Цуур имеет три отверстия, с обеих концов 
открыт, широкий его конец прижимается ко рту с 
правой его половины, плотно держится  верхними 
зубами. При свистообразном звучании  зажимают 
пальцами соответствующие отверстия.  

  При захоронении священного тела  Сунудский 
Хилугэ богатырь сочинял известные импровизи-
рованные  стихи, которые звучали бы на русском 
языке примерно следующим образом:

Дорогой хагаан мой
Флаги, да герб твой
Из гнедого  коня гривы
Там, в Монголии, нам родной
Дорогой хагаан мой
Рожки, да барабан твой
Наш священно заветный край
Родная река  твоя Херулен
Великая клегина, прелестная Хулан
Песни, мелодистые Хуур и Цуур
Все они там, дорогой мой
В Монголии, всем нам родной.
В этих стихах вспоминается о Хууре и Цууре 

(Дудке), но в целом, исходя из этих и других истори-
ческих чалгов и памятников, можно сделать вывод.

Настоящий музыкальный инструмент, на-
чавший свою длинную историю издревле, еще 
из хунских времен, предков нынешних монголов, 
законно считается одним из уникальных и ценней-
ших культурных памятников. В настоящее время 
он сохранился только у алтайских урянхайцев.

Легенда  передаёт, что один человек, мужчина 
(сайн эр), гнал табуны лошадей к своему краю (хо-
шуну),  а люди преследовали его. Мужчина пере-
гнал табуны через реку перед тем как разразилась 
гроза, а преследовавшие, не успев переправиться 
через реку, остались далеко позади. Спасенный 
мужчина, обращаясь к родной реке Ээвэн, взяв  
цуур в руки, сочинил прекрасный благодарствен-
ный напев «Ээвийн гол» (река Иртыш). Гражда-
нин самона «Дуут» Кобдосского аймака, глава 
неправительственной организации «Ассоциая 
хунских цууристов» Б. Наранбат замечал, что на-
пев цуура есть моления, умоляющие обращение к 
родной природе, они дают сперва свистящий звук, 
а давлением долготы “у”  этот звук превращается 
в густые напевы.

В художественном репертуаре Б. Наранбат 
много напевов, в том число “Алтайн магтаал”, 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 55

“Хангайн магтаал”, “Буйлган шар атны явдал”, “Ээвэн голын урсгал”, “Хар хур шувууны наадгай”, 
“Хар хурын дуудлага”, “Жороо морь”, “Цацал”, “Биелгээний аялгуу”, “Хээ ганган залуу”, “Өрөөлт 
шархал морь”, “Сариг цагаан ингэ”, “Өндөр хангайн буга”, “Сагсайн голын ус”, “Савдгийн дуудлага”, 
“Миний сайхан Алтай”, “Цагаан хадаан гол”, “Улаан ээв”, “Хөх ээв”, “Жороо морь”, “Тэмээн жонжоо”, 
“Эрэгтэй эмэгтэй хүний явдал”, “Миний сайхан хань”, “Хөх орог морь”, “Жороо мажаалай”, “Хойд 
хөлцөөтийн цайлзуур”, “Хортон могой Хангарьд шувуу”, “Саяг саарал морь”, “Элдэв төрлийн шилдэг 
аялгуу”, “Хуримын аялгуу”, “Дөрвөн ойрадын уриа”, “Цаст Алтайн цацал”, “Рагшааны гол”, “Дуудла-
га”, “Бугын урам”, “Бөмбөлдэй хөвөн”, “Уул усны цуурай”.

Эти же напевы играют и в Туве, со всеми существующими  легендами о происхождении  напева: 
такие, как  “Жороо хар мажаалай”,  “Чыра хара мажалай”, “Хар хур шувууны наадгай”, “Кара Күртүнүн 
Ойну”, “Алтайн магтаал” и другие, которые также исполняются  в Монголии.

Легенда о происхождении  напева “Жоро хар мажаалай” говорит о том, что один цуурист как только 
начал играть на своем инструменте, подошел к нему медведь. Он стал стрелять в его сторону, но ружьё 
дало осечку, а сам цуурист, побоявшись, бежал.

Это юмористический, героический напев.
Однако следует уточнить, что существуют и аналогичные напевы в соседней  Алтайской Респу-

блике:
1. Монголын нууц товчоо (Сокровенное сказание монголов)
2. Монгол улсын түүх (Монгольская история)
3. Лувсанданзан “Алтан товч” (Золотой История).

Информанты:
Халзаны Бадамжав, 1940 г. р..записано в Ховд аймак Дуут сум.
Буяндэлгэрийн Наранбат – Глава неправительственной организации “Ассоциая хунских цууристов”, 2016 г.
Шоорун Самыыжап, 1942 г. р., записано в Ханасе в 2012 г.
Кызыл-Боовей Дагдий, 1939 г.р., записано на летнем стойбище в 2011 г.
Монхий Иртыш, 1971 г. р., записано в Ханасе в 2010 г.
Мейхуа Иртыш, 1974 г. р., записано в Ханасе в 2010 г.

Список литературы:
Жуланова Н. И. Артикуляционно-мнемонические формулы в игре на коми-пермяцких многостовольных 

флейтах // Речь и музыка в традиционных музыкальных культурах: сб. ст. М.: Музиздат, 2011. С. 7–30.
Мифы, легенды, предания тувинцев  / сост. Н. А. Алексеев, Д. С. Куулар, З. Б. Самдан, Ж. М. Юша. Ново-

сибирск: Наука, 2010. 371 с.
Сузукей В. Ю. Традиционные тувинские музыкальные инструменты. Кызыл: Тув. кн. изд-во, 1989. 144 с.
Юша Ж. М. Роль словесного компонента в охотничьих обрядах тувинцев // Поэтика жанров фольклора на-

родов Сибири: МИФ. ЭПОС. РИТУАЛ: сб. ст. Новосибирск: Новосиб. гос. ун-т, 2007. С. 55–65.
                       

User
Записка
в две колонки



56 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Р. М. Валеев, М. З. Хабибуллин, 
Р. З. Валеева                                                                                                                            

Феномен историко-конфессионального 
изучения народов Среднего Поволжья, 

Приуралья и Сибири в Казанской 
духовной академии во второй половине 

XIX – начале XX вв. 

Во второй половине XIX – начале XX вв. 
ведущим миссионерским и этнополитическим 
учреждением в России, одним из крупных право-
славных центров по изучению истории, культуры, 
этнографии и языка тюркских, финно-угорских 
и монголоязычных народов являлась Казанская 
духовная академия (1842–1921). Авторы докла-
да рассматривают научную и образовательную 
деятельность единственных на всю Россию 
миссионерских отделений Казанской духовной 
академии, выявляют вклад ее преподавателей –  
Н. И. Ильминского, Г. С. Саблукова, Е. А. Малова, 
Н. П. Остроумова, М. А. Машанова, Н. Ф. Ката-
нова и других в противоречивый процесс научного 
и практического изучения истории, этнографии, 
языка и культуры народов Среднего Поволжья, 
Приуралья и Сибири в Казани во второй половине 
XIX – начале XX вв., а также в освещение про-
блем ислама и христианства в России и в странах 
Ближнего Востока. 

R. M. Valeev, M. Z. Khabibulina, 
R. Z. Valeeva

Phenomenon of historic and confessional 
research of peoples of the Middle Volga 
Region, Cisurals and Siberia at Kazan 

Ecclesiastical Academy at the second half of 
the XIXth – beginning of the XXth centuries

The aim of the research consists in the objective 
representation of history of the missionary departments 
of the Kazan Theological Academy, the study of the 
educational, scientific and public work of its teachers 
and graduates, the analysis of scientific works on 
history, ethnography, language and culture of the 
Turkic, Finno-Ugrian and Mongolian peoples of 
the Middle Volga region in Kazan in the second half 
of the XIX – the beginning of the XX centuries. The 
Kazan Theological Academy was one of the largest 
religious and educational, missionary, ethnic and 
political institutions in Russia and, at the same time, 
one of the leading centers for studying history, culture, 
ethnography and language of the Turkic, Finno-
Ugrian and Mongolian people in the second half 

of the XIX – the beginning of the XX centuries. The 
article deals with the scientific and educational activity 
of the only missionary departments of the Kazan 
Theological Academy in Russia (1842 – 1921), the 
contribution of such great teachers as N. I. Ilminsky, 
G. S. Sablukov, E. A. Malov, V. T. Timofeev, N. P. 
Ostroumov, M. A. Mashnov to the process of studying 
history, ethnography, language and culture of the 
peoples of the Middle Volga in Kazan in the second 
half of XIX – the beginning of XX centuries and to the 
covering of Islam and Christianity problems. 

Комплексное историографическое и источни-
коведческое исследование просветительской, науч-
ной и общественной деятельности преподавателей 
миссионерских отделений Казанской духовной 
академии, анализ научных трудов по истории, 
этнографии, языку и культуре тюркских, финно-
угорских и монголоязычных народов Среднего 
Поволжья, Приуралья и Сибири в Казани во второй 
половине XIX – начале XX вв. представляет акаде-
мический и прикладной интерес для современных 
ученых и практиков. 

Историко-культурный феномен взаимодей-
ствия ислама и христианства наиболее отчетливо 
проявился в Волго-Уральском регионе. После 
падения Казанского ханства в 1552 г. и завоева-
ния Сибирского ханства в 1583 г. российским 
правительством проводилась активная имперская 
миссионерская политика по отношению к этносам 
и народам присоединенных территорий. Основной 
ее целью были насильственное крещение, русифи-
кация, создание специальной системы образования 
и ее ключевых институтов. 

Православная просветительская и миссио-
нерская политика Российского государства по 
отношению к неславянским  народам России на-
шла отражение в трудах российских (Димитриев. 
2002;  Ислаев. 1999; Таймасов. 2004)  и западных 
исследователей  (Bennigsen. 1967;  Geraci. 2001; 
Пайпс. 1993; Werth. 1997; Hosking. 1997; Pelenskii. 
1974) и др.

С момента установления власти Москвы над 
многонациональным населением Казанского и 
Сибирского края и учреждения особой епархии 
(1555 г.) утверждение православия являлось не 
только миссионерской задачей церкви, но было 
важной составляющей государственной политики 
российского царизма на восточных окраинах Рос-
сийской империи (Таймасов. 2004). 

Вооруженное завоевание Московского госу-
дарства своего давнего политического и духовного 
соперника  – Казанского ханства в 1552 г. и в целом 

ПРОСВЕТИТЕЛЬСКАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ РУССКОЙ 
ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 57

военно-политическое и социокультурное подчине-
ние территории Волго-Уральского региона стало 
значимым рубежом в формировании и развитии 
нового политического, военного, цивилизацион-
ного, коммуникационного, демографического, ин-
формационного уникального пространства между 
Востоком-Россией-Европой. Эти важные события 
в середине ХVI в.  в истории и культуре тюрк-
ских, финно-угорских, славянских, монгольских 
и других народов Евразии имели исключительное 
значение в развитии мировой цивилизации. В 
исторических и культурных центрах Поволжья 
и Приуралья обозначился новый рубеж столкно-
вения и поиска межкультурного взаимодействия 
христианской (православной) и исламской циви-
лизаций. Постепенно территориальные притязания 
дополнялись формированием новых религиозных 
и в целом духовных ценностей и ориентиров  
регионального сообщества и народов. В России 
и  на Западе значимы исторические последствия 
взаимодействия двух мировых  цивилизаций в 
Волго-Уральском регионе.

Основным источником для написания статьи 
явились разнообразные опубликованные и архив-
ные материалы – работы, статьи и отчеты препо-
давателей миссионерских отделений Казанской 
духовной академии, которые хранятся в библиотеке 
им. Н. И. Лобачевского Казанского (Приволжского) 
Федерального университета. Обширный пласт ин-
формации отложился в документах Национального 
архива Республики Татарстан, в частности здесь 
сохранился почти полностью фонд 10 Казанской 
духовной академии более 15000 дел, фонд 968  
Н. И. Ильминского, фонд 967 М. А. Машанова и др.

Методы исследования основаны на исполь-
зовании современных принципов и идей – миро-
воззренческих, гносеологических и логических, 
играющих важную роль в изучении событий, 
этапов и направлений формирования миссионер-
ских отделений Казанской духовной академии, в 
том числе трудов ее преподавателей по истории, 
этнографии, языку и культуре тюркских, финно-
угорских и монголоязычных народов Среднего 
Поволжья, Приуралья и Сибири в Казани во второй 
половине XIX – начале XX вв. 

Исследование проводиться на основе историо-
графического, источниковедческого и социокуль-
турного подходов, которые предполагают рассмо-
трение истории через взаимодействие политики и 
идеологии, социума и культуры, также применен 
системный и сравнительно-исторический подходы. 
Их использование позволило нам выявить комплекс 
причинно-следственных связей и особенностей в 
изучении преподавателями Казанской духовной 
академии цивилизационного и межконфессиональ-
ного взаимодействия нерусских народов Среднего 
Поволжья, Приуралья и Сибири.

Разнообразные материалы и особенно архив-
ные документы свидетельствуют о том, что в Казан-
ской духовной академии во второй половине XIX 
– начале XX вв. проводились фундаментальные и 
оригинальные исследования по изучению истории, 
этнографии, языка и культуры тюркских, финно-
угорских и монголоязычных народов Среднего 
Поволжья, Приуралья и Сибири в Казани. Пре-
подаватели Казанской духовной академии внесли 
весомый вклад в историко-конфессиональное и 
этнополитическое изучение народов и этносов 
России, в сохранение и развитие языков, в форми-
рование национального образования и просвеще-
ния, способствовали интеграции народов в единое 
культурное, образовательное и информационное 
пространство Российского государства.

Историко-конфессиональное и этнополитиче-
ское изучение народов и этносов России уходит 
вглубь веков и безусловно, связано с масштабной 
миссионерской политикой Российского государ-
ства, которую она проводила по отношению к на-
родам России со второй половины XVI в.

В Европейской части России, на территории 
Среднего Поволжья и Приуралья, располагается 
семь национальных республик (Башкортостан, 
Мари-Эл, Коми, Татарстан, Удмуртия и Чувашия). 
Изучение вопросов происхождения проживаю-
щих здесь народов имеет не только научное, но и 
практическое значение. Их прошлое, настоящее и 
будущее неразрывно связано с историей России и 
является неотъемлемой частью современных со-
циополитических и  этнокультурных процессов.

Среднее Поволжье и Приуралье – обширный 
по территории полиэтнический регион, издавна 
населенный двумя основными этноязыковыми 
группами. Западную и северную части этого ре-
гиона занимают народы финно-угорской группы 
уральской языковой семьи, марийцы, мордва, уд-
мурты, коми-зыряне и коми-пермяки. Восточную 
и юго-восточную часть региона населяют народы 
тюркской группы алтайской языковой семьи: чу-
ваши, татары и башкиры.

В 1552 г. войсками русского царя Ивана IV была 
взята Казань, фактически с этой даты перестало 
существовать крупное государство – Казанское 
ханство. А в 1583 г. было завоевано Сибирское 
ханство. С этого времени для народов Поволжья, 
Приуралья и Сибири начинается новый этап 
исторического развития. Основной особенностью 
региона является то, что ко времени его присоеди-
нения к Русскому государству  народами Среднего 
Поволжья и Приуралья был основан лишь город 
Казань. В 1557 г. были построены Чебоксары, за-
тем Лаишев, Тетюши, Самара, Уфа. Эти города 
появились со времени переселения туда русских, 
поэтому долгое время они развивались как рус-
ские города, а с середины XIX в. даже в Казани 



58 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

русское население превзошло по численности 
татар. Именно поэтому этно-консолидационные 
процессы в данном регионе не получили полного 
завершения. В прошлом свою государственность 
имели только казанские татары, но после присоеди-
нения к Московской Руси быстро адаптировались к 
новым геополитическим условиям, включившись в 
длительный процесс этнокультурной ассимиляции. 
Небольшое сопротивление русской экспансии в 
Приуралье оказали исламизированные башкиры. 
Все другие этносы региона не особенно сопротив-
лялись присоединению к Московской Руси, приняв 
постепенно православие. Этот процесс в целом 
оказал позитивное влияние на их дальнейшее эт-
нокультурное развитие. Тесное их общение с рус-
скими, часто приводившее к смешанным бракам, 
способствовали прогрессивным хозяйственно-
культурным заимствованиям и повсеместному 
овладению русским языком, а в ряде районов и к 
явлениям полной языковой ассимиляции.

Наряду с этим присоединение Поволжья, 
Приуралья и Сибири к России сопровожда-
лось осуществлявшейся царизмом политикой 
национально-колониального угнетения. Учреж-
дённая в Казани епархия проводила христианиза-
цию местного населения. Православная церковь 
получила большие земельные угодья в Поволжье. 
Наделялись землями  русские помещики. Местное 
трудящееся население, сохранившее свои земли, 
было обязано платить ясак в царскую казну. Вы-
ступления крестьян и горожан Поволжья были 
направлены как против русских помещиков, так и 
против местных феодалов. В совместной борьбе 
русского, татарского, мордовского, удмуртского, 
марийского и башкирского крестьянства против 
царской развивалось   этнокультурное взаимодей-
ствие народов восточного региона России.

Социально-политическое развитие России в 
XVI–XVIII вв. представляет сложный и противо-
речивый процесс взаимовлияния культур народов 
российского общества. События Смутного вре-
мени, массовые народные движения под пред-
водительством И. И. Болотникова, С. Т. Разина, 
Е. И. Пугачева отразили внутреннюю сторону 
этого процесса. С другой стороны, в этот период 
Россия складывается как полиэтническое и поли-
конфессиональное сообщество. Последнее обстоя-
тельство придало вышеуказанному процессу еще 
больший динамизм. Взаимодействие государства и 
этноконфессиональных обществ, вошедших в его 
состав, определялись, прежде всего, содержанием 
государственной имперской политики. В тоже 
время существенное влияние на характер этих 
взаимоотношений оказывала местная этническая 
и конфессиональная специфика. 

Во второй половине XVI–XVIII вв. царское 
правительство предпринимало официальные ме-

роприятия по территориальной, законодательной, 
налоговой, экономической и культурной интегра-
ции народов Среднего Поволжья и Приуралья в 
социально-политическую систему Российского 
государства. Стремление властей к их религиозной 
унификации столкнулось с глубоко укоренивши-
мися религиозными традициями финно-угорских, 
тюркских и монгольских народов. Результатом 
такого взаимодействия явилось усиление рели-
гиозного и культурного факторов в общественно-
политической жизни, что, в частности, нашло 
отражение в повстанческих движениях второй 
половины XVI–XVIII вв. 

В первой половине XIX в. Казанская губерния 
стала центром религиозных и национальных кон-
фликтов, массовых волнений этносов и народов, 
заметную роль в которых сыграли татары. В сло-
жившихся условиях особое значение приобрели 
меры ненасильственного обращения поволжских 
народов в православие. Российское правительство 
предпринимало активные меры по изменению сво-
ей миссионерской политики и деятельности. Стали 
создаваться учебные заведения и религиозно-
православные общества, целью которых было 
распространение русского языка и культуры, ниве-
лирование национальных и религиозных составля-
ющих, формирование образовательных программ 
в духовных семинариях и школах. Крупными 
религиозно-просветительскими и этнополитиче-
скими центрами в Среднем Поволжье, Приуралье 
и Сибири являлись Казанская духовная академия и 
общественно-православная организация Братство 
святителя Гурия. Казанская духовная академия, как 
отмечают многие исследователи, стала оплотом 
миссионерской деятельности в Российской импе-
рии в XIX – начале XX вв. (Geraci. 2001).

Во второй половине XIX – начале XX вв. круп-
ным религиозно-просветительским и этнополити-
ческим учреждением в России, одним из ведущих 
центров по изучению истории, этнографии, куль-
туры и языка тюркских, финно-угорских и монго-
лоязычных народов являлась Казанская духовная 
академия. В Национальном архиве Республики 
Татарстан сохранились разнообразные материалы 
преподавателей академии, посвященные культуре, 
быту, обычаям и традициям народов Российского 
государства. Эти источники представляют боль-
шую научную значимость для современных ис-
следователей (НА РТ, фонд 10 (фонд Казанской 
духовной академии); НА РТ, фонд 967, опись 1 
(Фонд М. А. Машанова – профессора Казанской 
духовной академии); НА РТ, фонд 968, опись 1 
(Фонд Н. И. Ильминского – профессора Казанской 
духовной академии). 

Историко-конфессиональное изучение наро-
дов России предполагало, что, ознакомившись с 
обычаями этносов и народов, овладев их языками, 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 59

изучив мусульманские религиозные источники, 
преподаватели и выпускники Казанской духовной 
академии смогут вести активную  антиисламскую 
полемику и пропаганду, осуществлять языковую 
и духовную интеграцию народов и представите-
лей разных конфессий в единое российское по-
литическое и социокультурное пространство. По 
замечанию российского исламоведа, профессора 
Кельнского университета М. А. Батунского, препо-
даватели и студенты противомусульманского отде-
ления были первыми в России профессиональными 
миссионерами-исламоведами (Batunsky. 1987). 

Одним из основных факторов открытия Казан-
ской духовной академии в 1842 г. для правительства 
и высшей церковной власти стало «желание научно 
осветить сложный “инородческий” вопрос в России 
и выработать рациональные меры к сближению 
многомиллионного инородческого мира с коренным 
населением империи на почве религии и культуры» 
(Миссионерское отделение при Казанской духовной 
академии и внутренняя миссия в России. Церковно-
общественная жизнь (1906). Поэтому важным на-
правлением академии было изучение языков тюрк-
ских, финно-угорских, монгольских народов России 
для ведения среди них активной миссионерской 
деятельности. С этой целью в 1854 г. в Казанской 
духовной академии были созданы единственные 
в России миссионерские отделения: “Иноверцы 
и язычники, находящиеся в Епархиях Казанского 
духовно-учебного округа, трех родов: а) татары,  
б) народы монгольского племени, в) чуваши, чере-
мисы и вотяки. Все сие племена говорят разными 
языками и имеют каждый свои собственные заблуж-
дения в отношении к вере, посему: 1) Необходимо 
открыть при Казанской духовной академии три 
параллельных миссионерских отделения для об-
разования наставников Семинарий и миссионеров, 
имеющих действовать на а) татар, на б) монгольское 
племя и на в) чуваш, черемис и вотяков. 2) В сии 
отделения должны быть помещаемы те студенты 
высшего и низшего отделения, которые изъявят 
желание быть по окончании Академического курса 
или миссионерами, или наставниками в Семинариях 
Казанского духовного учебного округа по языкам 
означенных племен и по миссионерским предметам; 
преимущественно же должно помещать в сии отде-
ления воспитанников тех Епархий, в которых есть 
означенные племена” (НА РТ. Ф. 10. Оп. 1. Д. 827.  Л. 
39; НА РТ. Ф. 10. Оп. 1. Д. 1324. Лл 96-97 об.). Таким 
образом, в академии были открыты четыре мис-
сионерских отделения: 1) противораскольническое,  
2) противомусульманское, 3) противобуддистское и 
4) черемисско-чувашское. 

В этих отделениях академии преподавались 
этнография и языки татар, киргизов, башкир, чу-
вашей, марийцев, удмуртов, мордвы, монголов, бу-
рят, калмыков, остяков, самоедов, якутов, чукчей, 

тунгузов, маньчжур, корейцев, гольдов, гиляков, 
коряков и других народов России. 

Создание миссионерских отделений в опреде-
ленной мере способствовало не только инте-
грации значительной части неславянских на-
родов региона в единое православное (русское) 
культурно-образовательное пространство (прежде, 
всего мордвы, удмуртов, марийцев, чувашей), 
но и широкому внедрению этнонационального 
компонента в образовательный процесс, а также 
поиску новых, более эффективных педагогиче-
ских концепций, необходимых для православного 
культурно-религиозного просветительства нерус-
ских народов.

Миссионерские отделения при Казанской духов-
ной академии со временем превратились в центры 
православного миссионерства этносов и народов, 
кроме татар и башкир. В них разрабатывались осно-
вы конфессионального образования и русификации  
народов России, формы, методы и способы рас-
пространения православия среди финно-угорских, 
тюркских и монголо-язычных народов и народно-
стей (Хабибуллин, Вагазова. 2012).  

Среди всех миссионерских отделений акаде-
мии противомусульманское отделение находилось 
на особом положении, это было связано с фено-
меном ислама татарского фактора. Основная цель 
деятельности противомусульманского отделения 
заключалась в подготовке специалистов для ве-
дения культурно-просветительской и религиозно-
миссионерской работы среди крещеных татар с 
целью предотвращения их отпадения в ислам, 
которое в первой половине XIX в. начало при-
обретать массовый характер. Причем при под-
готовке миссионерских кадров особое внимание 
уделялось обучению методике и формам ограни-
чения исламского (татарского) фактора не только 
в крещено-татарской среде, но и среди финно-
угорских народов Поволжья, Приуралья и Сибири. 
С этой целью студентам академии достаточно 
обстоятельно преподавались такие предметы, как 
“история Мухаммада”, “мухаммеданская вера”, 
“педагогика”, “татарский” и “арабский” языки. В 
процессе обучения большое внимание уделялось 
также изучению первоисточников ислама (Кора-
на, Сунны, хадисов и др.) и татарских народных 
традиций, что считалось необходимым для ком-
плексного (системного) раскрытия этнического 
характера, привычек и обычаев татар, а также их 
образа мышления. Среди других задач противо-
мусульманского миссионерского отделения было 
и профессиональное (научное) изучение истории, 
языка, культуры и религиозных верований на-
родов названных регионов с целью разработки 
новой православной культурно-просветительской 
концепции, необходимой для нивелирования на-
циональных и религиозных особенностей народов 



60 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

и создания особой имперской миссионерской си-
стемы образования и воспитания. 

Именно благодаря этим изменениям преподава-
тели и выпускники Казанской духовной академии 
во второй половине XIX – начале XX вв. сумели 
организовать эффективную систему религиозного 
просвещения ряда этносов Поволжья и Приуралья 
(марийцев, мордвы, удмуртов, чувашей) по си-
стеме Н. И. Ильминского. Главной особенностью 
этой системы являлось то, что в ее основе лежала 
оригинальная для своего времени методика – ис-
пользование родного языка различных народов не 
только в образовательной сфере, но и в процессе 
культурно-религиозного просвещения инородцев. 
Впоследствии на ее базе была создана достаточно 
широкая сеть православно-миссионерских школ 
Братства святителя Гурия.

Изучением истории, культуры, этнографии и 
языка народов Среднего Поволжья, Приуралья и Си-
бири в академии активно занимались преподаватели 
противомусульманского и черемисско-чувашского 
отделений. Н. И. Ильминский (1822–1891), Г. С. 
Саблуков (1804–1880), Е. А. Малов (1835–1918), 
В. Т. Тимофеев (1836–1895), Н. П. Остроумов 
(1846–1930), М. А. Машанов (1852–1924), В. П. 
Вишневский (1804–1885) внесли большой вклад в 
изучение историко-культурного наследия народов и 
этносов Волжско-Приуральского региона. 

В российской историографии история миссио-
нерских отделений Казанской духовной академии, 
наследие ее преподавателей, а также проблемы 
народов Среднего Поволжья, Приуралья и Сибири 
нашли отражение в трудах Р. М. Валеева (Валеев. 
1993; Валеев. Тугужекова. 2008-2009); А. А. Хаби-
буллина (Хабибуллин. 2005); Р. М. Мухаметшина  
(Мухаметшин. 2003); А. В. Журавского (Журав-
ский. 1999) и др.

Историко-конфессиональное изучение народов 
Среднего Поволжья и Приуралья осуществлял 
известный востоковед, просветитель и миссионер 
Н. И. Ильминский. Основное внимание он уделил 
изучению истории, культуры и языка тюркских 
народов. В работах Ильминского содержатся инте-
ресные сведения о народной словесности, по исто-
рии, культуре, языку народов Российской империи 
(Ильминский. 1883; Ильминский. 1887). 

Активную работу по изучению истории, этно-
графии и языка народов Среднего Поволжья про-
водил преподаватель Казанской духовной академии  
Е. А. Малов, отец известного советского тюрколо-
га С. Е. Малова. В Научной библиотеке им. Н. И. 
Лобачевского Казанского (Приволжского) Феде-
рального университета хранятся десятки научных 
трудов, а также миссионерские дневники этого 
яркого представителя казанской духовной школы.  
П. В. Знаменский писал о нем, его “натура, как будто 
нарочито созданная для практического миссионер-

ства; притом он историк миссии и искусный наблю-
датель нравов, умственных и религиозных понятий 
татар” (Знаменский. 1892). Практическая деятель-
ность Е. А. Малова  отразилась в направленности 
его литературно-научных сочинений, являющихся 
преимущественно полемическими, антимусуль-
манскими (Малов. 1885; Малов. 1891). 

Среди преподавателей миссионерских отделе-
ний Казанской духовной академии особое место 
занимает лингвист, переводчик, общественный 
деятель В. Т. Тимофеев. Он внес большой вклад 
в просвещение и образование крещеных татар, 
открытие школ, формирование кряшенской ин-
теллигенции.

Народы Поволжья и в дальнейшем  Средней 
Азии стали предметом исследования и для пре-
подавателя Казанской духовной академии  Н. П. 
Остроумова. В Казани он занимался изучением 
истории, этнографии и языка татар, хотя значи-
тельная часть его творческого наследия связана с 
изучением истории, этнографии и языка мусуль-
манских народов Центральной Азии (Остроумов. 
1876; Остроумов. 1892). 

Оригинальные факты и материалы по исто-
рии, культуре и этнографии народов Среднего 
Поволжья содержатся в работах М. А. Машанова. 
Его исследования представляют огромную цен-
ность для воссоздания религиозного облика татар 
во второй половине XIX – начале XX вв., дают 
представление о взаимоотношениях татарского и 
русского народов, о быте и нравах чувашей, ма-
рийцев и других поволжских народов (Машанов. 
1875;  Машанов. 1881; Отчет о поездке в деревню 
Никифорово Мамадышского уезда для увещания 
отпавших от христианства. 27 октября 1881 г.; НА 
РТ. Ф. 967. О. 1. Д. 8. 18 л.). 

Изучением истории, этнографии и языка 
чувашей и марийцев занимались преподаватели 
черемисско-чувашского миссионерского отделе-
ния, открытого в Казанской духовной академии в  
1854 г. Единственным преподавателем в нем числил-
ся хороший знаток чувашского и марийского языков, 
автор трудов по истории чувашей и марийцев, про-
тоиерей В. П. Вишневский. Однако черемисско-
чувашское миссионерское отделение просущество-
вало недолго, и в 1856 г. было закрыто.

Преподаватели миссионерских отделений Ка-
занской духовной академии уделяли пристальное 
внимание изучению истории, этнографии и языка 
народов России и подготовке национальных учи-
телей. В 1870 г. при активном участии Н. И. Иль-
минского была открыта Учительская семинария. В 
1889 г. открыты двухгодичные миссионерские кур-
сы при Казанской духовной академии, где уделя-
лось большое внимание изучению языка, истории, 
этнографии и культуры народов Среднего Повол-
жья: “На миссионерских курсах преподаются нау-

User
Записка
инициалы опять отдельно от фамилии



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 61

ки обоих миссионерских отделов: I) татарского а) 
история и обличение магометанства, б) этнография 
татар, киргизов, башкир, чуваш, черемис, вотяков и 
мордвы, в) история распространения христианства 
между означенными племенами” (Соображения об 
открытии двухгодичных миссионерских курсов 
при Казанской духовной академии (1889).  

Во второй половине XIX – начале XX вв. 
Казанская духовная академия являлась одним из 
крупнейших в России научных и учебных учрежде-
ний по изучению истории, культуры, этнографии, 
языка, религиозных верований народов Среднего 
Поволжья, Приуралья и Сибири. Преподаватели 
миссионерских отделений академии выявили и 
собрали огромное количество разнообразных 
материалов (исторических, лингвистических, эт-
нографических) о татарах, марийцах, чувашах, уд-
муртах, мордве, имеющих большое теоретическое 
и практическое значение для исследования истоков 
современных межнациональных и межконфес-
сиональных отношений в Республике Татарстан 
и Российской Федерации. 

Преподаватели Казанской духовной ака-
демии внесли весомый вклад в историко-
конфессиональное и этнополитическое изучение 
тюркских, финно-угорских и монгольских народов 
России, в сохранение и развитие языков, в форми-
рование современного национального образования 
и просвещения, способствовали интеграции на-
родов в имперское политическое, экономическое, 
культурное и образовательное пространство Рос-
сийского государства.

В регионе в XVI – начале XX вв. формируется 
и развивается современное геополитическое и ци-
вилизационное пространство имеющее исключи-
тельное значение в истории межгосударственных 
связей Российской империи с государствами и 
обществами Азии и Европы. Поволжье,  Приуралье 
и Сибирь стали  пограничной зоной (фронтиром),  
на стыке различных социокультурных платформ и  
необычайно высокой степенью смешения элемен-
тов различных культур.

Актуальность исследования определяется 
всевозрастающим интересом со стороны государ-
ственных структур и общества в целом к пробле-
мам регулирования современных межэтнических и 
межконфессиональных отношений, к защите прав 
коренных народов и сохранению национально-
культурного многообразия. Интеграция обширных 
территорий Среднего Поволжья в Российское го-
сударство со 2-й половины XVI в. стало отправной 
точкой в формировании российского полиэтниче-
ского и поликонфессионального пространства. На-
роды России стали объектом и предметом изучения 
научных организаций и обществ. Во второй по-
ловине XIX – начале XX вв. Казанская духовная 
академия являлась одним из крупнейших в России 

научных и учебных учреждений по изучению исто-
рии, культуры, этнографии, языка, религиозных 
верований народов Среднего Поволжья, Приуралья 
и Сибири. Преподаватели миссионерских отделе-
ний академии (Н. И. Ильминский, Г. С. Саблуков, 
Е. А. Малов, Н. П. Остроумов, М. А. Машанов,  
В. Т. Тимофеев, П. К. Жузе и др.) выявили и 
собрали огромное количество разнообразных  
материалов (исторических, лингвистических, 
этнографических) о татарах, марийцах, чувашах, 
удмуртах, мордве, имеющих большое значение 
для исследования истоков современных межна-
циональных и межконфессиональных отношений 
в Республике Татарстан и Российской Федерации. 
Г. С. Саблуков стал первым переводчиком Корана 
с оригинального канонического текста в России. 
Материалы статьи могут быть полезными для 
всех кто интересуется современными этнополи-
тическими процессами в Российской Федерации, 
при написании обобщающих трудов по истории 
народов России, при чтении лекционных курсов 
по российской и зарубежной истории.

Список литературы:
Batunsky  Mark. Russian missionary literature on 

Islam. Zeitschrift fur Religions und Geistesgeschichte. 39 
(3), 1987. 261 pp.

Bennigsen, Alexandre and Chantal Lemercier-
Quelquejay.  Islam in the Soviet Union. New York: Fredrick 
A. Praeger Publishers, 1967. 272 pp. 

Geraci  Robert.  Window on the East. National and 
Imperial Identities in Late Tsarist Russia. USA: University 
of Virginia, 2001. 389 p.

Hosking  G.  Russia: People and Empire. Cambridge, 
Mass, 1997.

Pelenskii  J. Russia and Kazan: Conquest and Imperial 
Ideology (1438 – 1560s). Hague. Paris, 1974.

Werth  Paul  William.  Subjects for Empire: Orthodox 
mission and imperial governance in the Volga-Kama region, 
1825–1881. USA: University of  Michigan, 1997.

Валеев  Р. М. Из истории казанского востоковедения 
середины-второй половины XIX в.: Гордий Семенович 
Саблуков – тюрколог и исламовед. Казань: Изд-во 
Казань-Kazan, 1993. 104 с.

Валеев  Р. М., Тугужекова  В. Н.  Н. Ф. Катанов и 
гуманитарные науки на рубеже веков: Очерки истории 
российской тюркологии. Казань – Абакан: Алма-Лит, 
2008-2009. 354 с.

Димитриев В. Д.  Просветитель чувашского народа И. 
Я. Яковлев.  Чебоксары: Чуваш. гос. ун-т, 2002. 140 с.

Журавский А. В. Казанская духовная академия на 
переломе эпох. 1884–1921 гг. / Дис. канд. ист. наук. М., 
1999. 301 с.

Знаменский П. В.  На память о Николае Ивановиче 
Ильминском. К двадцатипятилетию Братства святителя 
Гурия. Казань: Братство святителя Гурия, 1892, 402 с.

Ильминский Н. И.  Казанская крещено-татарская 
школа. Материалы для истории просвещения. Казань? 
1887. 4 с.

Ильминский Н. И. Из переписки по поводу при-

User
Вставить текст
 инициалы опять отдельно

User
Записка
/ - это лишнее



62 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

менения русского алфавита к инородческим языкам. 
Казань: Тип. ун-та, 1883. 47 с. 

Ислаев Ф. Г.  Православные миссионеры в Повол-
жье. Казань: Тат. кн. изд-во, 1995. 128 с.

Малов  Е. А.  О крещеных татарах (из миссионер-
ского дневника). Казань: Тип. Имп. ун-та, 1891. 58 с.  

Малов  Е. А.  Сведения о мишарях. Этнографиче-
ский очерк. Казань: Тип. Имп. ун-та, 1985. 79 с.  

Машанов  М. А.  Заметка о религиозно-нравственном 
состоянии крещеных татар Казанской губернии Мама-
дышского уезда. Казань: Тип. Имп. ун-та, 1875. 70 с.  

Миссионерское отделение при Казанской духовной 
академии и внутренняя миссия в России. Церковно-
общественная жизнь. 1906. № 18, 634 с.

Мухаметшин, Р. М. Татары и ислам в XX веке. Ка-
зань: Фэн, 2003. 303 с.

Остроумов  Н. П.  Первый опыт словаря народно-
татарского языка по выговору крещеных татар Казан-
ской губернии. Казань: Тип.  ун-та, 1876. 145 с.  

Остроумов  Н. П.  Татарско-русский словарь. Ка-
зань: Тип. Имп. ун-та, 1892. 246 с.  

Пайпс  Р.  Россия при старом режиме. Пер. с англ. 
М.: Независимая газета, 1993. 138 с.

Соображения об открытии двухгодичных миссио-
нерских курсов при Казанской духовной академии. 1889. 
Казань: 1–8.

Таймасов  Л. А.  Православная церковь и христи-
анское просвещение народов Среднего Поволжья во 
второй половине XIX – начале XX века. Чебоксары: 
Изд-во Чуваш. гос. ун-та, 2004. 526 с. 

Таймасов Л. А.  Христианское просвещение не-
русских народов и этноконфессиональные процессы в 
Среднем Поволжье в последней четверти XVIII – начале 
XX века. Дис… д-ра  ист. наук. Чебоксары, 2004. 502 с.

Хабибуллин  А. А. Народы Среднего Поволжья 
и Приуралья: история и культура. Казань: Экоцентр, 
2005. 284 с.

Хабибуллин М. З., Вагазова  Р. М.  Общественная 
и педагогическая деятельность Василия Тимофеевича 
Тимофеева (1836–1895 гг.) // Наука и бизнес: пути раз-
вития.  2012. № 6 (12), 41-44.

В. М.  Кимеев

Роль православных миссионеров в 
формировании новой идентичности 

шорцев
Работа выполнена в рамках проекта РГНФ 

№ 15-11-420003 «Этнокультурное наследие 
коренных малочисленных народов и русских При-
томья как результат межэтнического взаимо-
действия и специфика его актуализации».

 Миссионерские станы Алтайской духовной 
миссии, образованные в крупных таежных улусах 
бассейна рек Кондомы, Мрассу и Таштыпу в конце 
XIX – начале XX вв., сыграли важнейшую роль в 
формировании новой идентичности шорцев, осно-
ванной на причудливой смеси традиций (родовых 
культов и шаманизма) и нового православного ми-

ровоззрения. Распространение грамотности при-
вело к появлению первых шорских просветителей и 
писателей, как, например, миссионер Матурского 
стана, соавтор первого шорского букваря и автор 
литературного произведения на русском языке 
И. М. Штыгашев и создатель первого учебника 
шорского языка Федор Тельгереков.

V. M.  Kimeev 

The role of orthodox missionaries in the 
formation of a new identity shors

 The mission stations Altai spiritual mission, 
formed in large taiga encampments of the basin of the 
rivers Kondoma, Mrassu and Tashtype at the end of 
the nineteenth and early twentieth centuries, played a 
crucial role in the formation of a new identity Shors, 
based on a bizarre mixture of traditions (of tribal cults 
and shamanism) and the new Orthodox worldview. The 
spread of literacy led to the emergence of the first Shor 
enlighteners and writers, such as missionary Maturski 
mill, Shor co-author of the first primer and the author 
of a literary work in Russian I.M. Shtygashev and the 
Creator of the first textbook of Shor language Fedor 
Telgerekov.

Начало деятельности Алтайской православной 
духовной миссии связано с деятельностью вы-
дающегося миссионера, ученого и просветителя 
Василия Вербицкого, который основал первые 
миссионерские станы Кузнецкого отделения вна-
чале в бывшей казачьей станице Калтан в 1857 г., 
а затем в шорском улусе Кузедеевском в 1858 г. 
[Записки миссионера Кузнецкого отделения Ал-
тайской духовной миссии Василия Вербицкого. 
2008. С. 304-305]. Ему же принадлежит заслуга 
в обустройстве многих остальных станов миссии 
[Ерошов, Кимеев. 1995. С. 34 – 37].

В шорских улусах левобережья верховьев Аба-
кана (долина р. Таштып с притоками) стараниями 
миссионера Кузнецкого отделения Алтайской ду-
ховной миссии Василия Вербицкого на средства 
новокрещёных в 1882 г. в улусе Матурском была 
построена деревянная часовня [Отчет... 1890, с. 
14]. Однако вскоре, из-за удаленности, матурские 
шорцы перешли под окормление мрасского мис-
сионера Гавриила Оттыгашева.

В 1885 г. в улусе Матур на средства, выделен-
ные начальником Алтайской миссии Макарием, 
была открыта первая миссионерская школа. За-
нятия по обучению детей грамоте, арифметике 
и Закону Божьему на русском и шорском языках 
в частном доме проводил местный шорец, вос-
питанник Алтайской духовной миссии Иван 
Матвеевич Штыгашев по методике Н. Н. Ильин-
ского. До этого, окончив Казанскую учительскую 
семинарию, он посетил православные святыни в 
Москве, Троице-Сергиевой Лавре, Киеве и опубли-



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 63

ковал свои впечатления в увлекательной повести 
«Поступление в училище и продолжение учения 
шорца (алтайца) Ивана Матвеевича Штыгашева», 
по праву считающейся первым литературным про-
изведением как шорского, так и хакасского народов 
[Штыгашев. 1990. С. 181-213]. Кроме того под 
руководством В. И. Вербицкого им был подготов-
лен и издан в 1885 г. в Казани «Шорский букварь 
для инородцев восточной половины Кузнецкого 
округа», написана азбука и переведено на шор-
ское (аладагское) наречие «Священное писание» 
[Литературный портрет Шории …  2009 С. 20-21]. 
Как просветитель и писатель он сформировался 
под сильным нравственным, мировоззренческим 
и эстетическим влиянием русских миссионеров и 
особенно протоиерея Василия Вербицкого и сам 
стал активно внедрять это мировоззрение в созна-
ние обучающихся шорских детей.

В описаниях своего путешествия из Матура в 
Кузедеево, а потом в Улалу встречаются и этно-
графические заметки. Это описание традицион-
ных занятий, жилищ и особенно шаманистских 
обрядов, часто заканчивающихся коллективными 
попойками. Все это естественно не могло не вы-
звать критическую оценку стремящегося к новой 
жизни и православному мировоззрению Ионна 
Штыгашева. Как никто другой он понимал значение 
новых форм хозяйства (как, например, пчеловодства 
и огородничества), приобщения к трудолюбию 
шорской молодежи, распространение грамотности 
и медицины среди населения. Неудивительно, что 
сейчас это осуждается некоторыми современными 
проповедниками так называемой идеологии «этно-
культурного мультиренессанса», «архаизации» и 
«неотэнгрианства» из числа сибирских философов и 
представителей национально-политических элит.

В 1888 г. на пожертвования русского крестьянина-
торговца села Таштып Дмитрия Ивановича Иванова 
в Матуре была построена деревянная однопрестоль-
ная церковь, освященная в честь св. вмч. Дмитрия 
Салунского и при стане новая миссионерская школа. 
На съезде духовенства Кузнецкого и Мрасского 
отделения миссии, проведенном в 1889 г. в улусе 
Матур, решено было передать «новокрещеных ино-
родцев» окрестных улусов под опеку кондомского 
миссионера, которым с февраля 1890 г. был назначен 
священник местной Богоявленской церкви Иоанн 
Штыгашев, который до этого в сане диакона не-
которое время учительствовал в кондомской школе 
[ГАТО. Ф. 84. Оп. 1. Д. 13. Л. 124 об.]. Однако и в 
новой должности отец Иоанн Штыгашев продолжал 
больше времени уделять своим матурским соро-
дичам и редко служил в Кондомском стане. Это и 
послужило, вероятно, причиной передачи в 1895 г. 
жителей матурских улусов в ведение ближайшего 
миссионера Мрасского отделения в улусе Усть-
Анзас на реке Мрассу.

Бездорожье и удаленность матурского стана 
от улуса Усть-Анзаса позволяли миссионеру не 
более одного раза в год посещать Матур, отслу-
жить литургию и провести, разве что, несколько 
нравственных бесед с новокрещёными. Настойчи-
вые просьбы миссионеров и прихожан вынудили 
начальника Алтайской миссии учредить в начале 
1905 г. самостоятельное Матурское отделение с 
подопечными улусами — Тлачаковский, Кийский, 
Анчуль и селом Матур с более четырехсот ново-
крещёными «инородцами». Тогда-то и был возвра-
щен из села Кондома в Матурский стан священник 
Иоанн Матвеевич Штыгашев, а псаломщиком 
назначен выпускник Бийского Катехизаторского 
училища Николай  Самсонович Штыгашев [ГААК. 
Ф.1 64. Оп. 2. Д. 27. Л. 47]. На средства того же тор-
говца Д. И. Иванова при школе была сформирована 
библиотека из 248 книг, в основном религиозного 
содержания и учебники.

К 1907 г. все шорцы и сагайцы по долине реки 
Таштып и притокам были крещены, а сам матурский 
храм в дни воскресных и праздничных литургий 
уже не мог вместить всех желающих. Поэтому отец 
Иоанн после прибытия на место службы добился 
к 1908 г. строительство нового храма. Через год, в 
июле, он был торжественно освящен, но 22 октября 
1909 г. – сгорел по злому умыслу местных недо-
брожелателей. Для моральной поддержки убитого 
горем священника Иоанна Штыгашева Алтайская 
миссия направляет к нему псаломщиком сына – Ми-
хаила Ивановича Штыгашева, закончившего к тому 
времени два курса Томской духовной семинарии 
[Ерошов, Кимеев. 1995. С. 36].

В начале 1910 г. петербургский купец Михаил 
Дмитриевич Усов, узнав от трагедии из журнала 
«Православный благовестник», пожертвовал через 
архиепископа Томского Макария пять тысяч ру-
блей серебром на восстановление храма, закупил 
иконы и всю церковную утварь. Подрядчиком 
Рехловым выбирается проект новой деревянной 
церкви с колокольней «о семи главках с фонарика-
ми» со сметной стоимостью 8 тыс. рублей вместе 
с иконостасом. В 1912 г. построенный храм был 
освящен во имя Святой Живоначальной Троицы 
[ГААК. Ф. 164. Оп. 2. Д. 58.Л. 24; Ф. 164. Оп. 1. 
Д. 61. Л. 45].

Трудности и невзгоды, выпавшие на долю свя-
щенника Иоанна Матвеевича Штыгашева, сильно 
подорвали его здоровье. 13 ноября 1915 г. он 
скончался и был похоронен на погосте матурской 
церкви. На его место был направлен иеромонах 
Пионий, а через год его сменил иерей Константин 
Шулбаев [ГАТО. Ф. 184. Оп. 1. Д. 32. Л. 75 об.]. 
Учителем матурской школы в те годы служила 
Александра Григорьевна Штыгашева, а тлачаков-
ской – Трофим Тихонович Бурнаков [ГААК. Ф. 164. 
Оп. 2. Д. 105. Д. 109].



64 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

С упразднением в 1918 г. Алтайской духовной 
миссии и разграблением стана в Гражданскую 
войну здание церкви было перестроено под клуб, 
потом использовалось под склад и требует сейчас 
квалифицированной реставрации по отдельному 
проекту. Необходимо также и восстановить над-
гробие над могилой этого выдающегося православ-
ного миссионера и просветителя Иона Матвеевича 
Штыгашева.

Роль миссионеров в формировании совре-
менной идентичности шорцев неоспорима, что 
подтверждается стремлением большинством мо-
лодежи к получению высшего образования через 
обучения литературному русскому языку, приоб-
ретению благоустроенных жилищ, современной 
и модной повседневной одежды и в тоже время 
стойкому сохранению традиций крещения и от-
правлению православных праздников.

Список  литературы:
Ерошов В.В., Кимеев В.М. Тропою миссионеров. 

Алтайская духовная миссия в Кузнецком крае.  Кеме-
рово: Кузбасиздат, 1995. 129 с.

Записки миссионера Кузнецкого отделения Алтай-
ской духовной миссии священника Василия Вербицкого 
/ Сост. прот. Игорь Кропочев.  Новокузнецк: Сретение, 
2008. 372 с.

Литературный портрет Шории: книга для учителей 
родной (шорской) литературы / Сост. Е.Н. Чайковская: 
КузГПА.  Кемерово: ООО «Примула», 2009. 220 с.

Отчет Алтайской духовной миссии за 1889 г. // Том-
ские епархиальные ведомости, 1890. № 7-8. С. 14-17.

Штыгашев И.М. Путешествие алтайца в Киев, 
Москву и ее окрестности // Памятное завещание; Ал-
тайская дореволюционная роза. Горно-Алтайск: Горно-
Алтайское отд-е Алтайского книжного издательства, 
1990. С. 179-213.

В. Г. Дацышен 

Хакасы и православная миссия в 
Усинско-Урянхайском крае

Статья посвящена проблемам истории право-
славия в Усинско-Урянхайском крае во второй 
половине XIX- начале ХХ вв. Хакасы были среди 
первых православных жителей этой территории. 
Хакасское население оказало большее влияние на 
миссионерский характер православной церковной 
деятельности.

V. G. Datsyshen

The Khakass and orthodox mission 
in the Usinsk-Uryankhai Region 

The article is devoted to problems of the history of 
Orthodoxy in Usinsk-Uryankhai region in the second 
half of XIX – early XX centuries. Khakas people 

were among the first Orthodox inhabitants of this 
territory. Khakas population had a greater effect on the 
missionary nature of the Orthodox church activities.

Южная граница Хакасско-Минусинского края 
проходит по Саянам. Во второй половине XIX в. 
началась русская колонизация Засаянского края. 
Важнейшим ее элементом было переселение ха-
касов. Русская колонизация сопровождалась рас-
пространением в регионе православия. Во второй 
половине XIX в. русские земли за Саянским хребтом 
были объединены в Усинский пограничный округ, 
к которому административно относились и русские 
поселения на территории Тувы. Сложившейся в ка-
честве единого пространства Усинско-Урянхайский 
край включал в себя русские земли за главным хреб-
том Западного Саяна и прилегающие к нему земли 
округа Танну-Тува Урянхай Цинской империи. 

До 1860-х гг. в Засаянском крае не было по-
стоянного российского населения. А затем земли в 
долине р. Ус были закреплены за старообрядцами. 
В конце 1860-х гг. желание переселиться в Саяны 
изъявили хакасы-качинцы [Минусинские. 1898.  
С. 17]. В 1868 г. желание переселиться на р. Ус вы-
сказали 73 кизыльских семейства. К середине 1880-х 
гг. в поселке Верхне-Усинском проживало уже около 
150 человек православных, в том числе хакасы, и 
они просили власть о наделении землей, однако, как 
писал епископ, «последнее отказывает в удовлетво-
рении их просьбы, находя невозможным образовать 
для православных особый поселок в даче, принад-
лежащей старообрядцам, и потому многие думают 
возвратиться в свои волости на прежнее место жи-
тельства» [ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 7847. Л. 11].

Разрешение на переселение хакасов в Засаянский 
край дано не было, но «православные инородцы» 
все же стали осваивать усинские земли. Первое 
«православное» поселение в Усинском крае основали 
тубинцы-качинцы Моховы. Исследователь К. П. Лав-
ров писал: «В последнее время небольшою группою 
они появились и в Усинском крае, где образовали по-
селение на устье р. Уса, известное под именем Усть-
Усинского поселка, входящего в Усинскую волость 
под названием д. Моховской. Сюда они переселились 
как охотники промышленники с целью ближе стать 
местам наибольшего обитания промысловым зверем, 
но очень скоро превратились из чистых промышлен-
ников в сельских хозяев-охотников» [Саянский. 1920. 
С. 20-21]. В 1896 г. в «инородческих» населенных 
пунктах, заимка Моховая, поселок Моховской и Усть-
Усинский поселок, проживало 75 человек [ГАКК. Ф. 
31. Оп. 1. Д. 186]. По переписью 1897 г. в Усинском 
пограничном округе второй по численности на-
циональной группой были «енисейские тюрки», 78 
мужчин и 58 женщин. [Первая. 1904. С. 54-55]. В 1907 
г. в поселке Усть-Усинский было 12 дворов хакасов, 
в которых проживало около 100 человек [Булгаков. 
1908. С. 408].

 

User
Записка
две нн

User
Записка
сокращено кн. изд-во

User
Записка
гг. вместе с цифрой

User
Записка
 г. вместе с цифрой



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 65

Хакасы не только осваивали Усинские земли, 
но и массово выезжали на работу в Туву. «Список 
лицам, коим выданы билеты на проживание в Мон-
голии и земле Урянхов в 1877 г.» [ГАКК. Ф. 595. Оп. 
19. Д. 2131. Л. 73]. указывал на то, что значительная 
часть, если не большинство, рабочих и служащих 
в торговых факториях на территории Тувы были 
хакасы Большинство рабочих и служащих имели 
русско-православные имена, но их фамилии ука-
зывали на принадлежность к хакасам – Кайбаров, 
Балтыков, Доможаков, Танзыбаев, Асочаков, Кы-
жидысов и др. В 1880-х гг. данные пропорции со-
хранились. Значительная часть рабочих в русских 
торговых заведениях в Туве в XIX в. были «абакан-
скими инородцами», жили они на всех факториях 
А. Е. Сафьяновой, Н. П. Пашенных, Н. П. Бякова, 
Н. Ф. Веселкова [ГАКК. Ф. 595. Оп. 19. Д. 2131]. 
В 1883 г. на фактории А. Е. Сафьяновой в устье 
Чжакуля вместе с семьей приказчика, тобольского 
бухарца С. Саитова, постоянно проживал рабочий – 
хакас И. И. Кулубай. В другом торговом заведении 
этой купчихи, на Хемчике, вместе с бухарцами и 
русскими, проживал «инородец Сагайской думы» 
Ф.  Агетов. В 1887 г. в Туве имели свои дела 16 
российских торговцев, в том числе два «инородца», 
очевидно, хакаса [ГАКК. Ф. 595. Оп. 19. Д. 3773. Л. 
7]. Среди известных старожилов и знатоков Тувы 
2-й половины XIX в. чаще всего современники 
упоминали «минусинского инородца» Сидора.

Часть хакасов в конце XIX в. осела в Урянхае. 
Первым российским постоянным жителем на 
Малом Енисее был «инородец» Мокей Казанцев 
[ГАКК. Ф. 595. Оп. 48. Д. 771. Л. 1]. По данным 
первого пограничного начальника А. М. Африка-
нова, «инородцы» составляли значительную часть 
русского населения Урянхайского края, на 1888 г. 
это было 20 мужчин и 8 женщин из общего числа 
125 чел. взрослого населения [Африканов. 1890. 
С. 7]. В начале ХХ в. хакасов среди постоянного 
населения русских поселков фиксировалось не 
много. В Туране, согласно церковным документам, 
был всего один двор православных инородцев, в 
составе 4 человек, в Уюке среди 21 семьи право-
славных – 5 были хакасскими, в них числилось 19 
человек  [ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 2904. Л. 63 об.].  
По данным С. Патканова, в Усинском округе про-
живало 156 душ «инородцев», что составляло 7,4 % 
местного населения [Патканов. 1912. С. 24].

Появление русского православного населения 
в Засаянском крае вызвало к жизни необходимость 
развития православных церковных институтов 
для удовлетворения духовных потребностей 
переселенцев. Кроме того, развитие российской 
экспансии в сторону Тувы создавало предпосылки 
для православной миссионерской деятельности в 
регионе. Переселение хакасов в Засаянский край 
вызывало необходимость активизировать оба 

этих направления работы Русской Православной 
Церкви.

Ко второй половине XIX в. все хакасское насе-
ление в России было крещено, однако православие 
еще не пустило глубокие корни в хакасской культу-
ре. В 1917 г. благочинный миссионерских церквей 
Минусинского и Ачинского уездов протоиерей 
Владимир Кузьмин указывал: «Христианство 
проповедуется среди инородцев Минусинского 
края около 150 лет и несмотря на такой долгий 
период, инородцы до последнего времени не знали 
о Христе почти ничего» [Официальные. 1917. С. 
6]. Но на это еще в середине 1880-х гг. указывал 
епископ Енисейский и Красноярский Исаакий: «В 
поселках Татарском и Семиозерском живут ино-
родцы Татары… как недавно просвещенные  Св. 
Крещением и не утвердившиеся в вере, требуют 
особенного попечения нуждаются в ближайшем 
надзоре пастырском, без чего легко могут быть 
потеряны для церкви Христовой» [ГАКК. Ф. 674. 
Оп. 1. Д. 7847. Л. 12]. 

Заниженные данные численности хакасов, пред-
ставленные в клировых книгах, позволяют предпо-
ложить, что после переселения в Засаянский край 
часть хакасов, из новокрещеных, теряла связь с 
церковью. По данным клировой ведомости Верхне-
Усинской Николаевской церкви на 1897 г. в селе 
Верхне-Усинское из общего числа 91 семьи было 
лишь 2 семьи «инородцев», а на урочище Усть-Уса 
проживало 11 семей инородцев, в составе 61 человек. 
[ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 2576. Л. 6 об.]. В 1903 г. в 
Верхне-Усинском поселке в числе 79 семей право-
славного населения документы фиксировали лишь 
одну хакасскую, из 3 душ мужского населения и 7 
женского [ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 2904. Л. 63 об.]. 
Подобная ситуация наблюдалась и в документах 
православных приходов в Туве, когда, в начале ХХ в. 
на несколько десятков русских семей фиксировались 
единицы семей «инородческих» [ГАКК. Ф. 674. Оп. 
1. Д. 2904. Л. 63 об.]. В конце XIX – начале ХХ вв. 
современники не раз отмечали, что по образу жизни 
и быта хакасы во многом напоминали тувинцев и 
были посредниками в отношениях между русскими 
и тувинцами. Первый православный миссионер в 
Засаянском крае Н. Путилов писал: «Верхнеусинцы 
также равнодушны к истинам христианской религии, 
они верят в шайтана, шамана и медицину лам – все 
это взято у сойотов» [Путилов. № 1. С. 32].

В конце XIX – начале ХХ вв. развитие право-
славных институтов в Засаянском крае шло по-
степенно. Сначала для выполнения духовных треб 
немногочисленного православного населения до-
статочно было периодического посещения региона 
священниками из сел Минусинского округа. Напри-
мер, весной 1878 г. приезжал в Усинский край для 
исполнения духовных треб священник села Суббо-
тина Гавриил Силин [ГАКК. Ф. 595. Оп. 1. Д. 5730. 



66 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Л. 1]. Но уже в 1875 г. было составлено и отправлено 
в Красноярск «Заявление крестьян и казаков, про-
живающих в Усинских селениях Минусинского 
округа, о желании их иметь там Миссионерский 
приход» [ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 1248. Л. 9]. 

Во второй половине 1870-х гг. в Усинско-
Урянхайском крае активно работал приехавший из 
Европейской России миссионер Николай Андрее-
вич Путилов. В 1874 г. он обратился к епископу 
Антонию с просьбой направить миссионером на 
Ус. Начинающий миссионер писал: «…когда этот 
край заселится православными, а сойоты примут 
христианство, то эта страна процветет и будет 
иметь влияние на всю Енисейскую губернию» 
[Путилов. №1. С. 32]. В 1875 г. Н. А. Путилов был 
«утвержден в качестве псаломщика для узнания 
церковного порядка и богослужения впредь до 
учреждения миссии» и весной 1876 г. прибыл на 
Ус. [Кон. 1914. C. 40].

Активность миссионера в Засаянском крае в 
1870-х гг. была не случайной. В 1870 г. в России нача-
ло свою деятельность Православное миссионерское 
общество. В Енисейском комитете Православного 
миссионерского общества в 1875 г. было уже 237 
членов [Православное. 1875. Июль. С. 501]  и это 
было одно из самых больших отделений в России.

Миссионер Н. А. Путилов в своей деятельности 
попытался опереться на православных хакасов. В 
отчете за 1878 г. миссионер писал: «Ныне у меня 
учится инородческий мальчик Иван Спирин, кото-
рый служит мне переводчиком в сношениях моих с 
сойотами» [Путилов. № 5. С. 338-339]. Деятельность 
Н. А. Путилова оказалась безуспешной, он выехал 
в Минусинский уезд и в 1882 г. был рукоположен 
в священники. В 1883 г. Н. А. Путилов возглавил 
приход Усть-Абаканской Николаевской церкви, в 
январе 1892 г. был переведен в Кавказскую Троиц-
кую церковь, а в 1901 г. был уволен за штат.

Начало нового этапа истории православия в 
Усинско-Урянхайском крае было обусловлено соз-
данием Усинского пограничного округа. В начале 
1880-х гг. в будущем  административном центре 
округа, селе Верхне-Усинском, была построена 
православная церковь. Построена она была в основ-
ном на деньги местных золотопромышленников, в 
облегченном варианте, без фундамента и ограды. 
Первым главой православного прихода в Засаянском 
крае стал священник Платон Валентинович Тыжнов. 
Он  родился 12 ноября 1841 г. в с. Николаевском 
Томского округа Томской губернии в семье дьяко-
на, обучался в Красноярском духовном училище, 
и в 1859 г. был назначен на должность пономаря в 
Моторской церкви Минусинского округа. С 1862 г. 
П. В. Тыжнов служил в Минусинском Спасском со-
боре, а в 1878 г. он был рукоположен в священники 
к Дубенской церкви Минусинского округа, в 1881 г. 
назначен настоятелем Шушенской церкви. 

Освящать новоустроенный храм в Усинский 
край в начале 1884 г. приезжал сам епископ Ени-
сейский и Красноярский Исаакий (Положенский). 
В первом номере «Енисейских Епархиальных 
Ведомостей» сообщалось: «В 25 день Января сего 
года Его Преосвященство, Преосвященнейший 
Исаакий, Епископ Енисейский и Красноярский 
выехал в Усинский край (к Китайской границе), по 
делам миссии и для обозрения церквей» [Енисей-
ские. 1884. №1. С. 8]. Протоиерей В. Д. Касьянов 
записал в Красноярске 25 января 1884 г.: «Около 
7 часов утра отвалил Преосвященный по Енисею 
на Ус в 2-х экипажах» [Протоиерей. 2012. С. 336]. 
Владыка посетил русские селения и познакомился 
с проблемами развития православия в регионе. Он 
писал: «На золотых промыслах Гусева и Денисова в 
летнее время находится до 400 рабочих православ-
ного исповедания, многие живет здесь и зиму. При 
таком стечении людей, очевидно, не редко может 
встречаться надобность в исполнении у них разных 
христианских треб, и потому необходим здесь свя-
щенник тем более, что большую половину рабочих 
составляют поселенцы, люди оторванные от родной 
семьи, не привыкшие к новому своему положению 
в незнакомом для них крае и потому более других 
нуждающиеся в религиозном пастырском утеше-
нии» [ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 7847. Л. 12]. 

Епископ Исаакий отмечал важную роль право-
славных хакасов в деле православной миссии в За-
саянском крае. В «Поучении», произнесенном Исаа-
кием при посещении первого христианского храма в 
пограничном с Китайской империей Усинском крае, 
говорилось: «Вы живете на окраине отечества, в 
ближайшем соседстве с людьми, неведующими Бога 
истинного, поклоняющихся твари вместо Творца 
всяческих. Прежде чем соседи ваши ознакомятся 
с христианским учением и получат возможность 
оценить оное по достоинству, они будут смотреть 
на то, что у них пред глазами, т. е. на вашу жизнь и 
деятельность» [Енисейские. 1884. №5. С. 77].

Епископ выступил с ходатайством отправления 
в Верхне-Усинское особого миссионерского причта. 
Он писал: «Возлагать заведывание Усинскою церко-
вью на кого-либо из соседних приходских священ-
ников не удобно и бесполезно в виду отдаленности 
и трудностей сообщения… К обязанностям причта 
должно быть отнесено прежде всего попечение о 
православных чадах Св. Церкви, в особенности о 
крещеных инородцах; затем причт должен иметь в 
виду старообрядцев и Сойот язычников, проживаю-
щих в Усинском крае» [ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 7847. 
Л. 13об.-14]. Енисейский епархиальный комитет 
Православного миссионерского общества в марте 
1884 г. поддержал предложения епископа, деньги на 
это решено было попросить у правительства. 

В 1884 г. в Засаянском крае открылся самостоя-
тельный приход Русской Православной Церкви. 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 67

Его первые проблемы отражены в рапорте на имя 
благочинного  священника Феодосия Токарева, 
главы причта Верхне-Усинской Миссионерской 
Николаевской церкви от 12 января 1885 г., где со-
общалось: «Почти четырех месяцев пребывания 
нашего на Усу окрещено нами четыре младенца, 
отпет один младенец и два брака свенчано. А всего в 
течение года окрещено двенадцать младенцев… По 
малочисленности прихожан отказались выбирать из 
среды своей трапезников двух человек… при церк-
ви, а содержать только одного… Молящихся в храме 
бывало самое большое 10-12 человек… по бедности 
и малочисленности населения, проживающего на 
Усу… Изъявивших желание учить детей на Усу был 
один только из староверов… При училище на Усу 
не нашлось книг для первоначального обучения 
детей… [АГМ. Ф. 17. Оп. 1 Д. 264. Л. 41-41об.].

Священник П. В. Тыжнов уделял большое вни-
мание развитию православия в крае и даже крестил 
несколько тувинцев. В качестве примера можно 
привести «Подданного Китайской Империи из пле-
мени Урянхайцев, Сумы Бижи-Кожун, Калгадчика, 
и его Св. Крещению Ивана по восприемному отцу 
Тыжнова», писавшего: «С самого малолетства про-
живая между Российскими подданными… я познал 
правила истинной Христовой Православной веры 
и потому в 1888 году просвещен Св. Крещением 
Священником Усинской  миссионерской Церкви 
О. Платоном Тыжновым» [ГАКК. Ф.595. Оп.1.  
Д. 3343. Л. 2-2 об.]. 

Платона Тыжнова заменил священник Па-
вел Чижов. В марте 1902 г. священник Верхне-
Усинского прихода Павел Чижов был перемещен 
в село Ладейское Красноярского уезда, а на его 
место 11 августа был рукоположен диакон села 
Маторского Стефан Суховский. 

В конце 1891 г. здание Верхне-Усинской церк-
ви сгорело. В конце марта 1892 г. был построен 
деревянный молитвенный дом. Молитвенный дом 
имел 3 десятины усадебной земли и 52 десятины 
сенокосов. Церковно-приходская школа имела 4 
десятины усадебной земли и более 40 десятин 
пахотных и сенокосных земель. В начале ХХ в. 
молитвенный дом в Верхне-Усинском сгорел от 
удара молнии. Через несколько лет было принято 
решение начать строительство новой церкви в 
центре Усинского пограничного округа.

В 1909 г. пограничный начальник А. Х. Чакиров 
писал епископу Енисейскому и Красноярскому 
Евфимию: «Усинский край, оторванный от бли-
жайшего Минусинского уезда Саянским хребтом, 
из-за отсутствия удобных путей сообщения, пред-
ставлял и представляет собой забытый край; почти 
во всех отношениях медленно шагая вперед, Усин-
ский край отстал и в церковном вопросе. Казалось 
бы, что в далеком крае, по соседству с кочевыми 
язычниками, в местности, служившей издавна 

убежищем фанатических старообрядцев, важней-
шей заботой нашей должно бы быть попечение о 
созидании хотя бы в с. Усинском одного богатого 
храма Господня, с торжественным отправлением 
церковных служб, и несколько малых по русским 
поселкам, разбросанных на спорной террито-
рии…» [ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 7949. Л. 3-4об.].

К этому времени в Усинском крае уже шло строи-
тельство новой церкви. В «Журнале заседаний… 
Комиссии, собранной при Усинском Пограничном 
Управлении» в апреле 1907 г. было записано: «…в 
видах распространения среди старообрядцев и 
урянхов учения православной церкви, Комиссия с 
своей стороны, находит необходимым просить: 1) о 
постройке в с. Верхне-Усинском на средства казны 
православного храма… 2) о назначении в Усинский 
храм особого Священника миссионера» [ГАИО. Ф. 
25. Оп. 11. Д. 3. Л. 119 об.]. Председателем попечи-
тельского совета был избран пограничный начальник 
А. Х. Чакиров, членом совета – священник С. Су-
ховский. Следует отметить и такой факт, в октябре  
1907 г. участие в крестном ходе и закладке церкви 
принял тувинский нойон [ГАИО. Ф. 25. Оп. 11. Д. 3. 
Л. 313]. В 1911 г. постройка нового храма в Верхне-
Усинском была закончена. Но на новый иконостас 
денег не хватило, и в церковь перенесли старый ико-
ностас из молитвенного дома. В дальнейшем Нико-
лаевская церковь в Усинском крае осталась центром 
религиозной жизни русской общины Засаянского 
края. В 1914 г. священника Верхне-Усинской Никола-
евской церкви Стефана Суховский заменил бывший 
учитель, выпускник Московских пастырских курсов 
27-летний священник Г. И. Иванов.

Одновременно со строительством новой церк-
ви в Усинском крае встал вопрос и о строительстве 
церкви в Туве. В 1909 г. пограничный начальник  
А. Х. Чакиров писал епископу Енисейскому и 
Красноярскому Евфимию: «В поселке Туран-
ском… имеется и православный молитвенный 
дом, построенный еще в 1892 году, но он лишь 
по имеющемуся кресту на крыше и напоминает 
крестьянам… ибо дом пришел в ветхость и, не го-
воря о его внутренней бедноте, снаружи он беднее 
избы самого простого бедняка Туранца… Поселок 
Туранский посещается местным Усинским священ-
ником не более двух раз в год… Крайняя нужда в 
Иерее-миссионере и Храме Господнем… Из всего 
вышедоложенного истекает само по себе явно не-
обходимость в создании хотя бы небольшого, но 
богато обставленного храма Господня в пос. Туран-
ском, с назначением в Пограничный Округ иерея-
миссионера, знакомого с монгольским языком, с 
постоянным пребыванием в пос. Туранском… С 
этой целью мною была предпринята поездка на 
Туран и Уюк, и здесь мне пришлось лично самому 
услышать от жителей их желание и самосознание 
в необходимости имения своего иерея и лучшего 



68 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

храма Господня. По этому вопросу ими дан при-
говор и избран план храма. При сем, представляя 
Вашему Преосвященству копию приговора, проект 
церкви, осмеливаюсь просить благословения Ваше-
го, Владыко, на начатие создания храма Господня в 
пос. Туранском. Местных средств будет совершенно 
недостаточно, и если помощи не будет извне (со 
всей Губернии или же фонда Его Императорского 
Величества Государя Императора Александря III-
го), то провести в жизнь вопрос этот будет страшно 
трудно» [ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 7949. Л. 3-4 об.]. 
Согласившись с мнением пограничного начальника, 
енисейский губернатор писал: «Православное на-
селение поселков, идя навстречу предложению г. 
Чакирова о постройке церкви, в общественном при-
говоре изъявило желание заготовить в ближайшем 
будущем необходимый для этого материал, а также 
произвести сбор денежных пожертвований и на 
предстоящие по постройке расходы. Рассчитывать, 
однако, на значительный сбор сих пожертвований 
нет достаточных оснований, ввиду разбросанно-
сти русского населения в крае, а потому в данном 
случае необходима денежная помощь духовного 
ведомства» [ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 7949. Л. 1 об.]. 
В Общественном приговоре села Туранского гово-
рилось, что выслушав предложение А. Х. Чакирова 
о необходимости строительства церкви и «сообще-
ние о желании Полковника Генерального Штаба 
Виктора Лукича Попова прийти на помощь в деле 
постройки…», жители на это согласились и решили 
оказать поддержку [ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 7949. 
 Л. 5]. Туранцы выбрали сборщика пожертвований 
на строительство церкви и распорядительную комис-
сию. Сборщиком пожертвований на строительство 
церкви стал крестьянин Д. К. Петеримов, членами 
распорядительной комиссии – церковный старо-
ста П.С. Горчаков, житель Турана Н. В. Горбунов и 
крестьянин Уюка Е. Л. Оттев. Против строительства 
церкви в Туране выступил лишь усинский священник 
Стефан Суховский. Тем не менее, 16 июля 1910 г. со-
стоялось торжественное освящение места закладки 
храма во имя Св. Иннокентия Иркутского.

Вопросы развития православных приходов в 
Усинско-Урянхайском крае встретили сочувствие 
в высших эшелонах власти. В декабре 1909 г. пред-
седатель Особого совещания при Св. Синоде по 
удовлетворению религиозных нужд переселенцев 
в зауральских епархиях писал епископу Евфи-
мию: «…член Государственной Думы, священник 
Трегубов представил мне докладную записку, в 
коей, между прочим, объяснил, что к Усинскому 
краю Енисейской епархии, примыкает территория 
Урянхайского края, неопределенного владения 
между Россией и Китаем… Первейшей задачей 
в этом крае должно быть просвещение сойотов 
светом веры Христовой, а для сего необходимо в 
центре Урянхая, поселке Туране, устроить церковь 

и назначить священника-миссионера, знакомого 
с татарским языком, так как урянхайцы говорят 
наречии между монгольским и татарским язы-
ками. Необходимо также дать возможность про-
живающим там нашим православным крестьянам 
удовлетворять свои религиозные нужды и пред-
ставлялось бы весьма желательным приходить на 
помощь местному русскому населению мирными 
культурными мерами, как например, церковным 
строительством… Присутствовавший на заседа-
нии Совещания иеромонах Дамаскин, владеющий 
татарским языком, изъявил готовность, в случае 
учреждения в с. Туране причта, потрудиться здесь 
на миссионерском поприще; наконец, выяснилось, 
что на постройку в с. Туране церкви, по состоянию 
средств Св. Синода могло бы быть отпущено по-
собие в размере до 3000 рублей» [ГАКК. Ф. 674. 
Оп. 1. Д. 7949. Л. 26-27 об.]. Решением Синода, 
высочайше утвержденным в октябре 1910 г., на 
строительство церкви в Туране в распоряжение 
Енисейского епархиального начальства было 
направлено 4 тыс. рублей из средств фонда  
им. Александра III.

Здание церкви было построено быстро, 8 
сентября 1911 г. и. д. благочинного IV участка 
Минусинского уезда священник М. Копосов про-
извел осмотр новой церкви в Туране. Но власти 
столкнулись с другой проблемой – основания 
самостоятельно прихода при новой церкви. Хо-
датайство об открытии нового прихода епископ 
Евфимий направил в Синод 10 июля 1910 г. В 
ноябре 1912 г. пограничный начальник сообщил, 
что построена церковь и дом для священника, «но 
вопрос об открытии в с. Туран самостоятельного 
прихода и назначении священника до сего времени 
не получил своего назначения» [ГАКК. Ф. 674. Оп. 
1. Д. 7949. Л. 69 об.]. В декабре 1912 г. во вновь 
открытую церковь в Туране были командированы 
разъездной священник Енисейской епархии Са-
муилов и псаломщик Катышев «для временного 
отправления божественных служб и требований 
и для ведения бесед с местными раскольниками, 
впредь до открытия Св. Синодом в селе Туране 
самостоятельного прихода» [ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. 
Д. 7949. Л. 72]. Официально Туранский Иннокен-
тьевский приход был открыт лишь с 1 января 1913 
г. Согласно клировой ведомости Туранской церкви 
за 1915 г., в Туранском приходе было 197 право-
славных домохозяйств, с населением 1440 чел., а 
также проживало 94 человека других христианских 
конфессий [ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 3745]. 

Приходы Усинско-Урянхайского края были 
включены в состав образованного в начале ХХ в. 
в Енисейской епархии особого миссионерского 
благочиния. В 1913 г. 12 причтов Минусинской 
миссии, в том числе Верхне-Усинский были 
объединены в своей миссионерской деятельности 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 69

под наблюдением и руководством благочинного 
миссионерских приходов, каковым был  назначен 
священник Аскызского прихода Владимир Кузьмин. 
Благочинный В. Кузьмин  приехал  летом 1915 г.  
в Усинско-Урянхайский край «для разрешения 
вопросов, связанных с дальнейшим развитием 
церковно-приходской жизни в Урянхае» [ГАРТ. 
Ф. 123. Оп. 2. Д. 59. Л. 36]. Его сопровождали 
священник В. Борков и диакон Д. Воеводин. 
Благочинный В. Кузьмин провел два совещания, 
26 июля в Усинском и 2 августа в Белоцарске, на 
которых в присутствии местного духовенства и 
начальства были приняты планы строительства 
новых церквей и монастырей, организации новых 
приходов. Было решено довести число приходов 
до 8,  планировалось открыть женский монастырь 
с церковно-приходской школой. 2 августа 1915 г. 
состоялось и освящение закладки храма в русской 
столице Тувы – Белоцарске

Функции центра нового прихода до окончания 
строительства постоянной церкви в Белоцарске 
должна была выполнять разъездная церковь. Кроме 
того, в 1915 г. была заложена церковь в Знаменке, 
а в 1916 г. священник А. Турский совершил обряд 
закладки храма в честь Св. Владимира в Бояровке. 
Специальная разъездная церковь Урянхайского 
края Енисейской Епархии была учреждена для 
удовлетворения духовных потребностей право-
славного населения Тувы в 1915 г. Причт ее состоял 
из священника и псаломщика. Базировалась цер-
ковь в Белоцарске, где находился дом священника. 
Священником разъездной церкви в 1915 г. был 
назначен бывший учитель и заведующий Даур-
ским церковно-приходским училищем 29-летний 
священник А. А. Турский. На должность псалом-
щика разъездной церкви был назначен в 1915 г. 
только что окончивший Красноярскую духовную 
семинарию 22-летний С. А. Перепелкин.

В период протектората Православная церковь 
в Туве не встречала достаточной поддержки со 
стороны государства и местного общества. Ситуа-
цию усугубляли трудности Первой мировой войны. 
Показательный документ, датируемый февралем  
1915 г.: «Заведующий Енисейским переселенче-
ским районом доносил Переселенческому управ-
лению, что разъездной причт для Урянхаского 
края задержан в Енисейской губернии и служит в 
Слободе Николаевской в Красноярске, здесь же, в 
Урянхае, на весь огромный край есть только один 
священник в селе Туране…» [ГАРТ. Ф. 123. Оп. 2. 
Д. 59. Л. 23]. В клировой ведомости разъездной 
церкви за 1915 г. отмечалось, что церковь «бедна», 
недвижимости она также не имела. 

Таким образом, в конце XIX – начале ХХ 
вв. в Усинско-Урянхайском крае шло создание и 
развитие православных церковных институтов. 
Православные приходы имели миссионерский 

характер, хотя почти всегда формально. Большее 
влияние на характер православной церковной 
деятельности имело хакасское население Засаян-
ского края. Именно появление хакасской колонии 
в Усинском крае во многом обусловило создание 
в регионе православного прихода. Потребности 
сохранения православия у абаканских татар и 
потенциал возможностей их использования для 
миссионерской деятельности среди тувинцев 
определяли миссионерский характер приходов в 
Усинско-Урянхайском крае. 

Список литературы:
Булгаков А. И. Верховья Енисея в Урянхае и Са-

янских горах.  Известия ИРГО. Т.XLIV. 1908. Вып.VI.  
СПб., 1908. С. 389-437.

Енисейские  Епархиальные Ведомости. 1884. №  1.
Енисейские  Епархиальные Ведомости. 1884. №  5.
Записки по географии. Т.II. Вып. I.  Красноярск: 

Енисейская губ. тип., 1914. 243 с.
Кон Ф. Я. Усинский край // Известия Красноярского 

подъотдела ВСО ИРГО.    
Кузнецова  А. А., Кулаков П. Е. Минусинские и 

ачинские инородцы: материалы для изучения.  Крас-
ноярск, 1898. 298 с.

Официальные известия по Енисейской епархии.  
1917.  № 9. 

Патканов С. Статистические данные, показываю-
щие племенной состав населения Сибири, языки и роды 
инородцев. Т.I.  СПб., 1912. 185 с.

Протоиерей  Касилий Дмитриевич Касьянов. Из 
дневников 1870-1897 гг. Кн. 1. Автор-составитель А. В. 
Броднева.  Красноярск: Изд. дом «Восточная Сибирь», 
2012. 704 с.

Путилов Н. Летопись Усинской миссии // Сибир-
ский Архив.  1914.  № 1-10.

Саянский промыслово-охотничий район и соболи-
ный промысел в нем // Труды экспедиций по изучению 
соболя и исследованию соболиного промысла. Серия II. 
Саянская экспедиция.  Пг.: Государственное издатель-
ство, 1920. 458 с.



70 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

В. К. Чертыков

Даты основания православных приходов 
на территории Хакасии 

(вторая половина XVIII – начало XX века)

В сообщении приводятся даты основания 
православных приходов на территории Хакасии, 
имена (по возможности) основателей церквей, 
численность прихожан к началу XX в.

V.K. Chertykov

Dates of foundation of orthodox parishes in 
the territory of Khakassia (the second half 

of the XVIIIth – early XXth century)
The paper presents dates of foundation of orthodox 

parishes in the territory of Khakassia, names (if 
applicable) of founders of churches, a number of 
parishioners by the beginning of the XXth century.

Аскызский Петропавловский приход от-
крыт в 1770 г. включал в себя 70 хакасских улусов. 
Деревянная церковь сгорела в 1834 г. В 1851 г. по-
строена каменная церковь. Престолов было два: 
главный – во имя Св. Апостолов Петра и Павла, и 
во имя Св. князя Владимира. При церкви имелась 
большая библиотека, фонд которой насчитывал 
571 книгу. Кроме этого в приходе было два молит-
венных дома: в улусе Апаковом во имя Св. Про-
копия Устюжского (построен в 1892 г. на средства 
основателя улуса Ивана (Аппака) Александровича 
Асочакова) и в улусе Сеськинском во имя пророка 
Илии (деревянный, построен и освящён в 1910 г.). 
При церкви в Аскызском было учреждено попечи-
тельство и приходский совет. Прихожан на 1916 г. 
насчитывалось 6057 чел.

Бейский Покровский приход открыт в 1814 г. 
Церковь в с. Бейском, каменная, трёхпрестольная, 
построена в 1815 г. Главный храм во имя Покрова 
Пресвятой Богородицы (освящён в 1824 г.), правый 
придел во имя Св. Николая Чудотворца (освящён 
в 1815 г.), левый придел во имя Св. Иннокентия 
Иркутского (освящён в 1874 г.). При церкви име-
лась библиотека. В приход входила д. Уты. Было 
учреждено приходское попечительство и общество 
трезвости. Прихожан – 2964 чел.

Таштыпский Христорождественский при-
ход выделился из Аскызского, открыт в 1833 г. 
Кроме с. Таштып включал деревни: Имек, Арбаты, 
Абакано-Заводская. Церковь каменная, построена 
в 1833 г. во имя Рождества Христова.

Молитвенных домов было два: первый в  
с. Таштып, на сельском кладбище, построен в 1874 
г. на средства Николая Неводчикова во имя Св. Ни-
колая; второй – в д. Арбатской, построен в конце 
XVIII в. жителями во имя Св. Николая. В 1907 г. 
открыто церковно-приходское попечительство. 
Население прихода – 2809 чел. 

Усть-Ербинский Петропавловский приход 
(дата открытия неизвестна). Церковь в с. Усть-
Ербинском каменная, построена в 1854 г. Престо-
лов два: во имя Апостолов Петра и Павла, другой 
– во имя Рождества Христова. В 1879 г. в деревне 
Верхне-Ербинской построен молитвенный дом. 
Кроме села включал деревни: Каменскую, Знамен-
скую, Тесинскую, Верхне-Ербинскую.

Ново-Марьясовский Троицкий приход от-
крыт в 1858 г. Церковь заложена в конце 1858 г., 
освящена в 1863 г. В приход вошли деревни из Ба-
раитского прихода: Ново-Марьясова, Кугунекская 
и Больше-Сютикская. После открытия нового при-
хода к Ново-Марьясовской церкви изъявили жела-
ние приписаться крестьяне деревень Ужурского 
прихода Ачинского уезда: Тургужана, Марьясовой 
и Малого Сютика. В 1910 г. такое желание изъяви-
ли жители д. Копьёвой того же прихода. В приход 
также входили 13 хакасских улусов и Учумская 
экономия. Прихожан – 4305 чел.

Усть-Фыркальский Николаевский приход 
открыт в 1859 г. Выделился из приходов Ужурского 
(Ачинского округа) и Новосёловского (Минусин-
ского округа). Включал одну казацкую станицу и 
12 хакасских улусов. Церковь в с. Усть-Фыркальск, 
деревянная, построена в 1859 г. во имя Св. Николая 
Чудотворца. Население прихода – 2180 чел.

Усть-Абаканский Николаевский приход об-
разовался в 1859 г., выделившись из Аскызского. 
Церковь в с. Усть-Абаканском деревянная, построе-
на в 1864 г. Престол во имя Св. Николая Чудотвор-
ца. В приходе было ещё два молитвенных дома: в 
улусе Кокашинском (1890 г.) и улусе Толчинском 
(1897 г.). Население прихода – 5589 чел.

Сонский Михаило-Архангельский при-
ход выделился из Усть-Ербинского и Усть-
Фыркальского. Первоначально был открыт в 1863 
г., но в 1865 г. его закрыли, а в 1896 г. приход вновь 
открылся. В приходе было две церкви: в с. Сон, по-
строен в 1900 г., деревянный, однопрестольный во 
имя Архангела Михаила и на озере Широ (теперь 
называется Шира – В. Ч.), построенный в 1894 г., 
деревянный, однопрестольный во имя Св. Велико-
мученика Пантелеймона. Прихожан – 2077 чел.

Сабинский Петропавловский приход (дата 
открытия неизвестна). Церковь в с. Сабинском 
деревянная, построена в 1866 г., с престолом во имя 
Св. Апостолов Петра и Павла. Включал деревни: 
Кальскую, Означенскую, Богословку, Новокур-
скую, Николаевку, Красно-Озерную, Троицкую. 
Прихожан – 4808 чел.

Усть-Есинский Евдокиевский приход открыт 
в 1884 г. Церковь в с. Усть-Есинском во имя Препо-
добной Мученицы Евдокии, построена на средства 
канского купца Игнатия Некрасова в 1884 г. В 1900 г. 
построена новая деревянная церковь на каменном 
фундаменте. Приход включал деревни Монокскую 

User
Записка
г. к цифре

User
Записка
г. к цифре



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 71

Табатский Свято-Духовский приход выде-
лился из Бейского, открыт в 1908 г. Под церковь 
приспособлен молитвенный дом. Престол во имя 
Святого Духа. В 1909 г. открыто приходское по-
печительство. В 1913 г. жители с. Табат выступили 
с инициативой о строительстве церкви (см. при-
ложение). Но начавшаяся Первая мировая война 
нарушила эти планы. Прихожан насчитывалось 
1653 чел.

Больше-Сейский инородческий приход вы-
делился из Усть-Есинского инородческого прихода 
в 1915 г. Церковь в с. Больше-Сейском, построена 
на средства графини Игнатьевой Софьи Сергеевны 
в 1910 г. Население прихода – около 5000 чел.

Список  литературы:
Краткое описание приходов Енисейской епархии. 

Красноярск, 1917. Репринтное издание. Красноярск: 
КО РФК ХТО «Краевед», 1995. 224 с.

 Штыгашев И. М. Поездка Матурского священника 
в Урянхайский край в 1913 году / сост. А. Н. Гладышев-
ский. Абакан: ЦПП «Хакасия», 2006. 72 с.

 Энциклопедия  Красноярского края. Юг. Красно-
ярск: Изд-во «Буква С», 2008. 590 с.

Приложение
 

и Новопокровскую и 43 хакасских улуса. Молит-
венные дома имелись в дер. Монокской и улусе 
Усть-Чульском. Прихожан – 6120 чел. 

Синявинский Богоявленский приход вы-
делился из Усть-Абаканского и Аскызского при-
ходов. Открыт в 1893 г. Церковь в с. Синявинском 
деревянная, освящена 26 сентября 1896 г. во имя 
Богоявления Господня. В приходе было также два 
молитвенных дома: первый – на разорившемся 
прииске братьев Барташевых (основан в 1891-92 
гг.), второй – в улусе Чарков (основан в 1898 г.). В 
начале 1916 г. в приходе числилось 53 хакасских 
улуса с числом прихожан – 2990 чел. и две русских 
семьи – 12 чел.

Матурский стан Алтайской духовной мис-
сии образован в 1905 г. Матурская церковь во имя 
Великомученника Дмитрия Солунского построена 
в 1888 г. на средства таштыпского второй гильдии 
купца Д. И. Иванова. Прихожанами были жители не-
больших улусов Кузнецкого уезда Томской губернии: 
Анжуль, Тлачек, Балык, Килчек, Кулан, где прожива-
ло около 500 шорцев. Сюда же были приписаны 11 
сагайских улусов с населением 1500 человек. 



72 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Документ под названием «О пожаловании 100 рублей из 
сумм Ея императорскаго Величества на постройку церкви 
в с. Табатском Бейской волости Минусинского уезда Ени-

сейской губернии» хранится в Российском государственном 
историческом архиве (Ф. № 525. Оп. № 2. 216/2714. Ед. хр. 

№ 104. Л. 1–14).



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 73

А. А. Бурнаков 

Религиозная ситуация в Таштыпском 
районе Хакасии в начале XX вв.

 Основываясь на полевых и архивных мате-
риалах, автор описывает феномен возникновения 
на юге Хакасии в начале ХХ в. новых культовых 
мест, представлявших «смешения несоедини-
мого» – православия и хакасских автохтонных 
верований, что на фоне официальных гонений на 
религию и привело к появлению так называемых 
«мест богоявлений». 

A.A. Burnakov

Religious situation in the Tashtyp region of 
Khakassia in the early XXth century

Following field and archival materials the author 
describes the phenomenon of emergence of new cult 
places in the South of Khakassia in the early XXth 
century. They represented «a mixture of incompatibles» 
– Orthodoxy and Khakass autochthonous beliefs. Amid 
the official persecution of religion that led to the 
emergence of so called «places of epiphany».

Проникновение элементов мировых религий на 
территорию Хакасии, в том числе и христианства, 
имеет древние корни [Бутанаев. 2003. С. 15-23]. В 
последние 300 лет мощное влияние на хакасскую 
культуру оказывает христианство в лице Русской 
православной церкви (РПЦ) и Российского государ-
ства. Деятельность этих двух институтов в плане 
христианизации коренных народов Сибири оцени-
вается далеко неоднозначно. Среди исследователей,  
занимавшихся данной темой, имеются как аполо-
геты христианизации, так и сторонники признания  
того, что в основе этой деятельности лежал дух 
национального превосходства, который выражался 
в убеждённости о православии как единственно 
«истинной» религии и мессианской роли России. 
Причём, носителями имперского православного 
сознания выступало не только русское население, 
но и представители других этносов, которые входи-
ли в правящую элиту [Коваляшкина. 2000.  С. 14; 
Асочакова.  2008. С. 7]. Начало целенаправленной 
миссионерской деятельности было положено в  
начале XVIII в. с признанием христианизации как 
одного из важных направлений государственной 
политики, призванного закрепить за собой вновь 
присоединённые территории. 

 Исследователь А. Н. Гладышевский выделил 
три этапа в распространении православия на тер-
ритории Хакасско-Минусинского края: 

I. 1720-1770 г. Миссионерскую деятельность 
осуществляли представители Тобольской епархии, 
их работа была эпизодической, малоэффективной 
и принудительной.

II. 1770 г. – последняя четверть XIX в. – от-
крытие  сети церковных приходов и проведение 
христианизации приходскими священниками.

III. последняя четверть XIX в. – 1917 г. (послед-
няя дата указывается исходя из логики событий, т. 
к. автор границу этого этапа не обозначил – А. Б.) 
В этот период в РПЦ впервые появляются священ-
ники и служители из среды хакасов, некоторые из 
них переводят  и публикуют священные тексты на 
родном языке [Гладышевский. 2004. С. 9-10]. 

Первый приход на территории, где преобладало 
хакасское население (по терминологии тех лет – 
«инородческий приход») был образован в Ужуре 
в 1758 г., второй – в Аскизе в 1768 г. [Асочакова. 
2008. С. 194], где по инициативе сагайского князца 
Амзора в 1770 г. была построена первая деревянная 
Петропавловская церковь. В 1831 г. она сгорела и 
в 1851 г. вместо неё построили каменную церковь 
[Гладышевский. 2004. С. 17-18], просущество-
вавшую почти до середины ХХ в. На территории 
современного Таштыпского района первым право-
славным культовым зданием вероятно является часов-
ня Арбатского караула (возведена в 1750-е гг.), куда 
для службы периодически приглашали священников 
[Асочакова. 2008. С. 87]. С 1810 по 1829 гг. в Таш-
тыпском форпосте функционировала небольшая 
деревянная церковь, а в 1834 г. уже в селе Таштып 
была построена большая каменная церковь во имя 
Рождества Христова [Гладышевский. 2004. С. 64], 
в 1874 г. была построена кладбищенская церковь, 
помимо этого имелся молельный дом в д. Арбаты 
[Гладышевский. 2004. С. 64].

К началу ХХ в. действовали следующие цер-
ковные приходы: Таштыпский (в 1833 г. выделился 
из Аскизского прихода), Больше-Сейский (выде-
лился из Усть-Есинского прихода) и Матурский. 
Два первых прихода относились к Минусинскому 
уезду Енисейской губернии, а последний –  к Куз-
нецкому уезду Томской губернии. Помимо этого 
следует упомянуть о существовании Матурского 
женского монастыря, закрытого в 1926 г., после 
закрытия часть монахинь переселились в соседнее 
село Анжуль, где образовала тайный монастырь, 
разгромленный советскими властями 31 апреля 
1931 г. [Гладышевский. 2004. С. 78-79].  Впослед-
ствии эта же участь постигла все церкви Хакасско 
– Минусинского региона. 

Но, предыдущая деятельность представителей 
Русской православной церкви не могла не оставить 
следа в сознании коренных жителей Хакасии. 
В результате этой мощной и целенаправленной 
деятельности в конце XIX в. все хакасы офици-
ально считались христианами православного 
толка  [Гладышевский. 2004. С. 11]. Но, несмотря 
на изменения в части обрядов (в том числе и по-
гребальном), внедрение некоторых христианских 
идей, праздников и т. д., христианство было вос-



74 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

другом, и даже сложилась определённая традиция 
в очерёдности их посещения. Первоначально на 
праздник Девятый (после Ивана Купалы) жители 
окрестных сёл поднимались к месту Кiрестыг пил 
(Усть-Таштыпское богоявление). А на праздник 
Вознесения все шли на место Печегольского бо-
гоявления. Те же, кто не мог далеко ходить, вновь 
поднимались на своё священное место Кiрестыг 
пил и здесь отмечали праздник.

Печегольское место богоявления  находится 
примерно в 2-2,5 км на юго-запад от аала Пече-
гол, в поле, недалеко от дороги, в виде кургана 
Тагарской археологической культуры (VIII-II вв. 
до н. э.), единственного на этом поле. В центре 
кургана имеется грабительский лаз, севернее него 
поставлен крест. У креста с северной же стороны 
лежат подношения от паломников в виде сладостей 
и овощей.

О самом богоявлении остались разноречивые све-
дения, однако все информанты сходятся в том, что:

1) богоявление произошло примерно в сере-
дине 1940-х гг.:

2) очевидцем события был бедный юноша-
пастух, который пас лошадей;

3) контакт состоялся наедине, без свидетелей; 
4) после этих событий боговидец подвергся 

гонениям со стороны советских властей.
При этом нужно отметить, что все наши инфор-

маторы родились в 1930-е гг. и сами богоявления 
не видели, а слышали о прошедшем событии от 
своих родителей, соседей и близких людей, что 
соответственно снижает достоверность их сведе-
ний. При этом ни один из них не смог вспомнить 
ни имени, ни фамилии главного героя события. 
При этом они хорошо помнят и передают сюжет 
феномена богоявления, различаясь только в не-
значительных деталях. 

Архивные материалы позволили нам уточнить 
и дополнить сведения наших информантов, т. к. 
событие такого масштаба не могло остаться не 
замеченным властями. По уточнённым данным 
«Таштыпское богоявление» произошло в 1926 г. 
(ОДНИ НАРХ. Ф. 1. Оп. 1. Д. 95. Л. 15,30; Ф. 1. 
Оп. 1, Д. 226. Л. 11). 

Сама история незамысловатая, бедный юноша-
пастух пас лошадей, недалеко от аала Печегол. 
В этот момент яркий свет озарил землю, в этой 
местности и с неба спустилось яркое свечение, 
настолько яркое и сверкающее, что глазам было 
невмоготу смотреть в ту сторону. Пастух мельком, 
боковым зрением заметил в этом свечении силуэт, 
напоминающий фигуру человека. Это был «Ху-
дай» (бог), и он начал разговаривать с пастушком 
и передал ему «откровение» о будущем на земле 
(ПМА – 2006).

По другой версии, пастух искал потерявшихся 
лошадей и увидел явление бога. Худай предстал 

принято подавляющим большинством населения 
только поверхностно, глубинных сдвигов в систе-
ме верований хакасов не произошло. Произошла 
синкретизация религиозных взглядов и убеждений, 
что привело впоследствии к феномену возник-
новения мест богоявлений. Дело в том, что вне-
дрение православия происходило на территории, 
имеющей свою древнюю историю, неповторимую 
культуру и сложную религиозно-мифологическую 
систему, ядром которой являются хакасские веро-
вания, состоящие из 2-х пластов: шаманистского и 
нешаманистского. Для отправления религиозных 
обрядов имелось большое количество сакраль-
ных мест, возникших в разное время и имевших 
различное культовое значение. На территории 
Таштыпского района также имеется несколько 
десятков культовых мест. Среди этих сакральных 
гор, выделяются:

гора Тигiр тайы (моления Небу), где почита-
лось Сияющее Синее Небо [Гладышевский. 1999. 
С. 22]  и Творцы (Чайаны/Пурханы) обитающие 
на нём;

горы и места, где проводили жертвоприно-
шения родовым горам (Таu тайыxаy таuлар) – 
Имxек таu, Чалбарт, Хара Хайа Паары и др.;

почитаемые горы, на которых спаслись мифи-
ческие предки хакасов во время различных экстре-
мальных событий – Пойзым таu (г. Бозя) и т.д.

Помимо гор почитанием пользовались и другие 
сакрализованные объекты:

археологические изваяния, стелы (кeзее) и от-
дельные особо почитаемые плиты курганов;

аномальные участки местности, где требова-
лось почтительное отношение к духам Хозяевам 
этой территории – Ээлiг чирлер, Iлiг тастаxаy 
чирлер.

Позднее к ним добавляются и места христиан-
ских поклонений – Худай тeскен чирлер (места 
богоявлений).

В данной статье мы рассматриваем относитель-
но недавно появившееся культовое места – Худай 
тeскен чирлер.

Эти места мало освещены в научной литерату-
ре применительно к Хакасии. 

По нашим сведениям, в нижнем течении реки 
Таштып имеются два таких места: у аала Печегол 
(хак. Пiчi хол) и у аала Усть-Таштып (хак. Таштып 
пилтiрi). Как утверждают наши информаторы, это 
два разных случая «богоявления» и они известны 
местным жителям преклонного возраста. Причём 
усть-таштыпская история известна меньшему 
числу людей, в основном местным жителям, либо 
выходцам из этого села. В виду ограничения темы 
нашего исследования границами Таштыпского 
района РХ, мы рассмотрим только Богоявления у 
аала Пiчi  хол (Печегол). При этом подчеркнём, что 
эти сакральные места были взаимосвязаны друг с 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 75

перед ним в ярких лучах света на белом коне и в 
белых одеяниях. И, якобы, повелел исполнить три 
его наказа:

1) собрать здесь народ (для молений);
2) отметить круг (границу свечения) – как ме-

сто проведения обряда;
3) установить крест (высотой 3 метра) (ПМА 

– 2006).
Жители окрестных деревень, как русские, так 

и хакасы, восприняли чудо и стали приходить на 
моления. Собирались на христианские право-
славные праздники Троицу и Вознесение, причём 
на праздник Вознесения собирались с вечера и 
молились всю ночь, утром следующего дня рас-
ходились по домам.

Хотя сами информаторы богоявления не ви-
дели, но слышали о нём от своих родителей и 
близких людей. Остались невыясненными имя и 
фамилия пастуха, а также о чём с ним говорил бог 
(ПМА – 2006). 

Первоначальный большой деревянный крест 
был уничтожен и взамен нему верующие поставили 
небольшой металлический крестик, высотой при-
мерно 50 см, чтобы издали не бросался в глаза.

Все эти действия и сам факт появления но-
вого культового места не вписывались в рамки 
официальной политики и были встречены крайне 
враждебно. Официальные власти восприняли 
«Таштыпское богоявление» (и, возможно, не без 
основания), как хорошо продуманную и тонко про-
ведённую антисоветскую акцию православного 
духовенства, а также зажиточной части населения. 
Для выяснения обстоятельств и дальнейших дей-
ствий в июне 1926 г. в Таштыпский район были 
направлены «товарищи» Михайлов (представи-
тель Хакасского Окружного комитета ВКП (б)) и 
Салтыков (сотрудник ОГПУ) (ОДНИ НАРХ. Ф. 1. 
Оп. 1. Д. 95. Л. 15). 

Начались гонения на боговидца и его сторонни-
ков, а таких было немало, большинство взрослого 
населения окрестных аалов и деревень поверили в 
явление бога. По сведениям информантов, юношу 
схватили и посадили в тюрьму, где он подвергался 
пыткам, его ставили ногами на гвозди и т. д. Но, 
сломить его, по мнению информаторов, не уда-
лось, в конце концов, его отпустили. Он вернулся 
и благополучно жил до своей смерти вниз по реке 
Таштып (ПМА – 2006). 

Но  и после такого развития событий народ 
продолжал собираться на праздники Троицы и 
Вознесения. В 80-е и 90-е гг. XX в. проведение 
этих мероприятий возглавили Чебодаев Опичек, 
житель с. Нижний Матур и житель с. Таштып, 
фамилия которого не сохранилась. При проведении 
этих праздников они повязывали головы чёрными 
платками, что ещё раз подчёркивает синкретизм 
данного культа, т. к. тёмные платки иногда исполь-

зовались хакасскими шаманами при проведении 
своих обрядов.

Наши информанты помнят, что сюда же при-
носили икону из с. Усть-Таштып. Помимо этого, 
сюда приходили в засушливые годы и просили у 
бога послать им дождя. По утверждению информа-
торов, после прочтения молитв на небе обязательно 
появлялись чёрные тучи и шёл дождь. 

Эти действия не остались не замеченными 
властями и вызывали у них крайнее раздражение 
вплоть до 90-х гг. XX в. Доходило до того, что 
на эти мероприятия приезжала милиция и при 
помощи плетей разгоняла верующих. Народ раз-
бегался и прятался по окрестным логам и оврагам, 
как только милиционеры и коммунисты уезжали, 
верующие вновь собирались и продолжали свои 
моления. 

Праздники начинались с того, что ведущие, 
обозначали круг при помощи воткнутых в землю 
деревянных палок. Они обозначали границу света, 
шедшего от бога, вокруг которого богомольцы со-
вершали 3 круга вокруг креста (места, где спустил-
ся бог). Только пройдя по кругу, люди подходили 
к кресту, молились, ставили свечи и принесённые 
для освящения воду и продукты, которые после 
этого считались освящёнными (ПМА – 2006).

Домой брали немного земли с этого места, она 
считалась освящённой, и её рассыпали по углам 
дома, ограды и хозяйственных построек. Считая, 
что это оберегает жилище от действий злых сил 
(ПМА – 2006).

В годы правления коммунистов данное место 
было решено распахать, дабы отвадить потоки 
богомольцев. По преданию был найден некто  
Г. Карамашев, который согласился на это действие, 
но после этого он прожил недолго, вскоре его до 
смерти забодал бык (ПМА – 2006).

С падением советской власти в 1991 г. наступило 
время свободы совести и отправления религиозных 
культов. Но  по стране распространился бандитизм. 
И в 1995-1996 гг. на очередные моления, со стороны 
с. Нижний Имек приехала машина с рэкетирами. 
Бандиты начали отнимать у паломников деньги, 
ценные вещи. У организатора молений из с. Таш-
тып  тоже попытались отнять деньги, но он сумел 
отстоять их, но сумку со свечами и др. принадлеж-
ностями всё же отняли (ПМА – 2006).

После этого случая народ из дальних мест стал 
приходить реже, а после смерти ведущих и людей 
старшего возраста и возможно из-за открытия 
большого количества церквей, поток верующих со-
кратился ещё сильнее. Но, несмотря на это, жители 
окрестных селений, как хакасы, так и русские, при-
ходят сюда на Троицу и Вознесение. А, примерно 
в 2000-2001 гг. на этом месте был поставлен дере-
вянный крест высотой примерно 3 м, поставили 
его богомольцы из г. Абакана (ПМА – 2006).



76 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Примерно в 50-ти метрах от кургана с крестом 
находится второй крест – железный. Он первона-
чально стоял на кургане. Когда коммунисты реши-
ли распахать курган, верующие перенесли его на 
край поля и обложили камнями, где он и стоит до 
сих пор (ПМА – 2006). 

Жёсткие, а порой жестокие социальные, по-
литические и экономические эксперименты, 
проводимые Советским государством, привели к 
резкому ухудшению положения населения, как в 
экономическом, так и психологическом планах, а 
также его полной дезадаптации в идеологической 
сфере (потеря старых ценностей и необретение 
новых), нарастающему ощущению безысходности. 
Всё это усугублялось отсутствием привычного 
утешения в лице традиционных конфессий, т. к. 
новое государство пыталось искоренить все рели-
гии, а в РПЦ ситуация усугублялась внутренней 
борьбой «обновленцев» и «тихоновцев». Возмож-
но, что всё это и привело сначала к появлению, а 
потом популярности новой по форме морально-
психологической, но старой по сути «отдушине» 
в лице нового культа – Худай тeскен чир. 

И хотя все сведения указывают на доминирова-
ние в новом культе христианских элементов – это и 
символика, и атрибутика и отправление культа.

Но, на наш взгляд, немалую роль сыграли и 
хакасские религиозные традиции. Именно их влия-
ние,  как представляется нам,  и привело к синкре-
тизму обрядности жителей долины реки Таштып, 
с одной стороны христианской православной, а с 
другой – древней хакасской – отправлению культов 
на лоне природы (на горах и урочищах), проведе-
ние обрядов с обязательным разжиганием костров. 
Интересно и то, что «богоявление» произошло 
на курганах, которые хакасы считают могилами 
своих предков, что и дало в конечном итоге такую 
необычную форму проявления религиозности 
в условиях борьбы государства с православной 
церковью и с другими религиями.

Список литературы:
Асочакова В. Н. Христианизация хакасов в XVIII 

веке – 1861 г. (до образования Енисейской епархии). 
Абакан: Изд-во  ХГУ им. Н. Ф. Катанова, 2008. 248 с. 

Бутанаев В. Я. Бурханизм тюрков Саяно-Алтая.  
Абакан: Изд-во ХГУ им. Н.Ф. Катанова, 2003.  260 с. 

Гладышевский А. Н. К истории христианства в Ха-
касии.  Абакан: ООО «Фирма «Март», 2004.  136 с.

Гладышевский А. Н. Степан Дмитриевич Майнага-
шев. 1886 – 1920. Очерк жизни и деятельности. Абакан: 
Изд-во ХГУ им. Н.Ф. Катанова, 1999. 64 с.

Коваляшкина Е. П. «Инородческий вопрос» в 
Сибири в концепциях государственной политики  и об-
ластнической мысли: автореф. дис. … канд. ист. наук.  
Томск, 2000.  21 с. 

Источники:
ПМА (полевые материалы автора) – 2006 г., Чебо-

даева Вера Степановна, 1938 г.р., сагайка, сjjк Читi 
пeeр, аал Печегол.

ПМА – 2006 г., Карамашева Хызыyнара (Варвара) 
Петровна, 1933 г.р., сагайка, сjjк Туран, аал Печеy.  

ПМА – 2006 г., Карамашева Хызыyнара (Варвара) 
Петровна, 1933 г.р., сагайка, сjjк Туран, аал Печеy.  

ПМА – 2006 г., Чебодаева Вера Степановна, 1938 г.р., 
сагайка, сjjк Читi пeeр, аал Печегол.

ПМА – 2006 г., Чебодаева Вера Степановна, 1938 г.р., 
сагайка, сjjк Читi пeeр, аал Печегол.

ПМА – 2006 г., Карамашева Хызыyнара (Варвара) 
Петровна, 1933 г.р., сагайка, сjjк Туран, аал Печеy. 

ПМА – 2006 г., Чебодаева Вера Степановна, 1938 г.р., 
сагайка, сjjк Читi пeeр, аал Печегол.

ПМА – 2006 г., Чебодаева Вера Степановна, 1938 г.р., 
сагайка, сjjк Читi пeeр, аал Печегол

ПМА – 2006 г., Сагалков Николай (Инанай) Анано-
вич, 1955 г.р., сагаец, сjjк Сарыuлар, аал Печегол.

ПМА – 2006 г., Чебодаева Вера Степановна, 1938 г.р., 
сагайка, сjjк Читi пeeр, аал Печегол.

 Р. Мшенецкий

Православная молодежная миссия

в Хакасии

В статье определены направления работы 
Русской Православной Церкви среди молодежи.  
По мнению автора, одной из действенных форм 
работы с молодежью являются библейские круж-
ки. Далее описывается его методика проведения.

 R. Mshenetskiy

Orthodox youth mission in Khakassia

The article defines areas of work of the Russian 
Orthodox Church among young people. In the author’s 
opinion one of effective forms of work with youth is 
bible clubs. Hereafter its procedure is described.

Конечной и глобальной целью православной 
миссии в широком понимании является осущест-
вление изначального замысла Божия — теосис 
(обожение) всего творения. В более узком пони-
мании миссия есть деятельность по распростра-
нению православной веры, воцерковление людей 
для новой жизни во Христе Иисусе, Сыне Божием, 
и передаче опыта богообщения. Миссия редко 
ассоциируется в сознании обычного верующего с 
его личной обязанностью. В то же время Господь 
Иисус Христос оставил нам прямую заповедь: 
«идите, научите все народы» (Мф. 28, 19).

«За последние 800 лет Русская Православная 
Церковь никогда еще не оказывалась перед необ-
ходимостью совершения апостольской проповеди 
в таких масштабах, когда миссионерское поле во-
брало в себя миллионы людей, освободившихся 
из под ига безбожной идеологии, проживающих 
на громадных территориях, со своей культурно-



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 77

исторической спецификой. Возникла парадоксальная 
ситуация необходимости «второй христианизации» 
народов, живущих на территории пастырской ответ-
ственности Русской Православной Церкви и масшта-
бы этой «второй христианизации» беспрецедентны. 
Из этого явления вытекают многие особенности и 
задачи осуществления православной миссионерской 
деятельности. Среди важнейших из них можно вы-
делить миссию в молодежной среде. 

Миссионерская работа предполагает создание 
в приходах благоприятных условий для реализа-
ции православной молодежью своих творческих 
устремлений и потребностей, что предусматрива-
ет взаимное общение не только в храме, но и во 
внебогослужебное время. Для этого могут быть 
использованы летние лагеря, походы, форумы, 
паломнические поездки, группы помощи немощ-
ным членам прихода, организация традиционных 
праздников, проведение разовых акций и многие 
другие формы деятельности. Святейший Патриарх 
Московский и всея Руси Алексий II особо отме-
чал: «Мероприятия подобного рода побуждают 
молодежь взглянуть на Церковь иными глазами, 
увидеть в ней не строгого судью, а заботливую 
мать. Одновременно, благодаря такой деятель-
ности, укрепляются связи с ответственными за 
воспитание подрастающего поколения. Общество 
на деле убеждается в положительном социальном 
значении Церкви».

Для проведения миссии в молодежной среде 
необходимо иметь в виду следующие основные 
направления деятельности:

• приобщение к литургической жизни и во-
церковление молодых людей, недавно пришедших 
в Церковь;

• просветительская деятельность, направленная 
на формирование правильного представления о 
христианских ценностях;

• служению (трудовая помощь храмам, помощь 
ветеранам, немощным людям, переписка с заклю-
чёнными и др.);

• организация специализированной помощи 
молодым людям, попавшим в трудную жизненную 
ситуацию или различные виды зависимостей (на-
пример, частные личные беседы, интернет-форум 
с возможностью задать вопрос священнику, про-
граммы по реабилитации пострадавших от ал-
когольной, наркотической зависимости, а также 
бывших членов деструктивных сект).

В наше время особое внимание следует уделить 
молодежным организациям, их инициативе снизу, 
более плотной вовлеченности молодежи, мирян к 
различным видам церковного служения. При этом 
необходимо учитывать серьезную проблему со-
циальной инертности в молодежной среде. Очень 
важно сегодня вовлекать молодежь в просветитель-
скую работу. Такой путь православного свидетель-

ства открывает новые возможности: молодой ве-
рующий способен научить собственным примером. 
Юноша или девушка, занимающиеся молодежным 
служением, должны помогать людям двигаться к 
Богу независимо от того, достигли они сами вер-
шин духовного совершенства или нет. Необходимо 
всемерно поддерживать желание молодых прихо-
жан собираться вместе для чтения и обсуждения 
Священного Писания. Очень эффективным направ-
лением церковной молодежной работы являются 
паломнические поездки. Паломничества можно 
сделать одной из форм научения жизни по вере, 
особенно если они включают элемент молодежного 
общения и некоторую культурно-развлекательную 
составляющую, а также труд на благо Церкви.

 В Абаканской епархии многое делается в этом 
направлении. Такие формы епархиального миссио-
нерского служения, как молодежные православные 
форумы, паломнические поездки, молодежные 
приходские клубы с успехом реализуются у нас 
в течение многих лет, но важно идти вперед, не 
охладевать и не останавливаться на достигнутом. 
При этом мы стараемся активнее распространять 
опыт некоторых храмов по организации право-
славных лагерей, где наша молодежь могла бы 
вместе со священником продолжать свое познание 
Православия и вносить свой посильный вклад в 
возрождение родной православной культуры в 
среде хакасского этноса. Молодежь участвует по 
возможности в духовной жизни тех населенных 
пунктов Хакасии, где проводится православная 
миссия и свидетельство о Православии. Самое 
главное, нам нужно понимать, какие вопросы и 
проблемы волнуют молодых людей, и готовиться 
отвечать на их вопрошания. Мы остро понимаем, 
что нам нужно ежедневно духовно просвещаться, 
чтобы «всегда быть готовыми всякому, требую-
щему у нас отчета в нашем уповании, дать ответ 
с кротостью и благоговением» (1 Пет. 3, 15). Ну а 
для того чтобы понимать молодежь, необходимо 
научиться ее слушать. Молодежный потенциал 
можно задействовать в миссионерских целях: со-
действуя молодежным проектам, организациям, 
инициативам. Надо способствовать привлечению 
молодых людей к православной культуре. Это 
могут быть дискуссионные группы, например, 
для обсуждения современных социальных или 
культурных явлений и проблем. В нашей миссии 
мы не ждем, когда придут к нам, мы идем сами. 
При этом, слава Богу, священника сегодня часто 
ждут и готовы принять в различных молодежных 
организациях. Ждут слова пастыря, ждут и ваших 
предложений, вашего участия. Потому что про-
блемы, которые стоят перед нами очень серьезны: 
суицид, аборты, разводы, блудное сожительство, 
наркомания, алкоголизм, игромания, сквернос-
ловие, отчаяние, депрессия, иждивенчество. Без 



78 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Православной Церкви, к которой был остро причастен священник отец Иоанн Штыгашев, мы не сможем 
и мало-мало ослабить эти величайшие трагедии нашего общества.

Одной из действенных форм работы с молодежью являются библейские кружки, которые у нас 
еженедельно проходят в абаканском и саяногорском молодежных клубах.

Метод проведения кружка такой. Совместное изучение Священного Писания в малых группах про-
ходит путем обсуждения на основе эмоционально-личностного восприятия. На таких занятиях между 
относительно небольшим количеством людей происходит личное общение, подчиненное одной цели 
– встрече друг с другом и со Христом на глубоком, личностном уровне. Главная задача, которая реали-
зуется в таких группах, –это попытка воспринять Священное Писание как голос Божий, как обращение 
Христа Спасителя напрямую к сердцу человека. Поскольку Священное Писание – это откровение Божие, 
то читать, понимать, изучать его, прежде всего, необходимо на основе духовного опыта, на основе мо-
литвенного обращения к Богу. Именно этим обусловлена необходимость чтения Священного Писания 
в молитвенном духе, молитвенном настрое. Основы духовного опыта явлены в Священном Предании 
Церкви и переданы нам святыми отцами. Именно отношением к Преданию Церкви, к святоотеческому 
наследию и отличаются православные группы по изучению Евангелия от похожих кружков в западных 
христианских исповеданиях.  Первостепенным необходимым условием участия в евангельском круж-
ке является вера в то, что то, что мы сейчас читаем и обсуждаем, – действительно является словом, 
сказанным Богом человеку и человечеству через пророков и апостолов. Только тогда можно понять 
текст Священного Писания, когда мы примем его как слова, сказанные Живым Богом.  В обсуждении 
Евангелия участвуют все, ибо это есть проявление соборности, общий соборный духовный, молитвен-
ный и жизненный ответ Богу на обращенное Им к человеку слово. Если во время проведения встречи 
человек в своих размышлениях далеко отклоняется от церковного понимания читаемого отрывка, мы 
его направляем на верный путь. К каждому участнику относимся не только с уважением, но и с чут-
костью. Главное при чтении Библии – не торопиться, читать «с чувством, с толком, с расстановкой», 
чтобы каждое слово отложилось в сердце и в сознании человека. Одно из главных и важнейших правил 
обсуждения – регламент. Ведущий напоминает собравшимся о том, что евангельский кружок – это не 
театр одного актера и следует следить за временем своей речи. Участники евангельского кружка вы-
сказываются в духе взаимного уважения, по кругу, говоря от сердца. После того, как все выскажутся, 
идет дискуссия на обсуждение тех мыслей, которые только что были озвучены. 

Таким образом, евангельский кружок становится местом кристаллизации новой части молодой об-
щины Прихода храма. Участники евангельских кружков, или библейских групп, становятся друзьями, 
объединенными в Церкви вокруг Священного Писания. Честно сказать, мы, православная молодежь, 
хотим обратить весь мир в Православие, как и, всеми нами сегодня с любовью вспоминаемый, отец 
Иоанн Штыгашев. Его же Всемилостивый Господь да упокоит в селении с праведными!

User
Записка
две колонки



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 79

ИСТОРИЧЕСКОЕ ПРОШЛОЕ И НАСТОЯЩЕЕ НАРОДОВ САЯНО-АЛТАЯ

TAKASHI OSAWA, YURI ESIN 

New discovered ancient Turkic runic inscriptions 
and tamgas of the early Medieval period from the 
steppe near the Uitag Mountain

(On the basis of the Khakass-Japan joint expedition 
in the spring 2015)

ТАКАШИ ОСАВА, Ю. Н. ЕСИН

Новое открытие древних тюркских рунических 
надписей и тамг раннего средневековья в степи 
близ горы Уйтаг (По материалам совместной 
Хакасско-японской экспедиции весной 2015 г.)

Статья вводит в оборот предварительные ре-
зультаты изучения каменной стелы с рунической 
надписью, находившейся в степи возле горы Уй-
таг. Надпись выбита несколькими вертикальными 
строками на фрагменте стелы окуневской культуры 
конца III – начала II тыс. до н. э. Текст  может да-
тироваться концом IX-X  в. и является эпитафией. 
Он был посвящен воину, умершему в возрасте 73 
лет. Наибольший интерес представляет фрагмент 
текста, в котором сообщается, что в возрасте 19 
лет он принимал участие в успешной военной кам-
пании против тангутов. Рядом с текстом имеются 
изображения тамг.

 
One of the results of the Khakass-Japan joint 

expedition in 2015 became the discovery and study of 
the stone stele with a runic inscription near the Uitag 
Mountain in the South of Khakassia. The information 
about this stele lying in a steppe was received by Yu. 
Esin from V. Balakhchin in 2014. On the 30th of April 
2015 we discovered the stele on the edge of the plowed 
field 60 m southeast of motorway Abakan – Askiz 
at the 64th km. Location coordinates of the finding: 
N53°19.211', E 090°47.193'.

At the beginning of May 2015 the same stele had 
been examined by ethnographer V. Butanaev, who 
published brief information about it the same year 
[Butanaev, 2015]. From the June 2015 it has been being 
stored at Khakass National Museum of Local Lore.

After discovering of the stele we cleared its surface 
from lichen and soil, made a print of all four sides on 
paper. The stele is made of gray-brown sandstone, has 
measurements 246 x 60 x 45 cm. The stone’s surface 
was carefully pummeled, edges were rounded, that 
is why in section it has almost an oval shape. In the 
course of years long plowing of the field the stele was 
damaged from metal agricultural implements: on its 
surface there are numerous scratches, fractures; a part 
of superficial crust is totally lost. It is also possible 
that agricultural vehicles could remove the stele from 

that place where it had been erected as signs of the 
presence of burials near the place of the finding are 
not observed. Meanwhile the region of the finding 
is rich with various archaeological sites: at some 
distance from the stele there are barrows of the Tagar 
archaeological culture and on slopes of the Uitag 
Mountain burials of the Tashtyk culture and the Middle 
Ages are also recorded.

The study of the finding showed that this is a 
fragment (middle part) of the Okunev culture stele 
of the second half of the IIIrd – beginning of the 
IInd millennium BC. Initially, this stele was of a 
typical for the Okunev culture pillared shape with a 
compositional axis on a narrow vertical side, but on 
the existing fragment an anthropomorphous face is 
missing on this edge of the stone. Perhaps, a part of an 
initial composition is a circle with rays («solar sing») 
on one of wide edges. Then in the Early Bronze Age 
as well on a lateral (southern) wide side of the stele 
another anthropomorphous face was engraved. Only 
lower part with a mouth remained from it. A circle 
with four triangle rays was depicted under this face, 
the lower part of which was on a broken-off part. 
Nearby barrows of the Tagar culture were examined 
to find another parts of this stele, but without success. 
The case of reusing a stele of the Okunev culture for 
application of inscriptions during the Middle Ages is 
not isolated [Leont’ev et al., 2006].

The arrangement of lines of the runic inscription 
testifies to the absence of upper and lower parts of the 
Okunev stele when inscriptions were being made and 
a middle part was dug in upside down, as the result 
the lower part of the face on the wide side appeared 
at the top. According to the tamgas’ placement under 
the inscription on one of narrow sides it is possible 
to see the level up to which the stele was dug in. It is 
obvious that they were engraved just above the earth's 
surface.

We can see the ancient Turkic runic scripts on 
ever four sides of the stele. As long as we know, in 
many cases, among the nomad peoples, historical 
monuments are often reused in the later times as a part 
of new monuments such as the barrow enclosure, cist, 
or inscription, etc. So, in this case we can definitely 
say that this stone of the Okunev period is reused as a 
typical stone stele by the Kirghiz nomad people in the 
early medieval period. This is certainly supported by 
the fact that there are several typical early medieval 
tamgas for the Yenisei Kirghiz tribes. 

On the stele’s surface there are broken and 
weathering places in several lines, so it is not so easy 
to acknowledge and transliterate the runic scripts. 
Every line is written from the bottom to the top on 



80 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

this stele, that is, written from right to left sides. And 
the line moves from top to bottom. Runic scripts have 
a side of ca. 1,5 cm to 4 cm height. And we can say 
that these scripts are so similar with the other Yenisei 
runic scripts in the early medieval period.

T. Osawa researched the inscription. As the first 
step of trial reading, he transliterate, transcript and 
translate the runic text as follows:

[Transliteration]
Wide side (1)
(1) a z D a : e s z m a : T OQ W z : y e g i r m i: Y 

ši N D a : T ŋ W T : s ü d a : e l m k a : T W š W : B š 
L D m : r : ü l r d m : 

(2) Y G z : y r m z D a : a z D m a : Y G z : y r m 
z a : B W D W N m a : B W ŋ a : Q W Y D a : Q W nč 
Y m a : a z D m : a : Qī z m a : a z D m a : a s z m a : 
z D m a : s z m a : a z D m a :

(3) a z D m a : y r m a : Q W Y D a : Q W nč Y 
m a : ............z D m a : Q W Y D a : Q W nč Y m a: 
a s z m a :

(4) Y G z : y r m a : B W ŋ a : e s z m a : y r m a 
:........ nč Y m a : a z D m a :

(5) y r m z a : e s  m z a : Y G z : y r m a : B W ŋ a 
: e z D m a : s z m a : Y G z : y r m a : b ük m d m a : 
B W ŋ a : e s z m a : a z D m : Y G z : y r m z a:

(6) e s z m a : Y G z : y r m a : e s z m a : Q W Y 
D a : Q W nč Y m :ü z d a : W G L m a : b ök m d m 
a : e s z m a : Y G z : y r m a : e s z m a :

Narrow side(2)
(7) ü z a : t ŋ r i m a : T m a : B W ŋ a : r r d m n : 

T kü : b r m š : ny G z m D uq : b g m : a : e s z m : a 
: b ük m d m : a : e s z m a :

(8) (a z) D (m) : Q z G N D m a : l m k a : ü č s k 
z W N : Y ši m Q a : t g i : B (z) i : r : ü l r d m : 

(9) s z m a : Y G z : y r m a : k ük : t ŋ r i m k a : 
k ü n : Y Q a : z D m : e s z m a : Y G z y r m a : Q i z 
a : W G L i: l m k a :

(10) y r m z a : ü z a : t ŋ r i m(a s) z m : a : y r m 
a : z D m a : Qi z m a : Y G z : y r m a : T m a : b ük 
m d m : a : 

Wide side (3)
(11) Y i T a : y r m a : D R L D m : .... : Q W Y D 

a : Q W nč Y m a : a z D m a : Y G z : y r m : a : 
(12) ü z a : t ŋ ri m a : W z D(a) : e s z m a : Q W 

Y D a : Q W nč Y m a : 
(13) B W ŋ a
(14) e s z m a : y r m a : e s z m a : Y G z : y r m 

z a : y r m a : z D m a : 
Narrow side (4)
(15) e s z m a : Y G z : y r m a : Qi z m a : Q W nč 

Y m a : Q D š : g č m a : z D m a : e s z m: a :
(16) k ü ŋ l t p a nč a : e s z m a : b g m a : y r m a 

: e s z m a : š ŋ a : b ük m d m a :
(17) B W ŋ a : r T m : T W ny g n : Q W Y D a : 

Q W nč Y m a : y r m a : e l m a : W G l m a : B W ŋ 
: l m a : a z D m : a :

At first, we caused an attention to the existence 

of the two tamgas on the Narrow side (4). As long as 
we can now, tamgas originally indicate the symbol of 
the owner of the domestic animal, in the later period 
such as ancient Turkic Qaghanate and Eastern Uyghur 
Qaghanate, especially in the memorial monuments, 
tamgas can be used as the symbol of the authority or 
political power of the tribal leader or qaghan’s family. 
And since 840 when the Eastern Uighur Qagahnate 
was ruined by the Qirghiz army in Mongolia, among 
aristocratic peoples of the nomad people, tamga can 
be shown not only as the symbol of the sovereinity, 
but also as the personal identity in the epitaphs under 
the cultural influence of the tamgas of the Nishan 
type as in the contract documents of the medieval 
times [Osawa, 2010, p. 352–353]. Such functional 
exchange in tamga can be confirmed in the Yenisei 
epitaphs. According to my view, this text is consisted 
of 17 lines. So we can suppose that the 17th line by 
the side of tamgas can be final part of this text. From 
this reason, I concluded that the beginning part can be 
the 1st line of the Wide side (1). 

[Transcription]
Wide side (1)
(1) a z D a : äsizim a : toquz : yegirmi : yašïnda : 

Taŋut : südä : elimkä : tušu : bašladïm : er : ölürdim: 
(2) Yaγïz : yerimizdä : azdïm a : yaγïz : yerimiz 

a : bodunïm a : buŋa : quyda : qunčuyïm a : azdïm : 
a : qïzïm a : azdïm a : äsizim a : azdïm a : äsizim a : 
azdïm a :

(3) azdïm a : yerim a : quyda : qunčuyïm a : ............
azdïm a : quyda : qunčuyïm a : äsizm a:

(4) yaγïz : yerim a : buŋa : äsizim a : yerim a :.......
(qu) nčuyïm a : azdïm a :

(5) yerimiz a : äsiz ä : yaγïz : yerim ä : buŋa : azdïm 
a : äsizim ä : yaγïz : yerim ä : bökmädim ä : buŋa : 
äsizim ä : azdïm : yaγïz : yerimiz ä:

(6)äsizim ä:yaγïz : yerim ä : äsizim ä : quyda : 
qunčuyïm : özdä : oγlïm a : bökmädim ä : äsizim ä : 
yaγïz : yerim ä : äsizim ä :

(7) üza : teŋrim ä : atam a : buŋa : er erdämin : 
at kü :bermiš : anyγazmaduq : bägim : ä : äsizim : ä : 
bökmädim : ä : äsizim ä :

Narrow side(2) 
(8) (az)d(ïm) : qazγandīm a : elimkä : üč sekiz on 

: yašïmqa : tegi : bazï : er : ölürdïm : 
(9) äsizim ä : yaγïz : yerim ä : kök : teŋrimkä : 

kün : ayqa : azdïm : äsizim ä : yaγïz yerimä: qïz a : 
oγïla: elimkä :

(10) yerimiz ä : üza : teŋrim (äs)izim : ä : yerim ä : 
azdïm a : qïzïm a : yaγïz : yerim ä : atam a : bökmädim 
: ä : 

Wide side (3)
(11) yïta : yerimä : adrïldïm : .... : quyda : qunčuyïm 

a : azdïm a : yaγïz : yerim : ä : 
(12) üzä : teŋrim ä : özd(ä) : oγlïma :äsizim ä : 

quyda: qunčuyïm a : 
(13) buŋa



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 81

(14) äsizim ä : yerim ä : äsizim ä : yaγïz : yerimiz 
ä : yerim ä : azdïm a : 

Narrow side (4)
(15) äsizim ä : yaγïz : yerim ä : qïzïm a : qunčuyïm 

a : qadaš : egčim ä : azdïm a : äsizim: ä :
(16) köŋül tapïnča : äsizim ä : begim ä : yerim ä : 

äsizim ä : ešiŋ ä : bökmädim ä :
(17) buŋa : er atïm : ton yegän : quyda : qunčuyïm a 

: yerim ä : elim ä : oγlïm a : buŋ : elim ä : azdïm : a :
[Translattion]
(1)[...]: sorrowful, ah! In the nineteen years old, I 

led a benifit to my country in the Tangut army. I killed 
a worrier (of enemy).

(2) I lost his way (= died) from the brown earth, ah! 
My brown earth, ah! My tribal people, ah! I am pitty, 
ah! My princess in the valley, ah! I lost my way, oh! 
My daughter, ah! I lost my way, ah! I am sorrowful, 
ah! I am pitty, ah! I lost my way, ah! What a sorrowful, 
ah! I lost my way, ah!

(3) I lost my way, ah! My earth, ah! My daughter 
in the valley, ah! I am sorrowful, ah!

(4) My brown earth, ah! What a sorrowful, ah! I 
am sorrowful! My earth, ah! ...... My princess, ah! I 
lost my way, ah!

(5) Our earth, ah! I am pitty, ah! My brown earth, 
ah! I am pitty, ah! Oh, I lost my way, ah! I am pitty,ah! 
My brown earth, ah! I was not saticified, ah! I am pitty, 
ah! I am pitty!, Our brown earth, ah!

(6) I am pitty, ah! My brown earth, ah! I am pitty, 
ah! My princess in the valley, my son in the ravine, 
ah! I was not satisfied, ah! I am pitty, ah! My brown 
earth, ah! I am pitty, ah!

(7) Above the sky, my Tengri-God, ah! My father, 
ah! What a pitty, ah! For the manliness,it is said that 
they gave him name and fame. I did not badly lose 
my way. My beg, ah! I am sorrowful, ah! I was not 
satisfied, ah! What a pitty, ah!

Narrow side (2)
(8) I lost my way. I brought victory, ah! To my 

country. Up to my seventy three years old, I killed 
worriers distroying (the enemy’s army).

(9) What a pitty, ah! My brown earth, ah! To the 
blue sky (Tengri-God), ah! I lost my way, ah! My brown 
earth, ah! My father, ah! I was not satisfied, ah!

(10) Our earth, ah! Above sky (Tengri-God), 
what a pitty, ah! My earth, ah! I lost my way, ah! My 
daughter, ah! My earth, ah! My father, ah! I was not 
satisfied.

Wide side (3)
(11) I am sorroful. My earth, ah! I was seperated. 

...? In the valley, my princess, ah! I lost my way, ah! 
My brown earth, ah!

(12) Above my sky (= Tengri-God), ah! In the 
ravıne my son, ah! In the valley my princess,ah!

(13) What a pitty, ah!
(14) What a pitty, ah! My earth, ah! What a pitty, ah! 

Our brown earth, ah! My earth, ah! I lost my way, ah!

Narrow side (4)
(15) What a pitty, ah! My brown earth, ah! My 

daughter, ah! My princess, ah! Elder brother, my sister, 
ah! I lost my way, ah! What a pitty, ah!

(16) As long as I servise in my heart, what a pitty, 
ah! My beg, ah! My earth, ah! My earth, ah! What a 
pitty, ah! Your  comraide, ah! I was not satisfied.

(17) What a pitty, ah! My adult name is Tun Yegen. 
In the valley, my princess, ah! My earth, ah! My 
country, ah! My son, ah! What a pitty! My country, 
ah! I lost my way, ah!  

Notes and commentary 
As seen in this text, there are typical expressions 

for epitaphs such as äsizim, a, azdïm, bökme- and 
expressed sorrow feeling aparting from his family such 
as ata, qadaš, egč, son, daughter, princess, comrade, 
and spiritual existence such as sky (Tengri-God), 
brown earth and elim [Kormushin, 2008, p. 248–250]; 
his native country Qirghiz Qaghanate and this diseased 
person was Tun Yegen. From the content, it is so much 
interesting description as follows: 

Line 1. toquz : yegirmi : yašïnda : Taŋut : südä : 
elimkä : tušu : bašladïm : er : ölürdim : 

At first as for a terrn of T W S W, I translated here 
as a noun tusu ‘benefit, advantage’ [Clauson, 1972, p. 
554b–555a], so I can translate this place as that “I led 
a benefit to my country and I killed a worrier in the 
Tangut army” .

Here we can first confirm historical term Tangut 
from Yenisei epitaphs. This term is used for the 
nomad peoples named Xixia      in the second half 
of the ninth century AD in the southwestern region 
from the Huanghu River (the Yellow River). And 
the same shape of runic scripts can be confirmed 
as the conquered enemy under the ancinet Turkic 
Bilge Qaghan in the 24th line of the Bilge Qaghan 
inscription that built in 735 AD in the Khoshu Tsaidam 
steppe along the Orkhon River of Mongolia [Tekin, 
1988, p. 44–45]. But this stele was located in the 
Minusinsk Basin that can be regarded as a military 
centre of the Qirghiz Qaghanate, so we can suppose 
that this deseased man named Tun Yegen in the 17th 
line of this text went campaign against the Tangut 
army at his nineteen years old. This accident cannot 
be recorded in other historical sources, however, we 
should recognize this description as a historical fact. 
This historical accident can be dated after the Qirghiz 
army conquered the Orkhon Steppe, destroying the 
political heagemony of the Uyghur Qaghanate and 
established his military center in the Orkhon River. 
And then the Kirghiz army followed up a part of the 
Uighur group that followed Üge Qaghan, toward the 
South in the northern region of the Huanghe River in 
the border with the Tang dynasty.

Line 8. (az)d(ïm) : qazγandīm a : elimkä : üč sekiz 
on : yašïmqa : tegi : bazï : er : ölürdïm : (I lost my 
way (= died). I brought victory, oh! To my country. 

西夏 



82 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Up to my seventy three years old, I killed worriers, 
destroying (the enemy’s army).

In this place, we can know that this deceased man 
Tun Yegen lived up to seventy three years old and 
served his country as a worrier that had even killed 
enemy. From this fact, we can know that he has been 
fighting as a worrier for ca. from 19 to 73 years old, 
that is for 54 years.

Historical fact and construction date of this 
stele

As for the dating of this stele, we have a useful 
information from the text. Historically it is fact that 
Qirghiz Qaghan Azhe conquered and ruled his military 
center in the Orkhon Steppe in 840 year AD in the place 
of the Uyghur Qaghan. Histocal background of this 
accident and diplomatic negotiations with the Uighur 
and the Tang dynasty can be recorded in the Chinese 
source of the Tang dynasty named Huichangyipinji   

          compiled by Lideyu            that was a 
prime minister at the court of the Tang dynasty, and 
formal Chinese chronicle such as Tangshu         and 
Shijitsuguan                 [Okazaki, 1976; Zhou, 2006] 
and recently discovered classical Chinese epitaphs 
on the higher officials of the Tang dyansty [Iwami, 
Moribe, 2011; Murai, 2015]. 

From these Chinese sources, we can know that 
Qirghiz Qaghan often sent ambassaddors to the Tang 
dynasty and established close relations between two 
countries. This can be supported by the fact that Golden 
table boards that show the close diplomasy between 
Tang dyansty and Qirghzi Qaghan are discovered 
from Raykov village [Masumoto, 2011]. Moreover 
Qirghiz Qaghan tried to control the remainers such as 
the Chinese princess and other nomad peoples under 
the rule of the last Uyghur Qaghan. But at that time the 
Tang emperor did not allow the Uighur peoples enter 
his territory and he made the tribes such as shatuo tujue 
                       Šada Türk), later Tangut people deffend 
and control the Uighur peoples. But in ca. 847 year, 
this policy of the Tang dynasty became no longer 
valid, because a part of Tangut groups conqured the 
northern area of the Huanghe River and Ordos area 
with the Tibetan army. So the Tang emperor could 
not help changing his policy against the Tangut. 
From this political situation, we can assume that the 
Qirghiz Qaghan has continued freindly diplomacy 
with the Tang dynasty that had a close political and 
militarily relation with the Šada Türk army, and had 
a hostile against the Tangut people. The fact that the 
Tun Yegen of the Qirghiz worrier came to battle and 
got the victory against the Tangut army, as considered 
from the historical context mentioned above.

When did this incident occure? As we know that 
the Qirghiz conquerors went away from the Orkhon 
Steppe to the upper and middle of the Yenisei basin 
at the beginning of the 10th century as the result of 
the campaign of the Qidan’s army under the rule 

of Yaliapoji                       in 916 according to the 
historical description of Liaoshi [Chronicle of the Liao           
      daynsty, Vol. 217; Drompp, 2005]. 

So we can say that at least the Qirghz army did 
not exist in the middle Mongolian steppe in 916. As 
we read this runic text, a Qirghiz worrier Tun Yegen 
departed from the military center of the Orkhon steppe 
and campainged against Tangut until at least 906. So, 
we suppose that Tun Yegen battled with the Tangut 
army between 840 and 906. And he died at the age of 
73. From this, this stele was to be built in the period 
from 894 [840 + (73-19)] to 970 [916 + (73-19)].          
Conclusion

As we mentioned before, this Uitag stele can be 
built in the period from 894 to 970 for diseased Tun 
Yegen that has served his own country – Qirghzi 
Qaghnate – as a brave worrier for 54 years. By the 
17th line, we can see two tamgas and we can say one 
of them is typical  for Yenisei Qirghiz people in the 
early medieval period. We researched many steles of 
the Tagar culture barrows near the Uitag and found the 
same tamgas. Tun Yegen of the Uitag epitaph can be a 
native worrier of this place that has been ruled by the 
Qirghiz Qaghan in the period from the fourth quarter of 
the 9th to the third quarter of the 10th centuries AD.

References
Butanaev V. Ya. Novyi pamyatnik kyrgyzskoi 

runicheskoi pismennosti v Khakassii // Russia and 
the Orient: interaction of countries and peoples. 
Proceedings of the All-Russian Congress of Orientalists, 
dedicated to the 125-th anniversary of the outstanding 
Orientalist scholar Akhmed Zaki Validi Togan (Ufa, 
7–10 October, 2015). Book 1. Ufa: Institute of history, 
language and literature of the Ufa science centre of 
RAS, 2015. Pp. 365–366.

Clauson S. G. An Etymological Dictionary of 
Pre-Thirteenth Century Turkish. Oxford: Clarendon, 
1972. 

Drompp M. Tang China and the Collapse of the 
Uighur Empire. A documentary History. Leiden-
Boston: Brill, 2005. 

Iwami H., Moribe Y. Epitaph of Li Ke-yong in 
the Late Tang Period, Studies on the Inner Asian 
Languages XVIII (In Japanese), The Society of Central 
Studies, Toyonaka, 2003, pp.17-52,

Kormushin I. V. Tyurkskie Yeniseiskie Epitafii: 
Teksty i issledovaniya. Moskva, 2008.

Leont’ev N. V., Kapelko V. F., Esin Yu. N. 
Izvayaniya i stely okunevskoi kultury. Abakan, 
2006.

Murai K. Kyuuseikiuigurukaganhoukaijikiniok
erutounohokuhennseisaku (Tang China’s Northern 
Policy during the Collapse of the Uighur Kehanate) // 
Toyoogakuhoo, 90-1. Tokyo, 2008. Pp. 33–67.

Murai K. Kasei to Daihoku, kyuseikizenhannoto
uhokuhenhanchinn to yuubokuhei (Hexi and Daibei: 

会昌一品集 李徳裕 

唐書 

資治通鑑 

沙陀突厥（＝ 

耶律阿保機 

遼 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 83

The relations between the Local Military Authorities 
in a Peripheral Area of the Tang and Nomadic 
Troops during the First Half of the 9th Century) // 
Toyoshikenkyuu, 74-2, 2015. Pp. 47–82. 

Masumoto T. Eshcho raz k voprosy o mramornykh 
tablichkakh iz d. Raikova na r. Abakan –ikh polozhenie 
v istorii institutov i gosudarstvennosti dinastii Tan // 
Drevnie i sovremennye narody Yuzhnoi Sibiri: Yazik, 
Istoriya, Kul’tura (k 290-letiyu ekspeditsii D. G. 
Messershmidta), Materialy Mezhdunarodnoi nauchho-
prakticheskoi konferentsii 21–24 Sentyabrya 2011. 
Abakan, 2011. Pp. 54–67.

Okazaki T. Toodai Tanguut no Kenkyuu 
(Studies on the Tangut of the Tang dynasty). Kyoto: 
Toyooshikenkyuukai, 1972.

Osawa T. On Functional Changes of Tamga and 
Nishan-signs in the Old Turkic Period, Eds. Pim J. E., 
Yatsenko S. A., Perrin O. T. // Traditional Marking 
Systems, A Preliminary Survey. London: Dunkling, 
2010. Pp. 339–369.

Tekin T. Orhun Yazıtları. Ankara: Türk Dil 
Kurumu, 1988.

Vasil'ev D. D. Korpus Tyurkskikh Pamyatnikov 
Basseina Yeniseiya. Leningrad: Nauka, 1983.

Zhou I. Tandi tanhou (Tangut of the Tang dynasty), 
khuanxishihuandashueshubanshu. Keilin, 2006.

 [Chinese sources] 

Jitangshu: 旧唐書, Jiu Tangshu, (Old Chronicle of the Tang 

dynasty, 618–907), 200juan, by Liu Xu (887–946), completed in 

945, Zhonghuanshuju, Beijing, 1975. 

Xintangshu: 新唐書, Xintangshu,(New Chronicle of the Tang 

dynasty, 618–907), 225 juan, compiled by Ouyang Xiu (1007–

1072), Song Qi (998–1061and others in 1043–1060), 

Zhonghuanshuju, Beijing, 1975． 

liaoshi: 遼史 Liaoshi (history of Liao dynasty, 916-1125), 116 

juan,by Tuotuo, compiled in 1345, Zhonghuanshuju, Beijing, 

1974. 

huichangyipinji:会昌一品集 , reduced Lideyu of the Tang 

dynasty period, Sikutangrenwenjicongkan, 

Shanhaigujishubanshe, 1994. 

Jiuwudaishi: 旧五代史 Jiuwudaishi (Old History of the five 

dyansties, 907–960), 150 juan, compiled by Xue Juzheng, 

completed in 973, Chonghuanshuju, Beijing, 1976. 

Xinwudaishi 新五代史：Xinwudaishi (New History of the 

Five dynasties, 907–960), 74 juan, compiled by Ouyang Xiu, 

completed in 960, Chonghuashuju, Beijing, 1974. 

zizhi tongjian：資治通鑑(Comprehensive Mirror for Aid in 

Government), 294 juan, by 司馬光 Sima Guang (1019–1086) 

and others, presented to the throne in 1084, Chonghuashuju, 

Beijing, 1956.  

 

Р. М. Валеев, Д. Е. Мартынов, 
Ю. А. Мартынова, М. С. Минеева, 

В. Н. Тугужекова

Вновь открытые источники о научном 
путешествии Н. Ф. Катанова 

в 1889-1892 гг. в фондах Архива 
Русского Географического общества

В данной статье речь идет о неопубликованных 
материалах Национального архива Республики Та-
тарстан, которые собрал ученый-тюрколог, восто-
ковед в результате научных экспедиций по заданию 
Русского Географического общества (РГО). Авторы 
считают, что выявленные материалы в архиве РГО 
позволяют уточнить ранее  неизвестные сведения о 
жизни и деятельности Н. В. Катанова.

R.M. Valeev, D.Ye. Martynov, 
Yu.A. Martynova,M.S. Mineev, 

V.N. Tuguzhekova

Newly discovered sources about scientific 
trip of N.F. Katanov in 1889-1892 in 
collections of the Archive of the Russian 

Geographical Society

The article tells about unpublished materials of the 
National Archive of the Republic of Tatarstan, which 
were collected by a scholar-turkologist, specialist in 
oriental studies in consequence of scientific expeditions 
by order of the Russian Geographical Society (RGS). 
The author considers that identified materials in the 
RGS Archive let specify previously unknown data on 
N.F. Katanov’s life and activities.

Научное путешествие Н. Ф. Катанова в Юж-
ную Сибирь, Семиречье и Китайский Туркестан, 
совершённое в основной своей части в 1889- 
1892 гг. занимает важнейшее место в его научной 
биографии и судьбе. В настоящей работе речь 
пойдёт о том аспекте работ Катанова, который был 
связан с Русским Географическим обществом, от 
имени которого и совершалась экспедиция. Не-
смотря на то, что основная масса рукописных ма-
териалов так и не была оперативно опубликована, 
общий ход путешествия и ряд важнейших момен-
тов были запечатлены в печатных материалах. В 
первую очередь речь идёт о дневнике «Поездка 
к карагасам в 1890 г.», быстро увидевшем свет в 
«Записках Русского Географического общества по 
отделению этнографии» и 114-страничных «Пись-
мах из Восточного Туркестана», опубликованных 
в 1893 г. в «Записках Академии наук»1. Отчёт  

1Собственно, это были письма Н.Ф. Катанову В.В. Радлову. Извлечения 
из них по решению историко-филологического отделения Академии 
Наук от 9 января 1890 г. сначала издавались в форме приложений в 
академических «Записках», а затем были опубликованы в книге: Ката-
нов Н.Ф. Письма из Сибири и Восточного Туркестана [Приложение к 
73 тому «Записок Академии Наук»]. СПб., 1893. С. 10.



84 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Н. Ф. Катанова за 1890-1891 гг. публиковался в 
журнале «Живая старина». Материалы частного 
характера, большей частью касающиеся хакас-
ских племён и этнографических описаний уйгур 
оазисов Восточного Туркестана публиковались 
в различных периодических изданиях вплоть до 
начала ХХ в., однако после его переезда в Казань 
поволжско-татарская проблематика становится 
определяющей в его научном творчестве. Основ-
ной пласт лингвистических и фольклорных мате-
риалов Н. Ф. Катанова увидел свет ещё позже: в 
1903 г. по частям в «Учёных записках Казанского 
университета» публиковалась более чем 1600-
страничная диссертация «Опыт исследования 
урянхайского языка», а в 1907 г. его материалы 
по хакасам были опубликованы В. В. Радловым в 
издаваемых им «Образцах народной литературы 
тюркских племён».

Тем не менее, объём неопубликованных мате-
риалов оказывается намного большим. В Нацио-
нальном архиве Республики Татарстан сохрани-
лись рукописные тома с дневниками путешествия 
1890 и 1891 гг., подготовленные автором к печати, 
и черновые записи от 1892 г. Не меньшие объёмы 
текстов сохранились и в Петербурге. Так, в 2011 г. 
тувинские исследователи опубликовали рукопись 
«Очерков Урянхайской земли», также полностью 
подготовленных Н. Ф. Катановым к печати, но так 
и упокоившихся в Кунсткамере. Как показала по-
ездка Р. М. Валеева в Архив Русского Географиче-
ского общества, материалы, сохранившиеся здесь, 
не столь объёмны, но представляют колоссальный 
интерес с точки зрения предыстории путешествия, 
а также публикации научных результатов. 

В фонде Архива Всероссийской общественной 
организации «Русское Географическое общество» 
были выявлены следующие материалы:

Фонд 1-1888, опись 1, № 20;
Разряд 87, опись 1, № 15;
Разряд 90, опись 1, № 30.
Рассмотрим содержание этих материалов под-

робнее. 
Материалы дела № 20 фонда 1-1888 содержат 

в первую очередь переписку, касающуюся юриди-
ческого и финансового обеспечения готовящегося 
научного путешествия. Так, л. 1 этого дела пред-
ставляет собой расписку, датированную 11 ноября 
1888 г. в перечислении на его нужды 600 рублей в 
счёт расходов на период от 15 февраля того же года. 
Далее (л. 2) следует рукописный открытый лист, 
удостоверяющий за Н. Ф. Катановым звание лица, 
командированного в Монголию Советом Русского 
Географического общества. 

Начиная с л. 5 следуют три отчёта Н. Ф. Ката-
нова в РГО, написанные от руки на именных блан-
ках, два из которых с девизом «Член-сотрудник 
РГО» и один – «Кандидат Императорского Санкт-

Петербургского университета». Первый отчёт на 2 
листах (5 – 6 об) отправлен из Минусинска 3 марта 
1889 г.  Речь в нём идёт о поездке в Сагайскую 
степь в январе-феврале того же года и разборе 
архива Сагайской степной думы для получения 
статистических данных, требуемых для решения 
основной научной задачи Н. Ф. Катанова – «ис-
следовании остатков тюркских племён». Один из 
примечательных выводов, приведённых в отчете 
(л. 5 об): «… у тюрков полного обрусения ещё 
не произошло. <…> Несмотря на открытие двух-
классного училища в Аскысе, число грамотных 
инородцев не увеличивается». (Базой для своей 
экспедиции Н.Ф. Катанов избрал родное село 
Аскиз, в училище которого сам некогда получал 
начальное образование). На листе 6 об следует 
краткое описание уйгурских надписей, обнару-
женных по пути к селу Шалаболинскому, которым 
дана расшифровка и перевод. 

Второй отчёт на бланке РГО направлен 15 
апреля 1889 г. из села Усинское на 3 листах (л. 7 
-9) и касался первой попытки проехать на терри-
торию Тувы, которая тогда была частью Цинской 
империи. В этой поездке ему активно оказывали 
содействие пограничные власти Российской им-
перии. Сам Н. Ф. Катанов выдавал себя за пере-
водчика Устьинской пограничной заставы, сойота 
по национальности (л. 8). Здесь же фиксируются 
первые наблюдения за тувинским языком, который 
признаётся Н. Ф. Катановым родственным уйгур-
скому, однако в разговорном употреблении тувинцы 
использовали много монгольских слов (л. 8). На л. 8 
об синим карандашом подчёркнут абзац об ежегод-
ном потоке русских переселенцев в Туву на китай-
ской территории и сильном обрусении территории 
до хребта Танну-ола за последние 10-15 лет (там 
же). Матералы о тувинском языке были Катановым 
направлены в Академию наук (л. 9).

Самым большим по объёму (л. 11 – 16 об) 
является отчёт Н. Ф. Катанова от 16 сентября 
1889 г., отправленный из Аскиза на бланке Санкт-
Петербургского университета. Примечательно, 
что он написан карандашом, а не чернилами, но 
чётким, легко читаемым почерком. Отчёт был 
своевременно доложен отделению этнографии 
РГО и опубликован в «Известиях», о чём свиде-
тельствуют пометы наверху листа. Отчёт целиком 
посвящён поездке в Туву, окончившейся 27 авгу-
ста того же года. Рукопись подверглась авторской 
правке перед опубликованием, так, практически 
все записи на л. 12 об перечёркнуты красным ка-
рандашом, как имеющие слишком специальный 
характер (это перечисление перегонов на пути  
Н. Ф. Катанова с указанием расстояний). Точно так 
же перечёркнуты на л. 13, 13 об и верхней части 
л. 14 списки лиц, способствующих успешному 
путешествию и возвращению исследователя. На 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 85

л. 15 об зелёным карандашом вычеркнут абзац, 
посвящённый подозрениям тувинцев, что Н. Ф. Ка-
танов являлся разведчиком, присланным описать 
страну перед её переходом под «покровительство и 
управление Белого Царя». На л. 16 также зелёным 
карандашом вычеркнут пассаж о сильном мон-
гольском влиянии на разговорный язык тувинцев, 
живущих на склонах хребта Танну-ола и верховьях 
Умр-Кема. На финальном л. 16 об вычеркнуты тем 
же карандашом прошение о посылке денег и титул 
«Командированный Министерством народного 
просвещения».

Следующие материалы дела 20 (л. 17, 18, 18 
об, 20) касаются вопросов финансирования дея-
тельности Н. Ф. Катанова. Среди них выделяется 
машинописный документ от 18 августа 1890 г. 
(л. 20). Из предыдущих документов следует, что 
РГО ассигновало на его поездки по 800 рублей на 
два года, причём официально финансирование он 
получал также от университета и Академии наук. 
Письмом в Совет РГО от 10 июля 1890 г. Катанов 
запросил на следующий год 1000 рублей. По хода-
тайству отделения этнографии, РГО ассигновало 
600 руб. с уведомлением Академии наук, с тем, 
«что Академия признала бы возможным со своей 
стороны оказать пособие г. Катанову». Катанов 
ответил письмом от 7 января 1891 г. из с. Бахты 
на границе Российской и Цинской империи, уве-
домляя, что указанная сумма им получена. Далее 
говорилось, что он рассчитывал добраться до 
Хами и Кашгара, как только прибудут средства, 
обещанные Министерством народного просвеще-
ния (л. 21). Аналогичный документ от 23 августа 
1892 г. свидетельствовал о завершении поездки в 
Туркестан: Н. Ф. Катанов извещал Совет РГО о по-
лучении в Минусинске 350 рублей, ассигнованных 
Обществом (л. 24). 

О переезде Н. Катанова в Казань свидетель-
ствует краткое прошение в РГО от 22 января 1894 
г. о присылке отдельных оттисков его материалов, 
опубликованных в «Известиях РГО» (л. 25). Часть 
этих отдельных оттисков сохранилась в НА РТ и 
Научной библиотеке Казанского университета. Ещё 
один примечательный документ (л. 26, 26 об) от 20 
октября 1901 г. содержит прошение Н. Ф. Катанова 
в Совет РГО о предоставлении точных сведений 
об экспедиции в Сибирь и Туркестан вплоть до 9 
ноября 1893 г. – времени зачисления исследователя 
в Казанский университет. Сведения были необхо-
димы для включения в формуляр о продолжитель-
ности государственной службы (л. 26 об). В составе 
данного дела сохранился и черновик прошения 
Н. Ф. Катанова попечителю Казанского учебного 
округа от 18 июня 1902 г., который также касался 
включения периода от возвращения в Россию до 
зачисления на службу в Казани в служебный фор-
муляр. Аргументацией было то, что по Уставу РГО 

время, потраченное на составление отчётов, может 
быть зачтено как относящееся к государственной 
службе. Черновик написан чрезвычайно небреж-
ным, почти нечитаемым почерком (л. 27 – 27 об). 

Материалы дела №15 87-го разряда – это черно-
вик письма-отчёта от 15 января 1893 г. о поездке в 
Семиреченскую область. Черновик карандашный 
на тёмной (вероятно, обёрточной) бумаге, но до-
статочно легкочитаемый. Адресатом является 
А. В. Григорьев – секретарь РГО в 1883-1903 г. 
Письмо содержит хронологическое перечисление 
этапов путешествия, начиная с февраля 1891 г. 
до возвращения в Петербург 24 декабря 1892 г. 
Это письмо представляет существенный интерес 
для уточнения хронологии научного путешествия  
Н. Ф. Катанова. 

Наконец, в 90-м разряде сохранилось письмо 
вице-председателю РГО от 3 ноября 1891 г., отправ-
ленного из Чугучака (Синьцзян). На первой странице 
содержится благодарность за присылку паспорта, 
дававшего ему возможность беспрепятственного 
передвижения по китайской территории. Почти 
детективная история с получением паспорта была 
описана в одной из последних статей А. Н. Хохлова 
(1929-2015) [Хохлов. 2013]. Основная часть пись-
ма посвящена разновидностям медных монет, 
обращавшихся на территории Китайского Турке-
стана. Позднее сведения, положенные в основу 
этого письма, были использованы в публикациях  
Н. Ф. Катанова на нумизматическую тему [Ката-
нов. 1896. Вып. 6; Катанов. 1896. Вып. 4].

Выявленные в архиве РГО материалы по пу-
тешествию Н. Ф. Катанова в Южную Сибирь и 
Туркестан, безусловно, заслуживают немедленного 
опубликования. Они в ряде случаев позволяют 
уточнить ранее известные сведения, а также вос-
полнить пробелы в напечатанном при жизни Ни-
колая Фёдоровича его документальном и научном 
наследии. Это особенно важно в условиях, когда 
отсутствует сколько-нибудь полное собрание тру-
дов Н. Ф. Катанова, а его разнообразное наследие 
в ряде случаев не только не описано, но даже и не 
выявлено должным образом. 

Список литературы:
Катанов Н.Ф. Нумизматическая коллекция И. А. Из-

носкова // ИОАИЭ. 1896. Т. XIII. Вып. 4. С. 290-315.
Катанов Н.Ф. О двух кашгарских монетах // ИОА-

ИЭ, 1896, т. XIII. Вып. 6. С. 528-529. 
Хохлов А. Н. Поездка Н.Ф. Катанова в Северо-

Западный Китай в 1890–1892 гг. и его труды по исла-
моведению // Архив рукописей китаистики. Т. II / сост.  
А. И. Кобзев, отв. ред. А. Р. Вяткин. М.: Наука-Восточная 
литература, 2013. С. 327-355.



86 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

М. С. Каташев

К вопросу о состоянии лесного фонда 
Алтайского горного округа на начальном 
этапе реформирования производственно-

хозяйственного комплекса Кабинета 
(80-е гг. XIX в.)

Статья посвящена изучению использования 
лесных ресурсов Алтайского горного округа в 80-е 
годы XIX в. Показаны основные меры по улучше-
нию хозяйствования в лесах Кабинета и усилению 
контроля за их использованием. Освещены послед-
ствия бесконтрольных рубок. Установлено, что 
экологический фактор сыграл немаловажную роль 
в реформировании лесной отрасли Алтайского 
горного округа.

M. S. Katasev

To a question on the status of forest 
resources of the Altai mining district in the 
initial stage of the reform of the production 

complex of the Cabinet (80-ies. In the 
XIX.)

The paper studies the use of forest resources 
of the Altai mining district in the 80-ies of the XIX 
century. Illustrates the main measures to improve 
the management in the forests of the Cabinet and the 
strengthening of the control over their use. Highlighted 
the consequences of uncontrolled felling. It was found 
that environmental factors played an important role 
in the reform of the forest sector of the Altai mining 
district.

Проблема использования природных ресурсов 
Сибири начала рассматриваться публицистами, 
общественными деятелями, учеными дореволюци-
онной России в XIX в. Подчеркивая благотворную 
роль колонизации для Сибири и для населяющих ее 
коренных народов, авторы, тем не менее, выражали 
тревогу за будущее природных богатств Сибири.  
Побывав в Сибири, путешественники оставили 
свидетельства хищнического использования лесов 
на первых этапах колонизации. Причины этого не-
гативного процесса, по мнению авторов, носили 
объективный характер и заключались, в первую 
очередь, в земельном просторе и в небольшой 
плотности населения. Указанные обстоятельства 
порождали в крестьянах наивную уверенность в 
неограниченности природных богатств края.

В советский период проблема лесопользования 
в Сибири и на Алтае не получила отдельного це-
лостного изучения. Она рассматривалась большей 
частью как составная часть основных тем истории 
Сибири периода капитализма, которые имели фун-
даментальное значение. К ним, в первую очередь, 

следует отнести: аграрное развитие; переселенче-
скую политику; крестьянское природопользование 
и др. По указанным проблемам накоплен огромный 
пласт исторических работ, в ряде из которых за-
трагивалась тема лесопользования на Алтае.

В 1990-е гг. сибирские историки приступили к 
ее всестороннему изучению. В последние двадцать 
лет появились работы по истории лесного хозяй-
ства. Рассматривались различные аспекты указан-
ной темы: охрана леса [Тяпкин. 2005], управление 
и хозяйственная деятельность [Соболева, Разгон, 
1997] и др. Обобщающим трудом по истории лес-
ного хозяйства в Алтайском горном округе стала 
диссертация Е. А. Карпенко [Карпенко. 2013].

В данной статье предпринята попытка осветить 
экологический аспект эксплуатации лесных ресур-
сов на Алтае в начальный период реформирования 
производственно-хозяйственного комплекса Каби-
нета в 80-е гг. XIX в.

Промышленность округа долгое время была 
представлена единственной отраслью – горно-
металлургическим производством. Лесная отрасль 
носила вспомогательный характер, как поставщик 
топлива на кабинетские сереброплавильные за-
воды. Приписанные к заводам близлежащие леса 
вырубались на топливо. Но уже с середины XIX в. 
горная промышленность потеряла былое значение 
вследствие падения мировых цен на серебро и 
истощения лесосырьевой базы заводов. В 1883 г. 
окружной лесничий отмечал противоречивая меж-
ду горным и лесным ведомством, подчеркивая, что 
«лесничие заботятся о будущем, а горные инже-
неры – о настоящем», для которых главной целью 
являлась поставка дешевого горючего для горных 
заводов. Лесничие же настаивали на равномерном 
распределении рубок по всей эксплуатационной 
территории, а не только вблизи рудников. 

Основными потребителями леса оставались 
горные заводы и население округа. Однако с тече-
нием времени преобладающее место в пользовании 
лесом перешло к крестьянам. В июле 1865 г. было 
разрешено переселение в округ, и Кабинет пред-
принимает меры по упорядочиванию пользования 
лесом на своих землях. Распоряжением от 31 авгу-
ста 1867 г. крестьянам, водворенным на владельче-
ских землях, разрешался бесплатный отпуск леса. 
На крестьян возлагались оброк в размере 6 рублей, 
повинности по опалке леса и по тушению пожаров 
(ГАКК. Ф. 4. Оп. 1. Д. 3993. Л. 2, 13). 

С течением времени население в округе уве-
личивалось, возрастала и потребность в лесо-
материалах. Переселенцы же, большей частью, 
водворялись в тех борах, которые «и так были 
истощены». 

При этом наблюдалось истощение лесосырье-
вой базы заводов для обеспечения их топливом. 
Так, по признанию правления округа, до 1883 г. 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 87

поставил ряд вопросов, имевших, по его мнению, 
первостепенное значение: улучшение работы лесо-
охраны; пересмотр норм бесплатного отпуска леса; 
усиление мер по тушению пожаров; устранение 
канцелярщины; устройство земельной аренды и 
т. д. При открытии заседания Главный окружной 
лесничий отметил «неотрадное положение», в 
котором леса округа оказались к 1884 г. (ГАКК.  
Ф. 3. Оп. 1. Д. 998. Л. 1,10). В ряду  наиболее 
важных решений съезда принималась мера по 
ограничению отпуска леса из боров до меры «дей-
ствительной потребности», определив норму от-
пуска по каждому бору, исходя из состояния лесов. 
Из истощенных боров предлагалось прекращение 
отпуска, предписывалось немедленно приступить 
к сохранению существующих лесов. Практика 
бесплатного отпуска леса называлась главной 
причиной истощения лесного фонда. Сокращалась 
норма выдачи лесоматериалов с 50 до 7 бревен, а 
в некоторых наиболее истощенных борах отпуск 
леса прекращался (обзор деятельности округа за 
пятилетие (1911-1915). Барнаул. 1916. с. 109). 

Основным потребителем леса оставалось кре-
стьянское население. В 1888 г. валовая продукция 
всего годового отпуска леса составляла: по заводам 
и рудникам 6%, бесплатный отпуск крестьянам – 
70% всего объема отпущенного леса, а к 1892 г. 
доля отпуска леса крестьянам возросла до 90 % 
(ГАКК. Ф. 3. Оп. 1. Д. 3993. Л. 12). 

Кабинет стоял перед необходимостью огра-
ничения бесплатного отпуска леса и усиления 
контроля над его использованием со стороны 
населения. Так, платный отпуск леса с 1888 г. 
запрещалось производить в летний сезон, нор-
мы отпуска определялись исходя из степени со-
хранности каждого бора. Например, для боров 
Касмалинского, Озерского, Барнаульского норма 
отпуска леса сокращалась до 4 бревен на двор (об-
зор деятельности округа за пятилетие (1911-1915). 
Барнаул, 1916. с. 109).  В этом же 1888 г. вышло 
«Положение о сбережении лесов», в соответствии 
с которым увеличивались штаты лесной охраны, 
повышалось жалование – зарплата для лесников 
составила 60-120 руб., а для объездчиков – 120-240 
руб. Одновременно вводился жесткий отбор при 
устройстве в лесную охрану (ГАКК. Ф. 3. Оп. 1. 
Д. 998. Л. 14).  

Предпринимались меры и по учету лесного 
фонда Алтайского округа. С 1885 по 1895 гг. велись 
лесоустроительные работы в степных борах. Од-
нако лесоустройство было неэффективным ввиду 
несовершенства съемки и слабой квалификации 
участников экспедиций (ГАКК. Ф. 4. Оп. 1. Д. 
3993. Лл. 36, 44). 

Работа по тщательному лесоустройству лесов 
округа переносилась на будущее.

Итак, к 1880-м гг. Кабинет пришел к осознанию 

на состояние лесов со стороны администрации 
округа «не обращалось никакого внимания, леса 
эксплуатировались без всякого ограничения и 
учета, вследствие чего «большая часть непроходи-
мых боров была близка к полному уничтожению». 
Локтевский бор был «истреблен почти полностью, 
за исключением молодой поросли». Не в лучшем 
состоянии находились боры Барнаульский, Шуль-
бинский, Сростинский, Змеиногорский. Между 
тем из-за истощения значительной территории 
лесного фонда, возможности удовлетворения 
крестьян лесоматериалами не превышали 10 % 
от потребности в лесе (ГАКК. Ф. 3. Оп. 1. Д. 998.  
Л. 12, 19). При этом плотность населения непре-
рывно возрастала, а приостановить рост незакон-
ных порубок не представлялось возможным ввиду 
малочисленности лесной стражи. В черневых 
лесах ее числилось незначительное количество, а 
в стойбищах коренного населения ее не существо-
вало. Лесная стража охраняла только леса, которые 
традиционно являлись объектом эксплуатации, 
но и здесь обнаружить порубки было невозможно 
ввиду большой территории объезда. 

Большую роль в сокращении лесопокрытых 
площадей играли пожары. Они наносили гораздо 
больше вреда, чем самовольные порубки. При-
чиной пожаров в большинстве случаев являлись 
весенние палы, пускаемые крестьянами для удо-
брения пашни. С ростом населения эта опасность 
была сведена к нулю ввиду уменьшения площади 
свободных земель, повышению контроля со сто-
роны общины за лесами.

В 1883 г. окружной лесничий П. Фролов, указы-
вая на тяжелое состояние лесов округа, предложил 
дополнить правила 1867 г. Уже в конце 1883 г. 
Главное управление округа приступило к сокра-
щению бесплатного отпуска и определению нормы 
отпуска для расстроенных порубками боров. Были 
приняты меры административно-управленческого 
характера, направленные на улучшение охраны 
и использования лесов округа. В этом же 1883 г. 
была проведена административная реформа, в 
результате которой лесные округа ликвидирова-
лись, а вместо их вводились арендные районы и 
лесничества. Было организовано 9 лесничеств: 
Барнаульское, Томское, Салаирское, Змеиногор-
ское, Локтевское, Павловское, Сузунское, Бийское 
и Обское и 12 подлесничеств. Позже количество 
увеличилось лесничеств за счет их дробления и 
уменьшения территории контроля. Было создано 
новое Кузнецкое лесничество, занимавшее терри-
торию современных Хакасии и Шории. 

В условиях истощения лесного фонда округа 
Кабинет предпринял ряд мер с целью сохранения 
лесов и упорядочения ведения лесного хозяйства 
в них. На состоявшемся в ноябре 1884 г. съезде 
лесных чинов округа Главный окружной лесничий 



88 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

необходимости упорядочения ведения лесного хо-
зяйства на территории Алтайского горного округа. 
С 1883 г. предпринимались меры по улучшению 
лесоохранного дела: увеличение количества лесни-
честв; повышение жалования лесной страже и уже-
сточение набора; ограничение объемов бесплатного 
отпуска леса крестьянам; определение норм отпуска 
леса исходя из состояния лесного фонда территории 
и т. д. Данные меры были во многом мотивированы 
стремлением Кабинета в расширении источников 
доходов в условиях падения горного производства. 
Однако первые шаги Главного управления округа, 
направленные на улучшение лесного дела, были во 
многом обусловлены истощением лесного фонда и 
стремлением сохранить оставшиеся леса. В данном 
случае экологический фактор сыграл немаловаж-
ную роль в начале реформирования лесной отрасли 
Алтайского горного округа.

Список  литературы:
Карпенко Е. А. История лесного хозяйства Алтай-

ского (горного) округа в 1830 – начале 1917 г.: автореф. 
дис… канд. ист. наук. Барнаул, 2013. 24 с.

Разгон В. Н., Соболева Т. Н. Очерки истории ксаби-
нетского хозяйства на Алтае. Вторая половина XVIII-
первая половина XIX вв. Управление и обслуживание 
Монография. Барнаул: Изд-во АлтГУ, 19397. 258 с.

Тяпкин М. О. Охрана лесов Томской губернии во 
второй трети XIX – начале XX вв.: автореф. дис… канд. 
ист. наук. М., 2005. 24 с.

А. П. Шекшеев 

Неизвестный сибирский Корнилов 
и его поход. 

	 Эпизод Гражданской войны	

Представленное здесь сообщение рассказывает 
об одном из героев и эпизоде вооруженной борьбы 
между крестьянскими повстанцами, возглавляе-
мыми бывшими белыми офицерами, и советскими 
войсками на территории Енисейской и Томской гу-
берний, состоявшейся  в начале 1920-х гг. Устраняя 
политическую окраску и обобщая сказанное пред-
шественниками,  автор предлагает читателям 
познакомиться со всеми имеющимися версиями 
о прошлом облике  Олиферова, а привлекая новые 
архивные документы, – и с более полным освеще-
нием его повстанческой деятельности.  

V. P.  Sheksheev 

Unknown Siberian Kornilov and his 
campaign. 

The episode of the Civil war

The message tells about one of the characters and 
episodes of the armed struggle between the peasant 

rebels, led by former white officers, and Soviet troops 
on the territory of the Yenisei and Tomsk provinces, 
held at the beginning of 1920-ies. Eliminating political 
overtones and summarizing the predecessors, the 
author offers the readers to get acquainted with all 
available versions of the past shape Oliferova with 
the attraction of new archival documents with more 
complete coverage of his rebel activities.

Изучая или интересуясь историей Гражданской 
войны в России, нельзя не вспомнить генерала 
Лавра Георгиевича Корнилова, вышедшего с не-
большим воинством в Ледяной поход, погибшего 
на Кубани и тем самым  начавшего Белое движе-
ние. Между тем немногие знают, что в Сибири 
был человек схожей судьбы, но так и оставшийся 
почти безымянным… 

Год 1920-й для Енисейской губернии оказался 
неурожайным. Между тем  Сибревком во испол-
нение постановления Совнаркома «Об изъятии 
хлебных излишков в Сибири» 20 июля принял 
декрет, которым обязал крестьян приступить к 
обмолоту и сдаче имеющегося хлеба. Через месяц 
началась развёрстка по заготовке хлеба, мяса и др. 
продуктов. Следом, в  сентябре того же года, была 
объявлена  мобилизация в армию призывников 
1899 -1900 гг. рождения и бывших унтер-офицеров, 
лишавшая крестьянские хозяйства основной ра-
бочей силы.

Селения, расположенные по тракту севернее 
губернского города, на енисейском левобережье 
Красноярского уезда и разорённые проходившими 
частями Красной армии,  ответили скрытым вол-
нением и недовольством, переросшим в середине 
октября в восстание. Ночью 11-13 октября унтер-
офицеры в прошлом и призывники с. Минино, 
милиционеры и служащие Шерчульского волост-
ного исполкома скрылись в тайге, а за ними от 
мобилизации отказались крестьяне Зеледеевской, 
Сухобузимской, Погорельской и Шилинской во-
лостей. 11 октября недовольные агитацией, про-
веденной представителем Красноярского гарнизон-
ного политотдела, мобилизованные скрылись из  
с. Зеледеево. 12 октября к восставшим примкнули 
мобилизованные жители д. Ивановки, находив-
шиеся под руководством бывшего колчаковского 
милиционера Плахонина. Силы повстанцев, со-
средоточенные в районе Зеледеево и Минино, 
насчитывали 500 человек при семи пулеметах. 
Одновременно крестьяне решили не выполнять 
подводную повинность по доставке дров на Зна-
менский стекольный завод и почти по всему уезду 
прекратили ссыпку хлеба и вывоз в город фуража 
[Шишкин. 1997.  С. 506, 520-521]. 

Иные мотивы возникновения восстания были 
представлены советским краеведом, который 
объявил его «родоначальницей» офицерскую «бан-



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 89

ду», пришедшую в район с. Зеледеево и Минино 
из Ачинского уезда. Скрываясь в тайге, её члены 
будто бы осуществляли агитационную работу 
среди крестьян, подлежавших призыву в Красную 
армию. В результате около 150 человек, которым 
был обещан «переворот»,  ушли в «банду» [Бугаев. 
1993. С. 323-325]. 

Согласно постановления экстренного заседа-
ния президиума Енисейского губкома РКП(б) от 
14 октября 1920 г. в наиболее сопротивлявшуюся 
мобилизации Зеледеевскую волость был послан 
усиленный отряд, который повстанцы во главе с 
неким Белоноговым встретили стрельбой. Однако 
они не смогли захватить с. Зеледеево и, увлекая 
за собой мобилизованных др. волостей, отошли в 
д. Глядень и Никольская, а затем скрылись в тайге. 
Повстанцы, сбежавшиеся из деревень Сухобузим-
ской, Погорельской, Михайловской, Шилинской, 
Зеледеевской, Мининской и Шерчульской воло-
стей, Красноярского военного городка, выдвига-
ли лозунги «Советы без коммунистов», «Созыв 
Учредительного собрания» и «Восстановление 
монархии».  Нападая на селения, они подвергали 
погрому советские учреждения и преследованию их 
служащих. Так, ими был  совершен налёт с захватом 
деревень Покровская, Тыжновская, сел Погорель-
ское и Шерчуль. Вскоре повстанцы присоединились 
к образовавшейся под влиянием дискриминацион-
ных мер Советской власти «белой банде» некоего 
«полковника», якобы существовавшей с мая 1920 г. 
в составе около 20 бывших офицеров.   

Для наведения порядка в Мининской, Погорель-
ской и Шерчульской волостях власти приступили к 
описи и конфискации имущества у дезертиров,  из 
Красноярска были посланы отряды милиционеров 
и красноармейцев под командованием комбрига 
К. В. Гайдуля, которые сразу же вступили в бой 
с беглецами-дезертирами. Но отряд, высланный 
для ликвидации 300 «бандитов», появившихся 16 
октября в д. Никольская Погорельской волости, 
потерпел поражение. Утром 22 октября в бою у  
с. Михайловского повстанцы потеряли 20 человек 
убитыми, но красноармейцы из-за своей мало-
численности были вынуждены отступить (ГА РФ.  
Ф. Р. – 393. Оп. 23. Д. 34. Л. 129).

Между тем местные власти не допустили захвата 
мятежниками Знаменского завода, что позволило бы 
им перекрыть железнодорожную ветку Красноярск-
Ачинск. Не пробившись к железной дороге, про-
тивник  после короткого боя  отступил в тайгу и 
сосредоточился в  районе деревень Петропавловская 
и Михайловская. 23 октября он выделил отряд для 
окружения правительственных войск с востока, 
что заставило их отойти на исходные позиции. 25 
октября зеледеевские повстанцы были окружены 
частями милиции и 68-й бригады ВНУС. Однако 
«ликвидация белобанд в районе Знаменского»,  по 

мнению начальника оперативного управления войск 
ВНУС Восточно-Сибирского округа Таланкина, 
«проходила весьма неуспешно». 

Потеряв убитым своего вожака, в прошлом кор-
нета и мининского милиционера Жукова, повстан-
цы объединились под командованием бывшего под-
полковника или полковника Олиферова, сумевшего 
организовать их в сильный отряд. Конные и пешие 
повстанцы были вооружены винтовками, наганами 
и шашками, одеты не по форме, но соответственно 
со временем, имели обоз, канцелярию с пишущей 
машинкой, швальную мастерскую, врача и двух 
медицинских сестер, а командовали ими бывшие 
офицеры. Оценивая ситуацию, тот же Таланкин 
в приказе на имя комбрига-68 ВНУС предвидел, 
что «противник, если не займет завод, соединится 
с бандами в Ачинском уезде» [Шишкин, 1997. С. 
510, 515-516; Шекшеев. 2006а. С. 77; Мармышев, 
Елисеенко, 2008. С. 309-310].

Известие о новом вожаке повстанцев по-
ступило к противнику лишь в начале декабря 
1919 г., а сведения о нем и его прошлом и по 
сей день остаются крайне незначительными. В 
информационно-разведывательной сводке штаба 
войск ВНУС Сибири за ноябрь 1919 г., опубли-
кованной новосибирским историком, сообща-
лось, что повстанцами командует подполковник  
[А. Р.] Олифер[ов] [Шишкин. 1997. С. 522]. Другой 
сибирский исследователь, обнаружив Олиферова 
в списке офицеров Мариинского гарнизона, опу-
бликовал, что его звали  Игнатием Николаевичем,  
родился он примерно в 1894 г., окончил в 1916 г. 
Александровское военное училище и в следующем 
году был произведен в поручики. После антиболь-
шевистского переворота 1918 г. и затем он служил 
штабс-капитаном, командиром роты, батальона, 
помощником командира и временно командующим 
6-м Мариинским стрелковым полком. Приказом 
А. В. Колчака от 10 сентября 1919 г. награжден 
орденом Св. Владимира IV степени с мечами и 
бантом [Симонов. 2010. С. 480-481]. 

Наконец, красноярские краеведы, ознакомившись 
со списком офицеров Русской императорской армии, 
обнаружили в нем Александра Доримедонтовича 
Олиферова, уроженца Малороссии, происходившего 
из офицерской семьи и в 1909-1916 гг. служившего 
поручиком и ротмистром в 17-м уланском Ново-
миргородском полку. С августа 1918 г. он уже был 
капитаном 6-го Мариинского полка 2-й Сибирской 
стрелковой дивизии 1-го Средне-Сибирского 
армейского корпуса Сибирской армии. В апреле 
1919 г. Олиферов в звании подполковника принял 
на себя командование этим же полком, который 
прекратил существование в декабре того же года 
в боях с красными при переходе от Мариинска к 
Ачинску [Елисеенко, Мармышев. 2010. С. 147].

 Под командованием этого опытного в боевом 



90 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

отношении офицера зеледеевские повстанцы раз-
делились на два отряда и вырвались из окружения. 
Один из них, насчитывая 200 человек,  во главе с 
Олиферовым пошел из Михайловской волости на 
д. Гоголь Ачинского уезда, расположенную вбли-
зи переселенческого тракта, и железнодорожную 
станцию Козулька,  а другой, примерно такой же 
численности, – на с. Межево Красноярского уезда. 
29 октября повстанцы, столкнувшись с советскими 
войсками и потеряв 27 человек пленными, несколь-
кими отрядами устремились в соседний уезд, где 
полыхало такое же крестьянское восстание. Осу-
ществляя разведку, 14 работников уездного военко-
мата в ночь на 1 ноября в районе д. Мостовой, что в 
50 верстах  (верста = 1066 м) от Знаменского завода, 
попали в засаду (ГА РФ. Ф. Р. – 393. Оп. 23. Д. 34. 
Л. 129). К 5 ноября повстанцы сконцентрировались 
в районе д. Михайловский Погост и д. Соснова, т.е. 
в 100 верстах от г. Ачинска, где на митингах при-
зывали население постоять «за народ и партизан, 
поддерживавших крестьянские интересы». Следом 
за ними шли советские войска. Отбиваясь от них, 
отряд Олиферова двинулся на север, в Енисейский 
уезд и тем самым начал свой знаменитый рейд [Бу-
гаев. 1993. С. 326; Шишкин. 1997. С. 521]. 

Описанию этого похода посвящено уже не-
малое количество публикаций. В советское время, 
например, в Хакасии к 40- и 50-летию Октябрьской 
революции были опубликованы воспоминания 
участников Гражданской войны, которые тради-
ционно рассказывали о силе и жестокости «белых 
бандитов» и, напротив, о героизме и жертвенности 
их победителей, которые, разгромив олиферовцев, 
отыскали самого их вожака, оказывается, спрятав-
шимся на квартире местного кулака и доставили в 
Минусинск [Воспоминания… 1957. С. 73, 77-79, 
81-83; За власть советов… 1968. С. 104-106]. В том 
же духе были написаны тогда и позднее фрагменты 
книг [Кадейкин. 1959. С. 27-42; Абраменко. 1973.  
С. 233, 235-238] и газетные статьи [Береснев. 1967. 
3 июня; Береснева, 1967. 3 августа. Бальчунас. 
1967. 17 августа; Лапкин. 1985. 10 ноября; Горе-
лов. 1986. 22 апреля] западносибирских авторов, 
в очередной раз объявивших об окончательной 
ликвидации «банды» Олиферова, теперь уже на 
территории Кузбасса. 

Содержательным фактическим материалом 
отличались публикации, созданные в 1990-е гг. 
Но они, ограниченные территориями Енисейской 
и Томской губерний, не были в состоянии по-
казать данное явление в целом и  по-прежнему 
представляли олиферовцев остатками Белого 
движения [Бугаев. 1993. С. 326, 328; с. 268-270; 
Горелов. 1999. С. 152-155]. Сообщения же автора 
были столь небольшими, что не исчерпали данной 
темы [Шекшеев. 2006б. С. 447; Шекшеев. 2014. С. 
595]. Серьезную основу для исследования истории 

Зеледеевского восстания составила документаль-
ная публикация В. И. Шишкина [Шишкин. 1997.  
С. 506-522], а наиболее полное на сегодня осве-
щение олиферовского похода было осуществлено 
А. В. Мармышевым и А. Г. Елисеенко [Елисеенко, 
Мармышев. 2010. С. 147-151]. Правда, труд по-
следних авторов трудно признать научным, ибо он 
не содержит выявления степени изученности этой 
темы предшественниками, а некоторые опублико-
ванные  факты, которые они, якобы, обнаружили в 
архиве, давно известны историкам. 

Вместе с тем обнаружение новых архивных 
материалов, идеализация и представление нашими 
современниками повстанцев чуть ли не «белыми» 
воинами, сплошь монархистами и даже храните-
лями колчаковского золота, героями всяческих 
выдумок, а самого вожака – «самым крупным 
белым атаманом» на Енисее [Савченко. 2011.  
С. 303] – заставляют еще раз и более пристально 
обратиться к этому аспекту. 

Теснимый советскими войсками, авангард 
повстанцев показался в районе д. Малая Кеть и  
с. Алтатское Енисейского уезда и, арестовав совет, 
направился в волостное село Бельское. 5 ноября, 
разбив красную разведку, повстанцы заняли это 
селение, но при подходе отряда енисейских ми-
лиционеров под командованием Рожина ушли в  
с. Пировское, где от них откололся отряд белояр-
ских казаков, но присоединились др. отряды мя-
тежников. 11 ноября с появлением отряда Гайдуля 
повстанцы, активно маневрируя на лыжах, ушли на 
д. Воряково (так в тексте, правильно – д. Вараков-
ская на р. Кемь). Догнавшие их, красноармейцы и 
милиционеры были окружены и разбиты. За ночь 
они потеряли 45 человек убитыми, сам Гайдуль по-
лучил 12 ранений. Красных спас отряд М. Попова 
численностью в 200 человек, подошедший утром. 
Олиферов отошел, оставив, по воспоминаниям 
очевидца, несколько трупов с «колчаковскими по-
гонами», 13 повешенных партийных работников 
и раненых красноармейцев [Бугаев. 1993. С. 327; 
Елисеенко, Мармышев. 2010. С. 148]. 

Появление повстанцев в Енисейском уезде и, в 
частности в д. Тихонова, расположенной на Старо-
Ачинском тракте, создавало угрозу уездному 
городу, власти которого спешно стали готовиться 
к обороне. Отсюда они могли прорваться и в Кан-
ский уезд на помощь голопуповским мятежникам. 
Последнее считалось настолько реальным, что ко-
мандующий войсками ВНУС Восточно-Сибирского 
военного округа М. Ф. Барандохин 14 ноября 1920 г. 
издал приказ, которым ошибочно сосредотачивал 
основные свои силы на канском направлении. 
Для руководства действиями отрядов по разгро-
му «банды» Олиферова и организации обороны 
г. Енисейска из г. Канска в с. Казачинское выехал 
комбриг А. С. Бойцов, назначенный начальником 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 91

Енисейского боевого участка. Прежде всего им 
предпринимались меры, чтобы не пропустить мя-
тежников в восточном направлении. От границы с 
Томской губернией в район нахождения «банды» 
выходил лишь отряд Ф. Н. Машковцева. 

С северо-востока на олиферовцев наступали от-
ряды бывших партизанских командиров Ф. Я. Бабкина 
и С. И. Накладова. Отряд Машковцева прибыл в 
с. Пировское и оттуда продвинулся на р. Большая 
Кеть, тесня олиферовцев в северном направлении. 
Пытаясь преградить им путь на север, Бойцов 
выдвинул отряд в д. Бушуй. 13 ноября повстан-
цы,  стараясь уйти от преследования, вышли на  
д. Вагина Казачинской волости, где ускользнули из-
под удара красных и скрылись в Тарховской тайге. 
13 или 14 ноября они оказались в д. Тархова на  
р. Большая Кемь, что находилась в 72 верстах за-
паднее г. Енисейска [Бугаев. 1993. С. 328; Елисе-
енко, Марченко. 2010. С. 148]. 

В действительности, как справедливо резю-
мировал новосибирский историк, к тому времени 
определился прямо противоположный вектор дви-
жения мятежников – на северо-запад, в Нарымский 
край Томской губернии, где они намеревались 
передохнуть, пополнившись по пути местным 
восставшим крестьянством. Ошибка советского ко-
мандования спасла на некоторое время повстанцев 
от преследования и способствовала неожиданному 
для местного руководства вторжению их в сосед-
ний регион [Шишкин. 1997. С. 519]. 

Воспользовавшись тем, что болотистая мест-
ность не позволяла красным отрядам вести актив-
ный поиск, повстанцы,  мобилизовав у крестьян 
д. Тархова 90 подвод и реквизировав топоры и 
пилы, прошли 15 ноября находившееся на р. Кети 
с. Маковское Яланской волости, где расстреляли 
захваченных сторонников Советской власти. Здесь 
они забрали лошадей, хлеб и одежду (ГАКК. Ф. 1. 
Оп. 1. Д. 82. Л. 6 ). 16 ноября они направились на 
запад, в д. Ворожейку. Здесь Олиферов оставил в 
местной церкви письмо, призывавшее красноар-
мейцев «бросить воевать против своих же русских 
и пожалеть истерзанную Родину».

К этому времени советское командование уже 
осознало свою ошибку и поняло намерение Олифе-
рова. Перегруппировав имеющиеся войска, красные 
вновь пустились в погоню за повстанческим отря-
дом. С уходом мятежников из с. Маковского они рас-
стреляли местных священнослужителей, чьи тела 
жители тайно похоронили на погосте. 17 ноября 
повстанцы покинули Ворожейку и, согласно одной 
из версий, по льду р. Кети двинулись в сторону Том-
ской губернии. В д. Лосиноборская они столкнулись 
с небольшим отрядом местных красных. Разгромив 
его,  Олиферов узнал от пленных, что по дороге на 
Томск сосредоточены крупные силы противника 
[Елисеенко, Марченко. 2010. С. 149]. 

По данным же, которые приводятся в книге 
одного из советских историков, отряд Олиферова 
дошел до с. Максимоярского Томской губернии, 
открывавшего путь в Нарым.  Оттуда он, захватив 
до 800 пудов продуктов и лошадей, вернулся на 
территорию Енисейской губернии. Его коман-
дир якобы сделал маневр, еще раз обманувший 
красных, - увел свои силы через тайгу еще далее 
на север. Скрывая следы своего передвижения, 
повстанцы вышли на р. Кас в созданный когда-то 
старообрядцами поселок, названный  Алексан-
дровским Шлюзом и стоявший на Обь-Енисейском 
канале, который, соединив реки Обского и Енисей-
ского речных бассейнов, к тому времени оказался 
заброшенным. Обнаруженные здесь советские 
служащие были повстанцами расстреляны. 

Объявив, что «банда» Олиферова пришла в 
Енисейскую губернию из Монголии и имеет связь 
со штабом в Харбине, томские власти с разведы-
вательными целями выделили отряд из 353-го 
отдельного батальона губернской чека и 63-го 
кавалерийского эскадрона 31-й бригады под коман-
дованием Муржина.  Прибыв в с. Максимоярское, 
тот установил, что 3 декабря «банда» Олиферова, 
изъяв 300 пудов хлеба и мобилизовав возчиков, 
вновь ушла на Новый Стан. Из Томска сюда же 
был послан отряд коммунистического полка и 54 
члена местных комячеек. Предпринятое 8 декабря 
новое наступление повстанцев на с. Максимояр-
ское оказалось неудачным, они были вынуждены 
отступить. 1 января 1921 г. отряд Муржина, состо-
явший из 240 бойцов при трех пулеметах, пошёл на 
Новый Стан, но «банду» здесь уже не обнаружил 
[Абраменко. 1973. С. 233]. 

Еще находясь в д. Тихонова, отряд Олиферова, 
по данным советских разведчиков, опросивших 
нанятых ею подводчиков, состоял из 250-300 бой-
цов, в т.ч. 50 кавалеристов, организованных в две 
роты четырех взводного состава и вооруженных 
трехлинейными винтовками с 30-100 патронами 
на каждую, а также двумя ручными и станковыми 
пулеметами.  Следом за нею двигался обоз в 150-
180 подвод, из которых 10  –  были загружены 
мясом и 12 – медом. У повстанцев имелся запас 
лыж и теплых вещей. 

Нахождение в глухих местах на Обь-Енисейском 
канале было использовано Олиферовым для реор-
ганизации своих сил. К январю 1921 г. 600-700 
штыков и сабель были сведены в две «офицерские» 
роты и два «казачьих» эскадрона, комендантскую 
и хозяйственную команды. Объединенные в во-
инскую часть, названную «Партизанский отряд 
имени Великого князя Михаила Александрови-
ча», они находились под командованием штаба и 
30 бывших офицеров. Начальником штаба стал в 
прошлом поручик Кротов (Кретов – ?), служивший 
комендантом или даже полковым командиром и де-



92 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

зертировавший из 4-го запасного или  Енисейского 
коммунистического полка, его ближайшими по-
мощниками являлись штабс-капитан Покровский 
и поручик Бутузов, некоторое время служившие на 
железной дороге и в советской милиции. Особой 
заботой их было пополнение обоза и налажива-
ние работы санитарной части, в составе которых 
находились лекарь, священник и три-четыре 
медсестры. Лица, больные, раненые или упавшие 
духом, были пристроены на поселение в соседние 
деревни. Согласно некоторым сведениям, в отряде 
имелось и знамя с надписью «С нами Бог и Ми-
хаил II», было распространено ношением погон с 
чинопочитанием, а папахи повстанцев украшали 
черно-белые ленты [Шишкин, 1997. С. 519-520; 
Елисеенко, Мармышев. 2010. С. 148-149]. 

Можно согласиться с современными автора-
ми, которые, исходя из распространения в отряде 
признаков российского самодержавия, называли 
Олиферова убежденным монархистом [Елисеен-
ко, Марченко. 2010. С. 148]. Вероятно, так оно и 
было: унтер-офицеры и рядовые крестьяне, быв-
шие под его командованием, охотно следовали 
своему авторитетному и опытному командиру, на-
сыщавшему их повседневность соответствующей 
и симпатичной им атрибутикой, напоминавшей о 
существовавших когда-то относительном порядке 
и стабильности. Однако свидетельств о политиче-
ском облике Олиферова пока не обнаружено. При-
сущая же выполнявшему роль военспецов белому 
офицерству разная политическая ориентация, от-
сутствие доминирования монархических настрое-
ний в крестьянском мировоззрении и присутствие 
монархической идеи в других повстанческих от-
рядах заставляют усомниться в духовном перево-
площении повстанцев, отстаивающих вольную и 
безвластную жизнь. Скорее всего, их новый облик 
был рассчитан на повышение авторитета среди 
населения, привлечение сторонников и, следова-
тельно,  усиление боеспособности. 

В январе 1921 г. действовавшая в Енисейском 
районе разведка 26-й стрелковой дивизии выясни-
ла, что олиферовцы якобы двинулись на север, в  
с. Дубченское (Вороговское) и далее – на Туруханск. 
Но дезинформировавший её проводник – «тунгус» 
вскоре сбежал в «банду», а побывавшие на Новом 
Стане и вернувшиеся разведчики сообщили командо-
ванию о том, что отдохнувшие повстанцы давно уже 
выступили в сторону Томской губернии. Находясь 
на Обь-Енисейском канале, они разжились продо-
вольствием, которое обнаружили на одной из барж, 
и, уходя, сожгли баркас, забрали у рабочих продукты, 
в администрации – пароходные печати и увели с со-
бой пятерых человек (ГА НО. Ф. Р. – 1. Оп. 2 а. Д. 11.  
Л. 83; ГА КК. Ф. Р. – 49. Оп. 2 с. Д. 2. Л. 38). 

Внезапно совершив рейд в южном направлении, 
повстанческие силы, прорвались на территорию 

Мариинского уезда и 16 января перешли железную 
дорогу в 17-18 верстах от ст. Берикульская и в 50-
80 – северо-западнее г. Мариинска. Попав в густо-
населенную местность, они быстро двигались по 
ней, уничтожая сторонников Советской власти.  В 
селениях Тюменевской волости повстанцы разгро-
мили коммуну «Надежда» и  небольшой продотряд, 
а в с. Тундинском  Летяжской волости – вырезали 
весь большевистский актив и продовольственных 
заготовителей. Находясь в с. Колеул одноименной 
волости, один из отрядов арестовал 8-10 членов 
коммуны «Новый мир». Доставленные в с. Малая 
Песчанка Мало-Песчанской волости, они вместе 
со своим председателем Н. М. Авсиевичем были 
убиты. Всего в Мариинском уезде было ликвидиро-
вано 104 члена коммунистических ячеек, советских 
служащих, милиционеров и бойцов продотрядов, в 
Щегловском позднее  – около 60 [Известия. 1920. 
11 января; Абраменко. 1973. С. 236]. 

С прорывом отряда Олиферова в г. Мариинске 
началось, согласно воспоминаниям советского 
функционера, «страшное смятение». В отсутствие 
войск регулярной Красной армии под ружье ста-
вили всех – чоновцев, коммунистов, милицию и 
даже тюремную охрану. Против повстанцев были 
брошены отряды ЧОН Анжеро-Судженских копей, 
Щегловского уезда. Следом за «бандой» в сторону 
Мариинска был перекинут отряд Муржина, сюда 
же из восточной части уезда направлялись заста-
вы Тюхтетской и Тутальско-Чулымской волостей, 
из г. Новониколаевска – отряд 46-го стрелкового 
полка численностью в 320 красноармейцев. Со-
средоточенные на подступах к  с. Малая Песчанка, 
они находились под общим командованием ко-
мандира 383-го отдельного стрелкового батальона 
Китвитенко [Абраменко, 1973. С. 236; Елисеенко, 
Мармышев. 2010. С. 149]. 

Ситуация осложнялась переформированием 
81-й бригады, оживлением антибольшевистско-
го подполья и недовольного продразверсткой 
местного крестьянства. В некоторых селениях 
жители предоставляли повстанцам подводы и 
продовольствие. Поэтому приказом командую-
щего вооруженными силами Томской губернии 
комбрига  И. Г. Макаренко от 22 января 1921 г. 
указывалось, соответственно с постановлением 
губернского исполкома, выкачать разверстку до 
1 февраля, взыскивая её в селениях, где прошла 
«банда», в двойном размере (ГА ТО. Ф. Р. – 580. 
Оп. 1. Д. 2. Л. 89).

Попытка советских войск окружить повстанцев 
в районе с. Колыон – Малая Песчанка Мариинского 
уезда оказалась неудачной. 17 января олиферовцы 
имели столкновение с продовольственным отря-
дом из 81-й бригады в с. Малая Песчанка. В боях, 
длившихся до 25 января, красные были отброшены. 
К этому времени отряды ЧОН и охранные войска 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 93

ВЧК пополнились подразделением лыжников и 
сводным коммунистическим отрядом под коман-
дованием бывшего партизанского вожака В. П. 
Шевелева-Лубкова и составили 900-1000 бойцов 
при 10 пулеметах. Вырвавшись из очередной 
ловушки, организованной подошедшими силами 
красных в с. Банново и Крапивинское Щегловского 
уезда, повстанцы  откатились в районе д. Змеинка 
Крапивинской волости к р. Томи. Но переправиться 
через неё они не смогли и после боя ушли в юго-
западном направлении [Абраменко. 1973. С. 237; 
Елисеенко, Марченко. 2010. С. 149].

Рассчитывая на поддержку населения, Олифе-
ров 27 января распространил воззвание: «Граж-
дане, разве вас не мучает совесть воевать с нами, 
восставшими крестьянами, разве вы не видите, 
что сделалось с Сибирью. Я с радостью встретил 
бы вас и принял в свой отряд. Я иду против жидов 
и коммунистов. Есть у меня в отряде и бывшие 
партизане, больше писать не буду, ибо не знаю у 
вас настроение. Я не трогаю тех, кто даже сочув-
ственно относится к нам» (ГА ТО. Ф. Р. – 580. Оп. 1.  
Д. 3. Л. 82. Орфография  подлинника сохранена). 

Перейдя вновь линию Транссиба, олиферов-
цы вышли к д. Комиссаровка в 30 верстах южнее 
Мариинска. Осуществляя разведку, для которой 
использовались удостоверения волисполкомов 
и бланки одного из томских учреждений, а для 
передвижения даже олени [Елисеенко, Мармышев. 
2010. С. 149-150], повстанцы продвинулись на 
запад до пристанционного поселка Ижморского 
Почитанской волости, где 27 января, согласно со-
ветской разведывательной сводке,  разделились: 
часть их пошла на Кузнецк и Шадринск, а около 
полторы тысячи, преследуемые частями 83-й бри-
гады, – повернули в юго-восточном направлении 
(ГА НО. Ф. Р. – 1. Оп. 2 а. Д. 17. Л. 123).  

В свою очередь, командующий вооружёнными 
силами Томской губернии в приказе от 29 января, 
объясняя неэффективность действий своих войск, 
признавался, что повстанческие силы представ-
ляли «спаянную, дисциплинированную боевую 
единицу» (ГА ТО. Ф. Р. – 580. Оп. 1. Д. 1. Л. 9). В 
то же время он обязал военкоматы, милицию, про-
довольственные отряды и воинские подразделения 
принимать решительные меры, вплоть до рас-
стрела, по отношению к одиночным «бандитам», 
которые рассеялись по деревням и агитировали  
крестьян к антисоветским выступлениям [Абра-
менко. 1973. С. 237]. 

Потеряв до 20 человек убитыми и ранеными 
и пробившись в мариинскую тайгу, повстанцы по 
заснеженной и заросшей дороге, которую чисти-
ли мобилизованные лесорубы и добровольцы из 
местных крестьян, коротким путем по заброшен-
ной тропе, указанной лесничим, прошли к руд-
нику «Центральный», что находился в 25 верстах 

от с. Тисуль. В ночь на 28 января они внезапно 
атаковали окопавшихся там милиционеров под 
командованием Константиновича. Находившийся 
здесь же батальон ЧОН Сапожникова в уличных 
схватках понес большие потери, сам он получил 
ранение в ногу. После пятичасового боя красные 
были вынуждены оставить поселок. Общие потери 
их составили от 100 до 200 (ГА НО. Ф. Р. – 1. Оп. 
2 а. Д. 11. Л. 71; ГА КК. Ф. Р. – 49. Оп. 2 с. Д. 2. Л. 
38)  человек убитыми и ранеными, у повстанцев – 
150, раненым оказался и Олиферов.  На следующий 
день около 70 пленных, в т. ч. и Константинович, 
были расстреляны [Абраменко. 1973. С. 237; Горе-
лов. 1986. 22 апреля]. 

Под воздействием неудачных действий коман-
дование вооруженными силами Томской губернии 
срочно укрепило руководящий состав отрядов, 
пополнило их свежими силами и провело реор-
ганизацию частей. Для ликвидации повстанцев, 
которые составляли еще сильного противника 
численностью около 400 бойцов, были созданы 
две группы войск. Из коммунистических частей, 
в частности пополненного  отряда Сапожникова, 
сформировалась Южная группа войск в составе 450 
штыков при трех пулеметах во главе с Шевелевым-
Лубковым.  Северную группу составляли 400 
бойцов при двух пулеметах, находившихся под 
командованием Дусье. Общее командование ими 
было возложено на командира 257-го полка 86-й 
бригады Неборака. 

31 января войска Южной группы начали на-
ступление на рудничный поселок, по ходу которого 
к ним подтянулись заставы с. Козеюль и Чумай с 
задачей отрезать пути отхода повстанцев на северо-
запад.  Бои за рудник «Центральный» длились двое 
суток. Наступление отряда Сапожникова на главном 
направлении привело к окружению банды. Избегая 
полного уничтожения, олиферовцы стали отступать 
по таежному бездорожью в верховья  р. Кии. 

Судя по одному из документов, к этому времени 
«банда» была еще «крепкой, дисциплинированной 
боевой единицей» и, насчитывая до 400 человек, 
занималась протаптыванием дороги на п. Дмитри-
евский. Южная группа советских войск в погоне 
за нею свернула южнее  рудника «Центральный» и 
заняла позиции в п. Натальевском и Таловке. Ком-
мунистический батальон, созданный из бывших 
партизан с. Шарыпово, Парная и Чебаки Ачинского 
уезда во главе Д. П. Мешковым, А. Е. Ковригиным 
и под общим руководством  М. Х. Перевалова и 
подчиненный мариинскому командованию, вы-
ступил с востока, от с. Тамбарского. 

2 февраля повстанцы были настигнуты чо-
новцами. В завязавшемся коротком бою «банда» 
потеряла 30 человек убитыми и 50 ранеными. 
Бросив обоз в 90 лошадей и 48 винтовок, она от-
ступила к Татьянинскому прииску, где столкнулись 



94 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

с войсками Северной группы. Схватки с «бандой», 
окруженной с юга, востока и севера, продолжались 
трое суток. В бою 5 февраля 1921 г., по одним дан-
ным, «банда» перестала существовать [Абраменко. 
1973. С. 238; Бугаев. 1993. С. 334-335], а по другим 
– красные были опрокинуты и повстанцам вновь 
удалось вырваться из окружения [Бугаев. 1993.   
С. 335;  Елисеенко, Мармышев. 2010. с. 150]. 

Согласно одной из публикаций советского вре-
мени, остатки «банды» численностью в 150 чело-
век на лыжах «разбежались» по мариинской тайге 
и вышли к д. Яковлева Тисульской волости, где 7 
февраля еще раз были настигнуты отрядами Кит-
витенко и Теплова. Здесь они в двадцатичасовом 
бою были «окончательно добиты» и оставили 98 
трупов. Под покровом ночи спаслось лишь более 
100 израненных «бандитов», которых мариинские 
чоновцы из-за глубокого снега не смогли пресле-
довать [Абраменко, 1973. С. 238]. 

Между тем, судя по фактам, изложенным и 
документально подтвержденным автором в другой 
книге, передвигавшиеся пешком, но вышедшие 
с глубокого снега повстанцы в 4-5 верстах юго-
западнее д. Яковлева были  остановлены пере-
стрелкой и свернули на бездорожье, направляясь к 
с. Сорокино, Едет и Линево Ачинского уезда. Еще 
когда повстанцы находились в Мариинском уезде, 
против них в срочном порядке были собраны две 
роты милиционеров, рота коммунистического бата-
льона, кавалерийско-пулеметный взвод и эскадрон 
из 100 сабель, вероятно, одной из частей ВНУС под 
общим командованием начальника Ачинской уезд-
ной милиции П. Е. Пруцкого. 11 февраля в районе 
селений Кидат и Береш состоялся бой с отрядом 
из 90 повстанцев, которые потеряли 30, а красные 
– 10 милиционеров убитыми и ранеными (ГА КК.  
Ф. 1. Оп. 1. Д. 170. Л. 5). Утром 12 февраля «банда», 
разжившись лошадьми в д. Талкина, двинулась 
к с. Линево, где встреченная огнем противника 
снова потеряла до 30 человек убитыми.  В районе 
заимки Пичугина повстанцы еще раз столкнулись 
с красными. На этот раз потери их составили 50 
человек убитыми и 60 – пленными (ГА КК. Ф. 448. 
Оп. 2. Д. 256 д. Л. 27-29.).

Однако утром 13 февраля около 200 повстан-
цев заняли с. Сорокино Шарыповской волости. 
Окруженные наступавшими советскими войсками, 
они в ночь на 14 февраля, оставив до 20 человек 
убитыми, вырвались с помощью местного кре-
стьянина по одному из логов из села [Бугаев. 1993.  
С. 337-338]. 

Сражаясь с олиферовцами, коммунисты, ми-
лиционеры и красноармейцы на 13 февраля 1921 г. 
потеряли, вероятно, по заниженной оценке,  59 
человек убитыми, 80 – ранеными, 8 – обморожен-
ными и более 30 – пропавшими без вести. Потери 
повстанцев составляли 250-300 лиц убитыми, 73 – 

ранеными и 350-400 – пленными. Красными были 
взяты пять пулеметов и 289 винтовок (Из истории 
земли Томской. 1917 – 1921. Народ и власть: Сб. 
док-в и мат-в. – Томск, 1997. С. 268) [Абраменко. 
1973. С. 238]. 

На лошадях, захваченных в пути и покрытых 
вместо седел овечьими шкурами, повстанцы чис-
ленностью от 110 до 200 человек при пулемете 
Шоша и под командованием вторично раненого 
Олиферова группами уходили от преследования в 
сторону Минусинского уезда, намереваясь скрыть-
ся в Урянхае и Монголии. 18 февраля «банду» 
обнаружили в семи верстах от д. Парной и на  
р. Чёрный Июс, где она, находясь на Некрасовском 
зимовье, изрубила 10 крестьян и захватила лоша-
дей и седла. 19 февраля беглецы прошли мимо  
с. Шарыпова, где ранее для устрашения населения 
бывшими партизанами было устроено массовое 
удавление жителей, направляясь к с. Божьему 
Озеру, улусам Янгулов и Топанов и далее – к с. По-
кровскому или Чебаки.  В Агаскыре на р. Печище 
они встретили разведку другой «банды», которая 
насчитывала 75 человек, но не соединились с нею.  
При прохождении олиферовцев через Саралу или 
Нижне-Саралинский улус  погиб старший мили-
ционер Токарев. По воспоминаниям же очевидца, 
в селении были захвачены 9-10 чебаковских ком-
мунистов и местных активистов, которых уходив-
шая в спешке «банда» изрубила.  В тот же день 
повстанцы появились на курорте «Озеро Шира». 
Объяснив населению, что являются «крестьянами 
из отряда им. Великого князя Михаила Алексан-
дровича» и арестовав обслуживающий персонал, 
они изъяли деньги, медикаменты, разграбили 
товарно-продуктовую лавку, цейхгауз военного 
госпиталя, забрали лошадей и в качестве подвод-
чиков привлекли местных крестьян и инородцев 
(ГА НО. Ф. Р. – 1. Оп. 2 а. Д. 11. Л. 100; Д. 17. Л. 
123, 424; ГА КК. Ф. 1. Оп. 1. Д. 170. Л. 8; Ф. Р. – 49. 
Оп. 2 с. Д. 2. Л. 39; Д. 38. Л. 40) [Воспоминания. 
1957. С. 82; Бугаев. 1993. С. 339-341].

«Банду» преследовала рота коммунистиче-
ского батальона А. Е. Ковригина из 80 штыков, 
занявшая с. Чебаки и Форпост. С юга подходили 
части базировавшейся в Минусинске 64-й бригады 
ВОХР, коммунистические, милицейские и особого 
назначения отряды. 22 февраля на соединение с 
ними из с. Абаканского выступила 6-я рота 192-го 
полка и с заданием объединить имеющиеся силы 
выехал помощник командира полка Лебедев (ГА 
НО. Ф. Р. – 1. Оп. 2 а. Д. 11. Л. 100).

Направляясь далее в южном направлении, по-
встанцы 21 февраля в районе с. Сон попали под 
огонь милиционеров, находившихся под коман-
дованием начальника 10-го района Минусинской 
уездной милиции П. Г. Конопелько  и членов 
коммунистической ячейки с. Абаканского. В начав-



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 95

шейся перестрелке Олиферов был убит. Вот как об 
этом вспоминал сам Конопелько: « В Усть-Абакане, 
где мы располагались была поднята тревога… Я 
как начальник милиции командовал отрядом, в 
котором набралось около пятидесяти человек. Мы 
выехали в район нахождения банды… На рассвете 
банда подошла к Сону, рассыпалась в цепь и стала 
окружать село… Началась перестрелка, с каждой 
минутой усиливавшаяся. Мой малочисленный от-
ряд стеной стоял на пути врага. Командование про-
тивника, видимо,  было обеспокоено. Два всадника 
выскочили на сопку, очевидно, чтобы осмотреться. 
Я приказал открыть по ним огонь. Один из них 
свалился с лошади. Как мы потом узнали, это был 
Олиферов. Наша пуля сразила его насмерть… 
Бандиты бросились к своему атаману. Взяв его, 
они быстро удалились в западном направлении. Я 
со своим небольшим отрядом не мог организовать 
преследования… Узнав, что в селе Сон нас нет, 
бандиты пришли туда и похоронили Олиферова в 
церковной ограде, после чего двинулись к Уйбату 
и далее на Аскиз» [Бугаев. 1993. С. 344]. Затем 
труп Олиферова якобы для опознания был красны-
ми выкопан и доставлен в с. Абаканское (ГА КК.  
Ф. Р. – 49. Оп. 2 с. Д. 38. Л. 44).

Преследуемые красноармейцами повстанцы 
под командованием поручика Ерофеева прошли 
улусы Сайгачи, Черновский и Чарков и 26 февраля 
оказались на территории Аскизского общества. 
Здесь они захватили 11 красноармейцев из про-
дотряда уполномоченного и питерского рабочего  
Алексеева. Сам он с 7 бойцами прорвался в Аскиз, 
но оставшиеся двое красноармейцев были зару-
блены и  столько же – уведены «бандой». Попол-
нившись через день в районе Аскиза и Синявино 
повстанцами-инородцами, «банда» двинулась в 
юго-восточном направлении, рассчитывая через 
селения Уты, Бея, Сабинка и Означенное уйти за 
границу (ГАКК. Ф. 1. Оп. 1. Д. 170. Л. 11; Муни-
ципальное казенное учреждение г. Минусинска 
«Архив г. Минусинска» (МКУГМ «АГМ»). Ф. 25. 
Оп. 1. Д. 169. Л. 40; Д. 225. Л. 53; Д. 334. Л. 16). 

 К этому времени повстанцы уже испытыва-
ли недостаток в патронах и начали дробиться. 
Группа из 40 человек ушла в район Зеледеево, 
где оставались припрятанными боеприпасы. По 
пути некоторые замерзли, а дошедшие до места 
были пленены красноярской милицией (ГАНО. 
Ф. Р. – 1. Оп. 2 а. Д. 17. Л. 419) [Бугаев. 1993. С. 
343]. Однако оставшиеся повстанцы представля-
ли еще серьезную силу. Они состояли из 250-300 
офицеров, унтер-офицеров, русских крестьян и 
инородцев, объединенных в  два эскадрона, две 
роты, две пулеметные команды с двумя пулемета-
ми «Кольт» и четырьмя – «Шоша». Продвигаясь 
в юго-восточном направлении, отряд занял улус 
Усть-Кандырла и 27 февраля выступил на д. Уты, 

где были захвачен продовольственный агент Гле-
бов и зарублены двое милиционеров (ГА КК. Ф. 1. 
Оп. 1. Д. 170. Л. 12).

Преследование повстанцев от Аскиза осу-
ществляли ранее находившиеся в Абазе части 
192-го полка под командой Алемасова и Петрова, 
а также прибывшая из Таштыпа рота 190-го полка 
из 95 красноармейцев, командиром которой был   
П. Л. Лыткина.  Отправив отряды в разведку, сам 
Лыткин с 35 красноармейцами прибыл в с. Бею. 
Местная милиция к этому времени уже получила 
сообщение от инородцев о появлении в их селении 
всадников в офицерских погонах с требованием 
указать дорогу. Но посланные ею разведчики по-
пали в руки «бандитов».

Утром 28 или 29 февраля объединенные силы 
красных повели наступление на д. Уты, где на-
ходился противник, уже готовый следовать далее. 
Установив на сопках, окружавших деревню, два 
пулемета «Кольт» и два – «Шоша», Лыткин со 
своими людьми открыл боевые действия. Отвечая 
на этот огонь, повстанцы несколько раз пытались 
обойти красноармейцев с флангов, но каждый раз 
отступали. Подоспевший через три с половиной 
часа разведывательный отряд Гусева в составе 
60 бойцов открыл огонь по «банде» с тыла. Атака 
общими силами в метель заставила противника, 
согласно сообщения Лыткина, оставить на поле 
боя до 60 человек убитыми и бежать. По другим 
же данным, повстанцы потеряли в четырехчасовом 
бою только в самом селении 15 человек погибши-
ми, а 120 верховых – бежали в сторону Табата. 
При этом потери красных составили 5 человек 
убитыми и 12-15 – ранеными. В частности погибли 
разведчик Ф. И. Семыгин, зарубленный повстан-
цами, красноармейцы И. Рязанов, П. Ильичев и 
милиционер Грудинин.   Среди «бандитов» оказа-
лись убитыми 30 человек и 50 – ранеными (ГА КК.  
Ф. 1. Оп. 1. Д. 170. Л. 12;  Ф. Р. – 49. Оп. 2 с. Д. 38. Л. 
42; ГАНО. Ф. Р. – 1. Оп. 2 а. Д. 11. Л. 102; МКУГМ 
«АГМ». Ф. 25. Оп. 1. Д.  225. Л. 53; Д. 334. Л. 16) 
[Воспоминания.  1957. С. 73; За власть советов. 
1968. С. 104-106; Бугаев. 1993. С. 346-347]. 

Путь в Урянхай для повстанцев оказался пере-
крытым. Но, вероятно, они не оставили попыток 
уйти за границу. Служивший тогда очевидец вспо-
минал, что  отступавших к  Матуру «бандитов» 
преследовали и окружили красноармейцы бата-
льона, несшего охрану района Абазы (Абаканского 
железоделательного завода). В другом случае,  
двигавшуюся с верховья р. Абакан «банду» чис-
ленностью в 100-120 человек под командованием 
бывшего колчаковского офицера, якобы, встрети-
ли на р. Оя красноармейцы пограничного поста 
«Большие Арбаты». Уничтожив из засады до 30 
повстанцев, они сорвали их замысел пробиться за 
границу для соединения с белыми, действовавши-



96 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

ми в Урянхайском крае. Как признавались авторы, 
в этих схватках «банда» оказалась полностью 
уничтоженной [Воспоминания. 1957. С. 78-79; 
Елисеенко, Мармышев. 2010. С. 151].  

Судя же по документам, повстанцы после 
Утинского боя ушли в Усть-Есинскую волость, а 
1 марта в улусе Картоев соединились с группой 
Майнагашевых. В Верхне-Аскизском обществе 
объединенная «банда» пополнилась 6 доброволь-
цами с 18 лошадьми. На следующий день она 
вблизи улуса Усть-Чуль встретилась с преследова-
телями – 60 красноармейцами. Согласно одному из 
источников, в состоявшейся  перестрелке погибли 
с обеих сторон по человеку, еще двое военнослу-
жащих получили ранения (МКУГМ «АГМ». Ф. 
25. Оп. 1. Д. 334. Л. 16.). Другие же документы 
свидетельствуют, что в этом бою были убиты и ра-
нены 50 «бандитов», а прочие 60 – преследовались 
в направлении Мальцевских приисков (ГА НО.  
Ф. Р. – 1. Оп. 2 а. Д. 11. Л. 103; ГА КК. Ф. 1. Оп. 1. 
Д. 170. Л. 13). 

К середине марта остатки этого отряда по-
сле боя в 15 верстах севернее Таштыпа отошли 
в верховья р. Малая Сея. 2 апреля была замечена 
утратившая табун лошадей и уходившая на север 
по р. Тея группа во главе со старшим унтер-
офицером Елистратовым (ГА НО. Ф. Р. – 1. Оп. 2 
а. Д. 11. Л. 101, 107). Окончательно  олиферовцы 
были разгромлены на территории Усть-Есинской 
волости уже в июле 1921 г.: 15 повстанцев, в т. ч. 
поручик Ерофеев, погибли, 4 – были захвачены, 
а 60 – добровольно сдались. Среди красноармей-
ских трофеев оказалась и печать «1-го отряда  
им. Михаила Александровича». Оставшиеся 
в живых, 18-20 повстанцев перешли в отряд  
И. Н. Соловьева [Шекшеев. 2014. С. 301]. 

Следовательно, в случае с Олиферовым мы 
имеем дело с бывшим белым офицером, ставшим 
военным руководителем крестьянского мятежа и та-
лантливым командиром хорошо организованного по-
встанческого отряда, состоявшего из лиц, в прошлом 
имеющих прямое отношение к воинской службе, 
простых крестьян и на последнем этапе – ачинско-
минусинских инородцев. Осуществляя партизанскую 
борьбу со сторонниками  коммунистического режима 
путем четырехмесячного рейдирования по террито-
рии Енисейской и Томской губерний, они вписали в 
летопись Гражданской войны одну из уникальных, 
но  жестоких и трагических страниц. 

Список литературы:
Абраменко И. А. Коммунистические формирования 

– части особого назначения (ЧОН) Западной Сибири 
(1920 – 1924 гг.). Томск: Изд-во ТГУ, 1973. 303 с.

Бальчунас  В. П. Борьба за утверждение власти 
Советов // Новая жизнь. 1967. 17 августа. Береснев Д. 
Память о них живет // Новая жизнь (п. Тисуль). 1967. 
3 июня.

Береснева Л. И. Страницы былого // Новая жизнь. 
1967. 3 августа.

Бугаев Д. А. На службе милицейской. Кн. 1. Ч. 1. 
Красноярск: Красноярское кн. изд-во, 1993. 336 с.

Воспоминания участников гражданской войны в Ми-
нусинском уезде. Абакан: Хак. кн. изд-во, 1957. 104 с.

Горелов Ю. П. Конец банды Олиферова // Комсо-
молец Кузбасса. 1986. 22 апреля.

Горелов Ю. П. История борьбы с белым отрядом 
полковника Олиферова в Кузбассе // История белой 
Сибири: тезисы третьей научной конференции, 2-3 
февраля 1999 года, Кемерово. Кемерово: Кузбассву-
зиздат, 1999. 

За власть советов на юге Сибири. Воспоминания 
участников гражданской войны в Известия Мариин-
ского ревкома. 1920. 11 января. 

Елисеенко А., Мармышев А. Забытый ледяной по-
ход // Сибирский исторический альманах. Т. 1: Граждан-
ская война в Сибири. Красноярск, 2010. 147-152 с.

Кадейкин В. А. Годы огневые. Из истории граждан-
ской войны в Кузбассе 1918-1919 гг. Кемерово: Кемеров. 
книж изд-во, 1959. 99 с.

Лапкин Ф. ЧОН Мариинска в борьбе за Советскую 
власть // Вперед (г. Мариинск). 1985. 10 ноября.

Мармышев А. В., Елисеенко А. Г. Гражданская 
война в Енисейской губернии. Красноярск: Изд-во ООО 
«Версо», 2008. 416 с. 

Минусинском уезде Енисейской губернии. Абакан: 
Красноярское кн. изд-во, 1968. 120 с.  

Савченко В. А. Атаманщина. Харьков: Фолио, 2011. 
379 с.

Симонов Д. Г. Белая Сибирская армия в 1918 году. 
Новосибирск: НГУ, 2010. 613 с.

Шекшеев А. П. Сопротивление енисейского кре-
стьянства коммунистическому режиму (1920 – 1922 гг.) 
// Вестник Красноярского государственного университе-
та. 2006а. Вып.6. Гуманитарные науки. С. 76-82.

Шекшеев А. П. Гражданская смута на Енисее: 
победители и побежденные. Абакан: Хак. кн. изд-во, 
2006б. 160 с.

Шекшеев А. П. Военно-политические события 
в Ачинско-Минусинском районе в 1920 – 1921 гг. // 
Военно-исторические исследования в Поволжье: Сб. 
науч. тр. Вып. 10. Саратов, 2014. 

Шишкин В. И. Сибирская Вандея: вооруженное со-
противление коммунистическому режиму в 1920 году. 
Новосибирск: Олсиб, 1997. 710 с. 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 97

В. П. Барабаш 

Проблемы становления высшего 
образования в сфере культуры в 

Восточной Сибири (1960-1980-е гг.)

В статье раскрывается проблема становле-
ния высшего образования в сфере культуры и ис-
кусства в Восточной Сибири в 1960-1980-е гг.  В 
этот период было окрыто 3 вуза, которые внесли 
существенный вклад в культурное развитие регио-
на и подготовку специалистов для отрасли.

V.P. Barabash

Formation problems of higher education in 
the sphere of culture in eastern Siberia 

(1960-1980)

The article covers the formation problem of higher 
education in the sphere of culture and art in eastern 
Siberia in the 1960-1980s. During this period 3 higher 
education institutions, which made a significant 
contribution to cultural development of the region 
and training of specialists for the industry, had been 
opened.

До 1960 г. в Восточной Сибири не было ни 
одного высшего учебного заведения, готовившего 
специалистов для отраслей культуры и искусства. 
К этому времени основными поставщиками ка-
дров с высшим образованием для учреждений 
указанных отраслей были всесоюзные институты и 
консерватории. Специалистов библиотечного дела 
и культурно-просветительной работы обучали в 
библиотечных институтах Москвы, Ленинграда и 
Харькова.  Специалистов  профессий, связанных с 
хореографией,  готовили в Москве и Ленинграде. 
Высшее музыкальное образование также можно 
было получить  в центральной части страны. До 
1956 г. за Уралом готовила музыкальные кадры 
Уральская консерватория в Свердловске (основа-
на в 1934 г.). В 1956 г. открылась Новосибирская 
консерватория, которая сыграла большую роль в 
подготовке музыкантов для всей Сибири и Даль-
него Востока. 

В условиях, когда страна, поднявшись из руин 
после войны, ставила грандиозные задачи по даль-
нейшему развитию Сибири в целом и Восточной 
Сибири в частности, придавалось большое зна-
чение подготовке специалистов культуры.  После 
завершения восстановительного периода в дирек-
тивах пятого пятилетнего плана развития СССР 
на 1951-1955 гг. планировалось увеличить выпуск 
специалистов всех родов из высших и средних 
специальных учебных заведений на 30-35  %. Были 
приняты важные постановления, направленные на 
совершенствование системы профессионального 
образования. 

Так, в 1954 г. ЦК КПСС и Совет Министров 
СССР приняли специальное постановление «Об 
улучшении подготовки, распределения и исполь-
зования специалистов с высшим и средним обра-
зованием», которое определило важные задачи по 
расширению подготовки специалистов с высшим 
и средним специальным образованием и их про-
фессиональному росту. 24 декабря 1958 г. Вер-
ховный Совет СССР издал  Закон об укреплении 
связи школы с жизнью и о дальнейшем развитии 
системы народного образования в СССР, где боль-
шое внимание отводилось профессиональному 
образованию и высшему, в частности. 

Важным этапом стало преобразование Ука-
зом Президиума Верховного Совета СССР 
Министерства Высшего образования в союзно-
республиканское Министерство высшего и 
среднего специального образования СССР. Соот-
ветственно, было образовано и республиканское 
министерство [История…2000. С. 267-268].

Серьезной проблемой в развитии образования 
являлась неувязка развития народного хозяйства 
страны и размещения высших учебных заведе-
ний. На примере культуры и искусства это явно 
прослеживалось. Абсолютное большинство вузов 
находились в европейской части страны.  По-
требность в открытии вуза культуры в Восточной 
Сибири была высока. 

Так, в 1960 г. в Бурятской АССР насчитывалось 
286 библиотек государственной сети, в которых из 
352 работающих библиотекарей лишь 17 имели 
высшее образование  [Пшеничникова. 2000. C. 5]. 
В отчетах отделов культуры Хакасской автономной 
области за 1965 г. все районы отмечали отсутствие 
кадров с высшим образованием [Барабаш. 2007. с. 
104]. Рассматривались столицы восточносибир-
ских регионов, где возможно было открытие вуза: 
Красноярск, Чита, Иркутск, Улан-Удэ, Кызыл, Аба-
кан. В 1960 г. было принято Постановление Совета 
Министров СССР № 1008 об открытии первого 
вуза культуры в Улан-Удэ – столице Бурятской 
АССР. Открытию вуза способствовало и приня-
тое 22 сентября 1959 г. Постановление ЦК КПСС 
«О состоянии и мерах улучшения библиотечного 
дела в стране». Это был Восточно-Сибирский 
библиотечный институт – первый вуз культуры 
в Сибири и четвертый в СССР. Как вспоминала 
студентка первого набора, всю трудовую деятель-
ность отдавшая вузу, в том числе более 10 лет 
проработавшая ректором этого вуза (1995-2015 гг.), 
Раиса Ивановна Пшеничникова: «в год открытия 
в институте работали два факультета: библиотеч-
ный и культурно-просветительной работы. На них 
работало 22 штатных преподавателя и обучалось 
90 студентов. ВСГИК осуществлял подготовку 
специалистов для всей Сибири, Дальнего Востока 
и Монголии… За первые десять лет были созданы 

User
Записка
С. большая, перенести на одну строчку с номером страницы



98 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

учебно-консультационные пункты в Омске, Крас-
ноярске, Хабаровске, Иркутске» [Пшеничникова. 
2000. С. 6].  

Т. е., вуз изначально формировался как меж-
региональный ресурсный центр. Другой важной 
составляющей являлось нахождение вуза в Буря-
тии – национальной автономной республике. Это 
подчеркивало целенаправленную национальную 
политику компартии и советского государства. Не 
случайно первым ректором был назначен Даши 
Жалсанович Жалсабон, кандидат экономических 
наук, работавший министром культуры республики 
[ВСГАКИ… 2010. С. 47].

Таким образом, в 1950-1960-е гг. в Сибири от-
крылись два вуза культуры и искусства: Новоси-
бирская государственная консерватория им. М. И. 
Глинки и Восточно-Сибирский государственный 
библиотечный институт.

Освоение природных ресурсов восточных 
регионов страны требовало комплексного раз-
вития. Происходил сдвиг в размещении произво-
дительных сил в сторону восточных территорий. 
В годы семилетки (1959-1965 гг.) промышленно-
производственные фонды возрастали более чем 
в два раза. Вся Сибирь превратилась в огром-
ную стройку, где создавались промышленно-
транспортные узлы и комплексы, строились 
гидроэлектростанции, возникали  новые города и 
поселки. Все это работало на развитие социально-
культурной сферы, строительство новых объектов 
культуры и искусства, учебных заведений всех 
уровней образования. 

Важным этапом развития социально-
культурной сферы стали 1970-е гг. В Восточной 
Сибири в 1978 г. появился свой институт искусств. 
Не все деятели искусств приветствовали этот 
шаг. Это отражено в материалах энциклопедии 
«Музыкальная культура Сибири», изданной в 
Новосибирске в 1997 г. В статье, посвященной 
открытию Красноярского института искусств, 
отмечалось, что «был ликвидирован вакуум в 
высшем образовании для актеров драмтеатров и 
художников. Что касается музыкальных специ-
альностей, то острой необходимости в новом вузе 
тогда не было, о чем свидетельствуют сложности в 
формировании профессорско-преподавательского 
состава» [Музыкальная культура Сибири…1997. 
С. 4-5]. Нам представляется, что подобные выво-
ды были преждевременны, вуз был только создан 
и потребности определялись не сложностями в 
подборе кадров вуза, а потребностями учрежде-
ний культуры и искусства.

 Институт искусств был открыт в Красноярске 
в 1978 г. [Красноярская государственная академия. 
2010. С. 4]. Красноярский край в этот период вре-
мени динамично развивался. Действовала государ-
ственная программа развития производительных 

сил Красноярского на основе Постановления ЦК 
КПСС и Совета Министров СССР «О мерах по 
дальнейшему комплексному развитию в 1971-1980 
годах производительных сил Красноярского края». 
П. С. Федирко, первый секретарь Красноярского 
крайкома КПСС дошел до секретаря ЦК КПСС 
М. А. Суслова и добился открытия института 
искусств. В этот период в Красноярске также от-
крылись хореографическое училище, театр оперы 
и балета, что доказывало масштаб культурных 
преобразований. Это позволило Красноярскому 
краю в 1980-е гг. выступить инициатором широко-
го общественного движения «Превратим Сибирь в 
край высокой культуры!», которое также сыграло 
большую роль в развитии культурной сферы и 
культурной среды в регионе.  

Первоначально в институте искусств было  3 
факультета: музыкальный, театральный и худо-
жественный. В 1987 г. художественный факультет 
выделился в отдельный самостоятельный вуз 
– художественный институт [Красноярский госу-
дарственный  художественный институт. 2003. С. 
5]. Таким образом, сложилась цельная система не-
прерывного образования в ведущих районах Вос-
точной Сибири: Бурятии и Красноярском крае. Это 
была триединая система – школа дополнительного 
образования – училище – вуз. В художественном 
плане в Красноярске пошли еще дальше, открыв 
отделение Академии художеств РСФСР «Урал, 
Сибирь и Дальний Восток» и творческие мастер-
ские Академии.

К завершению советского периода отечествен-
ной  истории в конце 1980-х гг.  в Восточной Сиби-
ри функционировало 3 вуза: Восточно-Сибирский 
государственный институт искусств в Улан-Удэ, 
Красноярский государственный институт искусств 
и Красноярский государственный художественный 
институт. Эти вузы вместе с другими  всесоюзными 
институтами  покрывали значительные потреб-
ности учреждений культуры и искусства региона 
в высококвалифицированных кадрах. 			
		

Список литературы:
Барабаш В. П. Потребности в кадрах культуры и 

искусства в Хакасской автономной области в 1946-
1965 г. г. // Актуальные проблемы истории и культуры 
Саяно-Алтая: сб. молодых исследователей. Вып. №8 
/ под ред. В. Н. Тугужековой.  Абакан: Изд-во ХГУ  
им. Н. Ф. Катанова, 2007.  

ВСГАКИ – первый вуз культуры в Сибири: 50 лет: сбор-
ник. Улан-Удэ.: ИПК ФГОУ ВПО ВСГАКИ, 2010. 224 с.

История среднего профессионального образования 
в России / под ред. В. М. Жураковского.  М.: НМЦ СПО, 
2000.  С. 704 с.

Красноярская государственная академия музыки 
и театра: энциклопедический справочник / под. ред. 
К. А. Якобсона.  Красноярск: ФГБОУ ВПО КГАМиТ, 
2010. 184 с.

User
Записка
инициалы вместе с фамилией

User
Записка
страница с номером

User
Записка
гг. вместе



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 99

Красноярский государственный художественный 
институт: альбом / под ред А. А. Покровского. – Крас-
ноярск: Изд-во «Ситалл», 2003. 155 с.

Музыкальная культура Сибири: В 3т. Т. 3. Музы-
кальная культура Сибири ХХ века. Кн. 2. Музыкальная 
культура Сибири середины 50-х – конца 80-х годов ХХ 
века / под ред. Б. А. Шиндина.  Новосибирск: Ново-
сибирская гос. консерватория им. М. И. Глинки, 1997. 
241 с.

Пшеничникова Р. И. ВСГАКИ как центр формирова-
ния единого многомерного культурно-образовательного 
пространства Восточной Сибири /Взгляд сквозь годы. 
Сборник воспоминаний.  Улан-Удэ: ИПК ВСГАКИ, 
2000.  116 с.

Ч. М – Х. Тензин

Социальная динамика 
этноконфессиональной ситуации в Туве

Этноконфессиональная ситуация в Туве меня-
ется в сторону увеличения религиозного интереса 
среди местного населения, а именно к буддийскому 
учению и практике. За два года буддистов среди 
тувинцев увеличилось на 3 % (80,9 % в 2014 г. и 
83,9 % в 2016 г.). Возрастает строительство 
буддийских и христианских храмов, появляются 
религиозные организации, формируются тувин-
ские и русские религиозные сообщества. Тувин-
ское духовенство пополняется через буддийские 
монастыри и университеты Бурятии, Калмыкии, 
Монголии и Индии. В Туву непрерывно приезжа-
ют тибетские монахи в целях передачи учения, 
строительства мандал, ступ, барабанов, хурээ и 
других религиозных объектов. Активное изучение 
буддийской культуры, науки и религии среди мо-
лодого поколения, сотрудничество тибетской и 
тувинской сангхи, мирные межконфессиональные 
отношения в Туве приводят к духовному и мате-
риальному прогрессу.  

Ch.M-Kh. Tenzin

Social dynamics of an ethno-confessional 
situation in Tuva

Ehtnokonfession situation in Tuva varies in the 
direction of increasing religious interest among the 
local population, namely, the Buddhist teaching and 
practice. During the two years of Buddhists increased 
by 3% among Tuvan (80.9% in 2014 and 83.9% 
in 2016). Growing construction of Buddhist and 
Christian churches, there are religious organizations, 
formed Tuvan and Russian religious communities. Tuva 
clergy replenished through Buddhist monasteries and 
universities Buryatia, Kalmykia, Mongolia and India. 
In Tuva continuously come Tibetan monks in order to 
transmit the doctrine, the construction of mandalas, 
stupas, drums, khuree and other religious objects. 

Active learning Buddhist culture, religion and science 
among the younger generation, collaboration and 
Tibetan Tuvan Sangha, peaceful interfaith relations in 
Tuva lead to spiritual and material progress.

Современное развитие буддизма на территории 
Тувы имеет свои особенности и сложности. Исто-
рические последствия секуляризации тувинского 
общества привели к прерыванию преемственности 
буддийской традиции, культуры и образования, 
исчезновению монастырской системы воспроиз-
водства тувинского духовенства. Данные процессы 
стали причиной упадка духовности тувинского 
населения в современности. 

Возрождение буддизма в Туве основывается на 
системном восстановлении буддийских комплек-
сов (храмов, дуганов, ступ, барабанов), тувинской 
сангхи (сообщества),  тувинского духовенства 
(хелины, кечилы, кешпи, эмчи-ламы, чурагайчы) 
и специалистов буддизма (лоцавы, архитекторы, 
скульпторы, танкописцы и другие). 

В период возрождения религии в 1990 г. об-
разовалось первое буддийское общество «Алдын 
Богда» в составе 25 человек, и сейчас действуют 
19 буддийских организаций (по данным 2016 г. 
Министерства юстиции Республики Тыва). 

В 1990 г. появился первый буддийский храм 
в сумоне Кызыл-Даг Бай-Тайгинского кожууна, 
инициаторами которого были Саая Когел и Сергей 
Кочаа, а также был построен первый в Кызыле 
небольшой храм «Тувдан Чойхорлинг». Сегодня 
за 25 лет были построены 16 хурээ (храмов), 11 
молитвенных домов, 10 буддийских барабанов, 79 
ступ [Тензин. 2015. С. 14]. 

В 1991 г. в свет вышел первый номер газеты 
«Эреге» (тираж 4 тыс. экз.), в  1996 г. научно-
информационный бюллетень «Энерел», далее 
газеты «Цэчэнлинг», «Тун» и другие. 

В сентябре 1992 г. состоялся первый визит 
Далай-ламы XIV в Туву и с этого времени стали 
приезжать тибетские монахи и отправляться на 
обучение тувинские хуураки в буддийские мона-
стыри Индии. С 1993 г. и постоянно два раза в год 
приезжает в Туву Джампа Тинлей, который дарует 
лекции по буддийской философии. Ежегодно в 
летнее время тувинские паломники посещают Бай-
кальский медитационный центр на озере Байкал 
Республики Бурятии. 

В Туве проживает тибетский учитель Лобсанг 
Тхуптен, изучив тувинский язык, проводит ри-
туалы, публикует книги, журналы и календари. 
Тибетский учитель Сотпа Гьяцо является живым 
примером практики буддизма, помогая местным 
жителям, он советует и объясняет, как правильно 
преодолеть жизненные проблемы. Тибетцы Пенде 
Гьялцен и Такпа Гьяцо встречаются с населением в 
период памятных дней, посвященных буддийским 
праздникам. Периодически из Калмыкии приезжа-



100 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

ет буддийский мастер Шакья, который участвует в 
тантрических ритуалах освящения статуй, храмов 
и святых мест Тувы. Из Бурятии приезжает док-
тор тибетской медицины Жамсо Сижи, лечащий 
точечным прижиганием, пульсодиагностикой, 
тибетским массажем и лекарствами. 

С 2008 по 2015 гг. постоянно проживал в Туве 
доктор буддийской философии Шивалха Ринпоче.  
Роль данного учителя огромна тем, что он даровал 
буддийские учения и тантрические посвящения, 
благословлял и направлял российских учеников 
к духовной практике. Благодаря его деятельности 
были построены ступы, медитационный центр 
«Сангье Чолинг» на озере Чагытай в Туве. Осе-
нью 2015 г. он был депортирован из России по 
требованию спецслужб, активно препятствующих 
международной активности тибетских деятелей 
[Буддийского учителя Шивалха Ринпоче выдворя-
ют из РФ. Электронный ресурс: http://ariom.ru/fo/
p629232.html (дата обращения: 18.08.2016 г.)]. 

Запрещён въезд на территорию России ду-
ховного лидера буддизма, Его Святейшества 
Далай-Ламы XIV, поэтому буддийские россий-
ские паломники посещают его лекции в странах 
Прибалтики, Японии, Индии и Америки. После-
дователями Его Святейшества Далай-Ламы XIV 
являются буддийские монахи, прошедшие курсы 
буддийской философии в монастырях Индии. 
За 25 лет из Тувы обучилось свыше 40 хуураков 
(послушников). 

В 2011 г. было проведено социологическое 
исследование в стратегии кейс-стадии и методом 
формализованного интервью в храме «Цэчэнлинг» 
в г. Кызыле было опрошено 45,7 % тувинского 
духовенства в количестве 32 человек (при гене-
ральной совокупности 70 человек). Опрос прово-
дился перед буддийским праздником «Шагаа» (2 
февраля 2011 г.). 

Целью данного исследования было изучение 
воспроизводства тувинского духовенства на со-
временном этапе. В контексте факторного анализа 
были рассмотрены институты образования (мезо-
фактор) и семьи (микро-фактор), определяющие 
особенности пополнения социальной группы 
– тувинского духовенства. Образовательный ин-
дикатор зависит от времени и географии, который 
позволил установить последовательность попол-
нения группы.  

Исследуя институт образования, первый (мезо-) 
фактор, выявились три волны воспроизводства ту-
винского духовенства: 

1 волна – с 1991 г. хуураки обучились в мона-
стыре «Даши Чойнхорлин» в Иволгинском дацане 
Бурятии;

2 волна – с 1991 г. хуураки прошли подготовку 
в монастыре «Гунзэчойнэй» в Санкт-Петербурге. 

3 волна – с 1996 г. начался первый поток ту-

винских монахов в монастырь Дрепунг Гоман в 
Индию.

Тувинское духовенство образовалось выпуск-
никами буддийского института монастыря «Даши 
Чойнхорлин» Иволгинского дацана Республики 
Бурятии. Данная группа отличалась зрелым воз-
растом, жизненным опытом, наличием среднего 
и среднего специального или незаконченного 
высшего российского образования. Выпускники 
Иволгинского дацана оказались наиболее мо-
бильными в повышении духовного образования в 
других буддийских монастырях Санкт-Петербурга, 
Калмыкии, Монголии, Индии. Первая волна вос-
производства тувинского духовенства отличалась 
разнообразием жизненной траекторией каждого 
монаха. В данной группе максимальный по време-
ни образовательный капитал достигал 9 лет (5 лет 
в буддийском монастыре России и дополнительно 4 
года в других странах). Отличительным моментом 
являлось то, что хуурак с полным средним россий-
ским образованием имел возможность успешно 
обучаться в буддийском институте, чем ученик с 
неполным средним образованием. В результате 
выявилось, что наличие российского образования 
приводит к успешной стартовой позиции в полу-
чении полного буддийского образования. 

Вторая волна воспроизводства тувинского ду-
ховенства связана с открытием монастыря «Гунзэ-
чойнэй» в Санкт-Петербурге в 1991 г. В этой волне 
обучились три монаха – Тензин Цультим (хелин, 
Камбы-лама (2010-2014)),  Тензин Чинба (хелин, 
Буян башкы), Тензин Лосел (Аяс башкы). Все 
монахи обучались около трех лет, продолжив обу-
чение в монастырях Индии.  Тензин Чинба (Буян 
башкы) до сих пор работает в хурээ «Цэчэнлинг», 
проповедуя учения Будды, активно встречается с 
буддийскими организациями и верующими людь-
ми. В социальных сетях пропагандирует здоровый 
образ жизни, правильное поведение и воззрение 
среди местного населения.  

Третья волна связана с 1996 г. первым потоком 
5 тувинских хуураков, направленных на обучение 
в монастырь Дрепунг Гоман в Индию. Из первого 
потока трое монахов позже заняли высшую долж-
ность Камбы-ламы Республики Тыва – Март-оол 
Николаевич Норбу-Самбу (2002- 2005), Джампел 
Лодой (2005- 2010), Лопсан Чамзы (с 2014 г.). 
Действующий Камбы-лама Тувы Лопсан Чамзы  
совместно с Хертек Аганаком Щорсовичем создали 
буддийский зал в Национальном музее Республики 
Тыва, освятив буддийские реликвии с тантриче-
ским мастером Шакья (2010 г.); совместными уси-
лиями местных жителей Тере-Хольского кожууна 
построили буддийский хурээ «Чыргалан» (2011 г.); 
совместно с тувинскими монахами и тантрическим 
мастером Шакья освятили 1000 статуй будд в мо-
настыре «Устуу-Хурээ» (2016 г.); был утвержден 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 101

на государственном уровне региона буддийский 
праздник «Сака Дава» (2016 г.). В настоящее время 
планируются завершить строительства буддийских 
хурээ в Барун-Хемчикском, Чаа-Хольском кожуу-
нах и в г. Кызыле.   

С 2001 г. начался второй поток монахов в мо-
настырь Дрепунг Гоман в Индию. Этот поток от-
личился набором учеников с неполным средним и 
полным средним российскими образованиями. Из 
этой группы большинство хуураков закончили 5 
лет курсов буддийской философии (лориг и тагриг, 
4 философские школы буддизма). Отличием данной 
группы являлся юный возраст хуураков. Чем он 
был моложе, тем труднее было ему адаптироваться 
к культурной среде, монастырской системе, тропи-
ческому климату Индии. Тибетская монастырская 
система буддийского образования отличается 
длительностью обучения в монастыре (14 лет) с 
соблюдением полных монашеских обетов. 

В этой группе обучившихся отличился Игорь 
башкы, который рекомендовал себя, как про-
фессиональный переводчик, учитель буддийской 
философии, организовывая курсы тибетского 
языка и буддийской философии среди хуураков и 
местных жителей. Из данной группы выделился 
Шолбан башкы, который активно пропагандирует 
буддийское учение среди молодого поколения, 
он является основателем молодежного движения 
«Субудей».  

В Туве работает дипломированный эмчи-лама 
Аян-оол башкы – настоятель хурээ «Зеленая Тара», 
закончивший полный курс в Институте тибетской 
медицины и астрологии «Мен-ци-кханг». Но пер-
вым практиком тибетской медицины в Туве явля-
ется Шерчин башкы, ведущий прием пациентов в 
хурээ «Цэчэлинг».  

В Туве один из высококвалифицированных 
переводчиков является выпускник Академии 
тибетской культуры Норбулинк, первый Камбы-
лама Тувы Хертек Аганак Щорсович (1997-2000), 
владеющий грамотно тибетской письменностью и 
буддийской наукой.

В тантрическом монастыре Намгьял (в мо-
настыре Далай-Ламы XIV) обучился Еше Дагпа 
(Камбы-лама с 2000 по 2002 гг.). В данное время 
в этом монастыре успешно обучается один тувин-
ский монах. 

В тантрическом монастыре Гюто  (в монастыре 
Кармапы XVII) обучается один тувинский монах 
(Чингиз башкы).

В настоящее время 7 студентов из Тувы осваи-
вают светское буддийское образование в Индии 
(в  Центральном Институте Высших Тибетологи-
ческих Исследований в г. Варанаси (2 студента), 
Колледже высшей тибетологии в Сара (3 студента), 
в Библиотеке тибетских трудов и архивов в Дха-
рамсале (2 студента). 

Вторым (микро-) фактором воспроизводства 
тувинского духовенства является уровень социаль-
ного окружения индивида, его социальные сети: 
семья, родственники, друзья. Для изучения роли 
института семьи в воспроизводстве тувинского ду-
ховенства в формализованной анкете мы включили 
вопросы о семье, куда вошли вопросы о наличии в 
семье родственников-лам, определяющие степень 
их родства, уточняющие вопросы о семейном про-
исхождении, вопросы о способах выбора данного 
пути, о мотивации стать ламой. 

В целом тувинские ламы происходят из полной 
семьи (62,5 %), у одного из родителя есть высшее 
образование (44,8%) (доля родителей без высшего 
образования составила (41,4 %)). Следовательно, 
пополнение тувинского духовенства происходит 
из интеллигенции. 

78,1 % духовенства подтвердила, что в их семье 
были ламы.  12,5 % ответили отрицательно, и всего 
9,4 % опрошенных не смогли дать точный ответ. 
Таким образом, молодое тувинское духовенство 
продолжает преемственность тувинских лам (они 
являются прямыми потомками дедов, прадедов 
великих тувинских лам начала ХХ в.). 

81,3 % опрошенных ответили, что члены их 
семьи являются верующими, регулярно посещают 
хурээ. У 15,6 % опрошенных семья является веру-
ющей, но члены семьи редко посещают хурээ. Так, 
тувинское духовенство пополняется из верующей 
семьи. В большинстве случаев родители и близкие 
родственники советовали выбрать духовный путь 
и обучиться в буддийском монастыре.

При выборе духовного пути тувинское духо-
венство следовало субъективной (интенциональ-
ной) мотивации, полностью осознавая  свой выбор 
– стать монахом, посвящающий свою жизнь при-
несению пользы всем живым существам (44 %). 
Тувинское духовенство пополняется из сельской 
местности (78,1 %). 

Анализ влияния института семьи в воспро-
изводстве тувинского духовенства показал, что 
семья играет большую роль в передаче религиоз-
ной культуры, буддийской традиции. Родители и 
близкие родственники информируют о жизни и 
опыте старшего поколения (прадедушек, дедушек) 
будущим монахам. Современное тувинское духо-
венство пополняется из полной семьи (62,5 %), из 
семьи сельской интеллигенции (44,8 % один из ро-
дителей имел высшее образование), из верующей 
семьи (81,3 %), в котором были буддийские ламы 
(78,1 %). Заложенная интенция (кармического от-
печатка) подтолкнула молодых тувинских монахов, 
во-первых, самостоятельно выбрать духовный 
путь, осознанно изучать буддийскую философию, 
во-вторых, продолжить семейную традицию. 

Анализ воспроизводства тувинского духо-
венства в период возрождения буддизма в Туве 



102 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

показал, что пополнение молодых людей нача-
лось естественно. Молодые люди, обучившись в 
монастырях Индии, Монголии, России, являются 
продолжателями буддийской традиции в Туве, 
повторяя путь своих предков – дедушек-лам. Они 
осознанно выбирают духовный путь с целью про-
должения семейной традиции, а также помощи 
всем живым существам. Среди тувинских монахов 
монастыря Дрепунг Гоман Индии ожидается по-
полнение геше – доктора буддийской философии 
(Долаан башкы). Будущее тувинских монахов с 
высоким буддийским образованием приведет к 
укреплению тувинской сангхи по всей вертикали. 
Увеличение специалистов, как буддологов и тибе-
тологов из тувинской среды, расширит по гори-
зонтали структуру тувинской сангхи. Укрепление 
тувинкой сангхи станет движущей социальной 
силой в развитии духовности, нравственности и 
высокой культуры среди тувинцев. 

Постепенно развитие буддийского региона 
способствует духовному и материальному объ-
единению тувинского народа. Буддизм остается 
живым, если практикуют учения и сохраняется 
преемственность традиции. Тувинские монахи, со-
циализируясь в тибетских монастырях Индии, при-
лагают усилия и старания, занимая первые места 
в монастырях. Они, затрачивая финансовые сред-
ства, молодость, здоровье, преодолевают большие 
трудности, поэтому задачей тувинского общества 
является поддержка тувинского духовенства. Пре-
поднося им финансовые средства, для окончания 
их полного буддийского образования, а также за-
вершения строительства жилого дома (общежития) 
в монастыре Дрепунг Гоман, тувинский народ 
накопит благие духовные заслуги. Материальная 
поддержка со стороны властей и населения должна 
сопутствовать везде и во всем в деле строитель-
ства буддийских сооружений (храмов, центров, 
институтов и других), в деле обучения тувинского 
духовенства современным и буддийским наукам, 
потому что буддизм способствует сохранению 
тувинской культуры, этноса, идентичности, исто-
рической памяти народа. Тувинское духовенство 
создает гармоничные межконфессиональные от-
ношения в регионе.

В Туве, как и по всему миру, возрастает интерес 
к буддизму (73 %). За два года буддистов среди ту-
винцев увеличилось на 3 % (80,9 % в 2014 г. [Отчет 
исследования…2014, С. 27] и 83,9 % в 2016 г.). 

41,3 % респондентов по мере возможности по-
сещают хуралы (богослужения). 24,2 % жителей 
Тувы посещают хуралы во время религиозных 
праздников. 15,6 % – посещают регулярно и ста-
раются не пропускать хуралы. У большинства 
верующих мотивы эксплицированы (явные), вре-
менные характеристики не явные, поэтому они по-
сещают хуралы, лекции (богослужения) в случаях 

жизненных трудностей и проблем, возникающих 
время от времени.

Межконфессиональные отношения между 
людьми разных вероисповеданий бесконфликтные 
(51,6 %), направленные на доброжелательные отно-
шения, способствующие общественному согласию 
и толерантности (29,2 %). Опасность в межкон-
фессиональных отношениях больше выражают 
представители другой национальности – 0,7 %.

В заключение отметим, что важно поддержи-
вать деятельность местных традиционных религи-
озных организаций и объединений, которые имеют 
долгий исторический путь становления и развития 
на территории Тувы. Буддизм способствует разви-
тию толерантности, общечеловеческих ценностей, 
ответственности за порядок и мир в современном 
обществе. 

Поддерживая деятельность буддийских органи-
заций, ведущие работу по приглашению духовных 
учителей из других городов России и Индии в 
целях распространения буддийского учении, фор-
мируется правильное буддийское воззрение среди 
молодых людей, заинтересованные буддизмом. 

Активное строительство буддийских сооруже-
ний способствуют укреплению единства тувин-
ского народа, повышению буддийской культуры, 
духовному развитию тувинского населения и 
уменьшению социальных проблем, конфликтов и 
напряженности в тувинском обществе.   

Список литературы:
Буддийского учителя Шивалха Ринпоче выдворяют 

из РФ. Электронный ресурс: http://ariom.ru/fo/p629232.
html (дата обращения: 18.08.2016 г,).

Монгуш М. В. Религия в истории и современной 
культуре тувинцев // Религия в истории и культуре 
монголоязычных народов России, М.: Вост. лит., 2008. 
С. 215-241

Отчет исследования сектора прикладной социоло-
гии: «Состояние и тенденции в сфере межнациональ-
ных и межконфессиональных отношений в г. Кызыле 
Республики Тыва». Кызыл: ТИГПИ, 2014. 72 с.

Серенот С. К. Сарыг шажыннын тайылбырлыг 
словары. Кызыл, 2010. 127 с.

Тензин Ч. М. Буддийское тувинское духовенство 
в Иволгинском дацане //  Материалы международной 
конференции «Феномен XII Пандито Хамбо Ламы Ити-
гэлова» 27-28 июня  2015 г. Улан-Удэ, 2015. С. 14-16.

User
Записка
точка

User
Записка
точки

User
Записка
точка



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 103

З. В. Анайбан

Молодежь Хакасии: этнодемографический 
аспект 

Исследование посвящено изучению особенно-
стей и основных тенденций развития этнодемо-
графических процессов среди молодежных групп 
Хакасии. Анализ показал, что в числе специфи-
ческих черт современной этнодемографической 
ситуации в Республике Хакасия следует назвать 
обозначившуюся за последние несколько лет 
тенденцию роста численности населения, в том 
числе и молодежи. В ряду демографических про-
блем местной молодежи, прежде всего, следует 
назвать остающийся достаточно высоким среди 
них показатель смертности. Работа основана на 
материалах официальной статистики.

Z. V. Aniban                                                

Youth of Khakassia: ethnodemographic 
aspect

The article analyzes the current specifics and 
main tendencies of ethnodemographic processes 
among young people of Khakasia Republic. The 
analysis showed that one of the specific features of 
current contemporary ethnodemographic situation 
in Khakassia is the increase in population numbers, 
including youth. First of all, among the demographic 
problems of local youth is the mortality rate, which is 
still quite high. The study is based on official statistical 
materials.

В настоящее время в Республике Хакасия 
удельный вес молодежных групп достигает при-
мерно четверть общей численности населения – 
24,9 %  [Оценка численности населения …, 2016.  
С. 1]. Эти данные практически соответствуют 
аналогичному показателю по Российской Феде-
рации (22 %) [Молодежь России 2000–2025 … 
2013. Электр. Ресурс]. За период двух переписей 
населения – 1989 г. и 2002 г. в численности жителей 
Хакасии   отмечался, хотя и не столь значительный, 
но все же рост, тенденции которого, кстати, через 
некоторое время вновь обозначились в наши дни. 
Вместе с тем, например, по мнению и прогнозам 
проф. Я. А. Лещенко, несмотря на отмечаемое 
уменьшение масштабов естественной убыли на-
селения и даже переход к положительному его при-
росту, это явление носит временный характер. Так, 
в статье «Проблемы социально-демографического 
развития Сибири» свое утверждение он обо-
сновывает тем, что поскольку в скором времени 
на смену наиболее активному репродуктивному 
возрасту сравнительно многочисленных контин-
гентов женщин 1986–1989 гг. рождения придут 
малочисленные поколения 1990-х годов рожде-
ния, это повлечет за собой неизбежное сниже-

ние рождаемости (Лещенко. Электр. ресурс). С 
нашей же точки зрения, помимо названного, на 
позитивное изменение ситуации и благоприятное 
развитие демографических процессов в том или 
ином регионе могут влиять многие другие факто-
ры, в числе которых улучшение и стабилизация 
социально-экономических показателей страны в 
целом и на этой основе повышение уровня жизни 
ее населения, а также разработка необходимых и 
продуманных государственных программ, направ-
ленных на решение разных аспектов демографи-
ческих проблем.

По данным официальной статистики, в Хака-
сии процент городских жителей, по сравнению со 
многими другими национальными регионами Си-
бири, заметно выше. Специалисты объясняют это 
более интенсивным развитием урбанистических 
тенденций на данной территории. Так, по данным 
Территориального органа Федеральной службы 
государственной статистики по Республике Хака-
сия, на 1 января 2016 г. доля городского населения 
в данном регионе практически вдвое превышала 
долю сельчан и составляла соответственно 68,8 
% и 31,2 %. Однако  соотношение городской и 
сельской молодежи здесь несколько иное: из 
всего числа молодежи в городских поселениях 
Хакасии проживают 54,7 %, а в сельской мест-
ности – 45,3 % [Итоги Всероссийской переписи 
населения… 2012. C. 329]. То обстоятельство, что 
среди молодежи Хакасии довольно значительна 
численность тех, кто живет и работает в сельской 
местности обусловлено в первую очередь относи-
тельно более лучшими, например, по сравнению 
с Тувой, условиями жизни на селе. Как известно, 
если сравнивать тувинское и хакасское село, то 
у последних здесь заметно выше показатель за-
нятости населения, ниже процент безработицы, 
в том числе молодежной безработицы и т. д. Хотя 
и здесь проблем достаточно. Так, по результатам 
социологического исследования «Проблемы молоде-
жи Республики Хакасия», реализованного в 2014 г. 
Хакасским техническим институтом – филиалом 
Сибирского федерального университета, в числе 
основных задач которого значилось определение 
основных проблем сельской молодежи республи-
ки, из всего числа опрошенной сельской молодежи 
треть ответила, что рада жизни на селе (33,8 %), 
почти столько же «в целом довольны, но многое 
их не устраивает» (29,4 %), в общей сложности 
16,1 % потенциально планируют сменить место 
жительства и каждый десятый  признал, что ему не 
нравится жить в этой местности, но привык, поэто-
му не собирается никуда уезжать, затруднились с 
ответом около 10 %. Примечательно, что из всего 
набора показателей того, что нужно для того, что-
бы молодежь оставалась жить и работать на селе 
респонденты, прежде всего, назвали стабильную 



104 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

работу (94 %), далее – достойный уровень дохода 
(76 %) и собственное жилье (70 %). Кроме того, 
более половины опрошенной молодежи считают 
важным условием жизни на селе наличие развитой 
инфраструктуры [Результаты социологического 
исследования … 2014. C. 15]. 

Согласно материалам последней переписи 
2010 г., численность детей и подростков в общей 
численности населения Хакасии составила 18,7 %. 
По сравнению с предыдущей переписью 2002 г. 
их число заметно сократилось – на 11,1 % [Итоги 
Всероссийской переписи населения…, 2012. С.4]. 
С другой стороны, эта цифра довольно близка 
с аналогичными показателями как по регионам 
Сибири, так и по Российской Федерации в целом. 
Добавим также, что по результатам последней 
переписи (2010 г.) средний возраст жителей Хака-
сии составлял 33,8 года, в том числе мужчин – 31,6 
год, женщин – 35,7 лет [Итоги Всероссийской пере-
писи… 2012. С. 329]. Исходя из этих данных, по-
мимо всего прочего, можно говорить о некотором 
численном доминировании в составе населения 
представителей молодого поколения – это все 
возрастные молодежные группы, включая детей 
и подростков, определенный процент которых 
уже входит в активную и трудоспособную часть 
жителей названных регионов, а другие в скором 
времени ее пополнят, что в конечном счете сви-
детельствует о имеющемся весомом потенциале 
трудовых ресурсов в исследуемом регионе. В 
качестве сравнения отметим, что средний возраст 
по Российской Федерации достигает почти 40 лет, 
по Сибири – чуть меньше [Демографический еже-
годник России. 2013. С. 60].

Следует заметить, что на протяжении дли-
тельного времени в соотношении половозраст-
ного состава местной молодежи не наблюдается 
существенных изменений, хотя в отдельные годы 
фиксировались незначительные колебания. На 
наш взгляд, отмечаемая здесь большая, чем, на-
пример, в Туве диспропорция между полами не 
столь катастрофична. И в этом плане мы не совсем 
разделяем точку зрения исследователей, проводив-
ших упомянутый опрос молодежи Хакасии (2014 
г.) и пришедших к выводу, что «одна из основных 
демографических проблем республики — преоб-
ладание женщин». В своем отчете, подготовленном 
для республиканского Департамента молодежи, 
они пишут, что «хотя это преобладание пока не-
значительно, но согласно статистическим данным 
в более старших возрастных группах этот процесс 
только усилится и разрыв между численностью 
мужчин и женщин увеличится» [Результаты со-
циологического исследования.  2014. C. 2] В целом 
же, по мнению специалистов местной службы 
государственной статистики, некоторое ухудшение 
диспропорции в соотношении численности муж-

чин и женщин связано главным образом высокой 
преждевременной смертностью мужчин. 

Как мы уже отмечали в своих предыдущих 
публикациях, Республика Хакасия существенно 
отличается от многих других регионов Российской 
Федерации по своему этническому составу, пре-
жде всего, по представительству и соотношению 
титульной национальности – хакасов. Согласно ма-
териалам последней переписи населения, процент 
хакасов, основной этнической группы республики, 
составляет примерно только десятую часть всей 
численности населения (12,1 %) [Итоги Всероссий-
ской переписи населения… 2012. С. 9]. Удельный 
вес молодежи (15–29 лет) в общей численности 
представителей титульной национальности – ха-
касов достигает около 21 % [Итоги Всероссийской 
переписи населения. 2012. С. 329]. Безусловно, 
столь существенное преобладание русскоязычного 
населения в регионе обуславливает их этническое 
преобладание в составе республиканской молоде-
жи в целом. 

На данном этапе к числу значимых и поло-
жительных тенденцией естественного движения 
населения в Хакасии, несомненно, следует отнести 
начавшееся относительно недавно, с 2002 г., превы-
шение рождаемости над смертностью. К примеру, 
в 2013 г., по данным официальной статистики, по-
ложительная динамика в естественном приросте 
населения составила 1375 человек [Российский 
статистический ежегодник. 2014. С. 87]. В  ре-
спублике, как и в Российской Федерации, самый 
высокий коэффициент рождаемости приходится на 
возрастную группу женщин 25–29 лет, хотя в дан-
ном случае в группе 20–25-летних этот показатель 
незначительно ниже. Так, если в первой группе на 
1000 женщин, родившихся живыми, приходится 
119,1 ребенка, то во второй 111,9 ребенка [Итоги 
Всероссийской переписи населения. 2012.  С. 157]. 
Насколько важны и необходимы в деле благопри-
ятного развития демографических процессов кон-
кретные решения и программы, непосредственно 
направленные на улучшение демографической си-
туации в стране наглядно демонстрирует принятое 
в конце 2006 г. Федеральный закон «О дополни-
тельных мерах государственной поддержки семей, 
имеющих детей», где говорилось о материальном 
вознаграждении за рождение второго ребенка, так 
называемом «материнском капитале». 

И все же особо следует сказать, что одной 
из главных проблем демографического развития 
республики остается стабильно высокий уровень 
смертности, тенденция к снижению которой вы-
ражается очень слабо. К сожалению, сказанное 
относится ко всем возрастным группам, включая 
молодежь. Так, если в 2008 г. коэффициент смерт-
ности на 1000 человек населения составил здесь 
13,8, то за пять лет, к 2013 г., он понизился лишь 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 105

до 13,1 [Показатель уровня смертности населения… 
2014. С. 7]. По нашему убеждению, к числу немало-
важных факторов не снижающегося показателя 
смертности следует отнести все еще недостаточно 
благоприятные социальные условия жизни не только 
жителей этой республики, но и значительной части 
населения российских регионов. Исходя из этого, 
не будет преувеличением сказать, что смертность 
среди молодежи – весьма значимый индикатор, по 
которому можно судить об уровне и качестве жизни 
населения того или иного региона. 

Неотъемлемой составляющей демографиче-
ских процессов являются браки и разводы. По 
данным официальной статистики, в Хакасии боль-
шинство браков заключается в возрасте старше 25 
лет. В настоящее время здесь пик брачности как у 
женщин, так и у мужчин приходится на возраст 
25–34 года, тогда как несколько лет назад больше 
всего официально оформленных браков среди 
женщин Хакасии приходилось на группу 18–24-
летних. Иными словами, в данном регионе про-
слеживается тенденция постепенного увеличения 
возраста вступающих в брачные союзы. Разделяя 
точку зрения исследователей, придерживающихся 
мнения, что сокращение количества заключаемых 
браков в разных сибирских регионах обусловлено 
со снижением брачной активности в молодых 
возрастах, следует все же добавить, что данное 
обстоятельство, на наш взгляд, в определенной 
степени связано и с тем, что среди молодежи в на-
стоящее время становится все более популярным 
«гражданский брак», когда молодые люди «не 
спешат» официально оформлять свои отношения. 
Что касается разводов следует особо отметить, 
что за последние пять-шесть лет в названной ре-
спублике фиксируется, хотя и не столь ощутимый, 
но все же некоторый спад. При этом наибольшее 
число разводов как среди мужчин, так и среди 
женщин приходится на возраст 25–34 года. По 
многим объективным и субъективным причинам 
в молодежной среде разводятся гораздо чаще, чем 
в старших возрастных группах. 

В перечне демографических показателей все 
большую значимость приобретают миграционные 
процессы. В Республике Хакасия из года в год рас-
тет миграционная активность населения, которая, 
в свою очередь, оказывает определенное влияние 
на изменение демографической ситуации в регио-
не. В этой связи достаточно сказать, что в 2013 г. 
по сравнению с 2010 г. численность как прибыв-
ших в республику, так и выбывших из республики 
возросла почти вдвое [Вся миграция … 2014. С. 1]. 
При этом наибольшая миграционная мобильность 
по-прежнему характерна для молодежи, на долю 
которой приходится примерно две трети из обще-
го числа мигрирующих в трудоспособном возрас-
те. И сегодня главными мотивами, вызывающими 

переезд, остаются проблемы трудоустройства, а 
также учеба, получение образования. Стоит особо 
подчеркнуть, что в наши дни в данном регионе 
все более активизируется сельская миграция, 
поскольку наличие социальных проблем на селе 
вынуждает ее жителей переезжать в другую мест-
ность. В наши дни основной причиной переезда 
чаще всего становится поиск работы. 

Итак, в числе особенностей развития совре-
менных этнодемографических процессов среди 
молодежи Хакасии следует все же назвать на-
метившуюся тенденцию роста ее общей числен-
ности, главным образом, за счет естественного 
прироста. При этом увеличение ее численности 
происходит в условиях относительно благопри-
ятной половозрастной структуры. Этнический 
состав молодого поколения Хакасии, как и всего 
населения республики, отличается существен-
ным превалированием в ее численности пред-
ставителей нетитульной национальности. В ряду 
демографических проблем молодежи, который 
вызывает наибольшую озабоченность, стоит на-
звать все еще остающийся высоким показатель 
смертности. С нашей точки зрения, важным им-
пульсом развития позитивных демографических 
тенденций как среди населения в целом, так и 
молодежи в частности, является создание необ-
ходимых условий для благоприятного социально-
экономического развития региона и на этой осно-
ве эффективное решение социальных проблем, 
повышение уровня жизни населения. В этой 
связи уместно заметить, что в Концепции долго-
срочного социально-экономического развития 
Российской Федерации до 2020 г., утвержденной 
Распоряжением Правительства Российской Феде-
рации от 17.11.2008 №1662-р, сказано, что глав-
ная цель государственной молодежной политики 
заключается в создании условий для успешной 
социализации и эффективной самореализации 
молодежи [Материалы Департамента молодежной 
политики Республики Хакасия]. 

Список литературы:
Вся миграция: прибывшие и выбывшие. Абакан. 

2014 –  Территориальный орган Федеральной службы 
государственной статистики по Республике Хакасия. 

Демографический ежегодник России. Статистиче-
ский сборник, М.: Росстат, 2013. 544 с.

Итоги Всероссийской переписи населения 2010 года. 
Национальный состав и владение языками, гражданство, 
М.: ИИЦ «Статистика России», 2012. Т. 4. Кн. 1. 848 с.

Концепция долгосрочного социально-экономического 
развития Российской Федерации до 2020 года. 17.11.2008 
№1662-р – Материал получен в Департаменте молодежи 
Республики Хакасия. 

Лещенко, Я. А. Проблемы социально-демографического 
развития Сибири [Электронный ресурс] // Экономический 
портал. http://institutiones.com/general/1980-problemy-



106 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

socialno-demograficheskogo-razvitiya-sibiri.html (дата 
обращения: 03.04.2016).

Молодежь России 2000–2025: развитие человече-
ского капитала (2013) [Электронный ресурс] // Мето-
добъединение. URL: http://vmo.rgub.ru/files/report-937-2.
pdf (дата обращения: 12.03.2016).

Оценка численности населения Республики Хакасия 
на 1 января 2016 года. Абакан, 2016 – Территориальный 
орган Федеральной службы государственной статистики 
по Республике Хакасия.  

  Показатель уровня смертности населения Респу-
блики Хакасия. Абакан. 2014 – Территориальный орган 
Федеральной службы государственной статистики по 
Республике Хакасия.

Результаты социологического исследования по теме 
«Проблемы молодежи Республики Хакасия» (2014 г.). 
– Материалы Департамента молодежи Республики 
Хакасия.  

Российский статистический ежегодник. М.: Росстат. 
2014. 693 с.

Т. А.  Кискидосова 

Черногорск. Начало строительства нового 
города

Статья посвящена начальному этапу строи-
тельства индустриального города Черногорска в 
Хакасии. Основное внимание уделено проблемам 
строительства и благоустройства города. По-
степенно Черногорск приобретал городские чер-
ты, менялся образ жизни местного населения. 

T. A. Kiskidosova

Chernogorsk. Start of building of a new 
town

The article is devoted to the initial stage of 
construction of the industrial city of Chernogorsk in 
Khakassia. The main attention is paid to the problems 
of construction and improvement of the city. Gradually 
acquired Chernogorsk urban features, changed 
lifestyle of the local population.

В современной отечественной исторической на-
уке актуальным остается изучение истории станов-
ления индустриально-урбанистического общества 
в России. Строительство новых городов являлось 
одним из главных объектов сталинской модерни-
зации советского культурного пространства. В  
1930-е гг. по всей стране появились и получили 
развитие города индустриального типа или города-
заводы. Появление подобных поселений являлось 
закономерным процессом в условиях форсиро-
ванной индустриализации. Особый интерес пред-
ставляет история строительства индустриальных 
городов на конкретном локальном материале. 

Своим появлением Черногорск обязан откры-
тию и началу разработок угольных месторождений 

в начале ХХ в. С добычей угля возникла необ-
ходимость в организации рабочего поселка при 
угольной шахте. Несмотря на то, что в советское 
время в Черногорске появились предприятия раз-
личных отраслей промышленности, традиционно 
он считается шахтерским городом. Черногорск, как 
большинство городов, строившихся в советское 
время, формировался как город при промышлен-
ном предприятии. В 1930-е гг. Черногорские Копи 
являлись единственной топливной базой как для 
железнодорожного и водного транспорта, так и 
для промышленных предприятий Красноярского 
края. В связи с расширением объема работ, ростом 
добычи угля и обеспеченностью рудника постоян-
ными кадрами рабочих и инженерно-технических 
работников Черногорский рудник в 1936 г. был 
выделен из системы «Кузбассуголь» в самостоя-
тельный трест «Хакассуголь». Город образовался 
в результате слияния нескольких шахтных посел-
ков Минусинского угольного бассейна. 20 января 
1936 г. решением президиума ВЦИК все они были 
преобразованы в единый город Черногорск. В про-
странственную структуру города вошли поселок 
Черногорские Копи, рабочие поселки при шахтах 
по добыче каменного угля «Хакасская» и «Енисей-
ская», угольного разреза «Черногорский». Город 
был выделен в самостоятельную административно-
хозяйственную единицу, подчиненную непосред-
ственно Хакасскому областному Совету. На первой 
сессии Черногорского городского Совета было 
принято обращение ко всем трудящимся превра-
тить Черногорск в ведущий район Хакасской авто-
номной области и Красноярского края [Саянское 
созвездие. 1981. С. 241]. Призыв к горожанам был 
следующий: «Дело всех трудящихся превратить 
Черногорку в образцовый город. Товарищи! Бу-
дем культурно жить, производительно работать, 
все зависит от нас» [Черногорск. 1973. С. 9]. До 
1936 г. поселок Черногорские Копи не имел соб-
ственных проектно-планировочных организаций 
и какого-либо проекта перспективного развития. 
Черногорский горсовет запланировал на 1937 г. 
произвести землеустроительные работы по отводу 
городской черты. К 1939 г. образовавшееся Бюро 
технического учета подготовило точный план го-
рода и представило все материалы по определению 
городской черты [Лемытская Д. Е. Советская архи-
тектура в провинциальных городах, как средство 
гуманизации жилой среды (на примере Черногор-
ска 1920-1960-х гг.) // http archvus.ru>2011_3/11  
(дата обращения: 23.03.2013 г.)]. 

Форсированная индустриализация Сибири, 
проходившая без достаточного обеспечения 
социальной сферы, привела к серьезным труд-
ностям в формировании коммунально-бытовой 
сферы. Практически во всех сибирских городах 
существовал жилищный кризис. Вынужденной 

User
Записка
г.

User
Записка
г. 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 107

мерой в этих условиях стал взятый строительными 
организациями Сибири курс на возведение жилищ 
так называемого облегченного типа: дощатых, 
землебитных, саманных и т. д. Наиболее простым 
и типичным способом выхода из критической си-
туации стало строительство бараков. Надежным 
способом для отдельной семьи получить жилье 
оставалось индивидуальное строительство [Букин, 
Исаев. 2007. С. 62]. В этих условиях возникали 
такие формы решения жилищной проблемы, ко-
торые имманентно содержали в себе возможности 
регламентации частной жизни людей со стороны 
государства или общественных организаций. Боль-
шая часть крестьян, приехавших в город и попол-
нявших ряды рабочего класса проходили период 
адаптации к городской жизни, проживая в бараках. 
Особенно типичным это было при строительстве 
новых предприятий, вокруг которых возникали 
города или расширялись и получали новую жизнь 
старые городские поселения [Исаев. 2000. С. 46]. В 
1930-е гг. социально-бытовое обслуживание Черно-
горска находилось в крайне неблагополучном 
положении. Месторасположение города в степи и 
отсутствие собственных строительных материалов 
ограничивали проведение строительных работ. Не-
решенность жилищной проблемы способствовала 
тому, что рабочие сами строили жилища. Они вы-
капывали землянки, строили бараки. Постепенно 
городская территория расширялась и застраива-
лась. В Черногорке основная масса рабочих семей 
проживала в бараках, землянках и общежитиях. В 
1934 г. в поселке было запланировано строитель-
ство четырех двухэтажных деревянных жилых 
домов. По плану на строительные работы было 
выделено 112 тыс. руб. Однако строительство 
шло медленными темпами, все возведенные дома 
нуждались в доработках и переделках. К концу 
1930-х гг. в Черногорске оставалась нерешенной 
проблема с жилищным фондом. Многие рабочие 
не были обеспечены отдельными квартирами. 
Главный инженер шахты № 3 Черногорки Патюков 
выступил на Хакасской партийной конференции 
в 1938 г.: «В связи с пуском новых шахт мы ока-
жемся в катастрофическом положении. Данными 
вопросами следует немедленно заняться тресту 
«Хакассуголь». Не стоит успокаиваться тем ми-
нимальным жилстроительством, уже начатым в 
три-четыре дома. Эти дома не в коей мере не обе-
спечат всей потребности нуждающихся в жилье 
рабочих» [РГАСПИ. Ф. 17. Оп. 21. Д. 2393. Л. 21]. 
Плохое снабжение и нерешенность жилищного во-
проса сказывались на производительности труда, 
способствовали текучести рабочей силы. 

В социально-культурной сфере Черногорска 
были запланированы и построены объекты куль-
турного назначения, которые несли пропагандист-
ский смысл. К ним относились Дворец культуры 

им. А. В. Луначарского, Дом пионеров, рабочие 
клубы, школы, спортивные комплексы. По задумке 
местной администрации Дворец культуры дол-
жен был «стать большим подспорьем и повысить 
не только культурно-политический, но и общий 
уровень рабочих». В 1934 г. во Дворце культуры 
установили просмотр звуковых кинолент, что было 
новшеством для Черногорки. В квартирах рабочих 
и служащих рудника имелось до 600 радиоуста-
новок. В этом же году намечалось дополнительно 
установить еще 100 радиоточек [ГАНО. Ф. Р-47. 
Оп. 1. Д. 2326. Л. 92]. В области здравоохранения 
появились больница, санаторий, Дом отдыха и 
пионерский лагерь. Черногорск не отличался от 
других новых городов страны того времени, когда в 
центре города создавался общественный народный 
форум. Его главным элементом должен был стать 
Дом Советов. По проекту предполагалось постро-
ить трехэтажное здание. Строительство Дома Со-
ветов в городе планировали начать в 1936 г., однако 
из-за нехватки средств и плохого финансирования 
строительные работы начались только через два 
года [Лемытская Д. Е. Советская архитектура 
в провинциальных городах, как средство гума-
низации жилой среды (на примере Черногорска 
1920-1960-х гг.) // http archvus.ru>2011_3/11  (дата 
обращения: 23.03.2013 г.)]. В городе происходил 
рост образовательных учреждений. Если в 1931 г. 
на руднике работала только одна семилетняя шко-
ла, то к середине 1930-х гг. насчитывалось шесть 
школ, из них были три национальные – хакасская, 
корейская и казахские школы. Над школами взяли 
шефство шахты №№ 8, 3 и 7-бис. Они помогали 
школам как материально, так и лично участием 
рабочих в работе школы. Шахты и шахткомы 
отпускали средства на оборудование. Большое 
значение для семей горняков имел открывшийся 
специальный детский сад [ГАНО. Ф.Р.-47. Оп. 1. 
Д. 2326. Л. 90].  

В рассматриваемый период работа по бла-
гоустройству города находилась на неудовлетво-
рительном уровне. Улицы города были грязные, 
отмечалось отсутствие уборных и помойных ям. 
Актуальным для Черногорска оставалось прове-
дение работ по настилке тротуаров и озеленению. 
При полном отсутствии деревьев на Черногорском 
руднике была намечена посадка разнообразных 
растений. В 1931 г. в поселке местные жители орга-
низовали сад. Несколько лет озеленение не прово-
дилось и только в 1934 г. были намечены разбивка 
крупного парка, двух скверов и клумб, постройка 
оранжерей и т. д. Для посадки подготовили 15 тыс. 
корней деревьев и разнообразные семена цветов. 
Для парка построили штакетную изгородь общей 
протяженностью 15 км. Однако на проведение 
работ по озеленению Поселковый совет смог вы-
делить всего 10 тыс. руб. В других промышленных 



108 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

районах Сибири на такие мероприятия отпуска-
лись гораздо большие суммы. Например, в рабочих 
поселках Кузбасса на озеленение было выделено 
30 тыс. руб., на благоустройство – 40 тыс. руб. 
[ГАНО. Ф. Р.-47. Оп. 1., Д. 2326. Л. 92]. 

Городской совет стремился мобилизовать 
местное население на проведение мероприятий по 
благоустройству города. Черногорцы должны были 
принимать активное участие в устройстве парков 
и скверов, посадке деревьев и цветов [НАРХ.  
Ф. Р.-39. Оп. 1. Д. 353. Л. 103]. В обращении гор-
совета к жителям Черногорска отмечалось: «Необ-
ходимо, чтобы все рабочие, работницы, инженеры, 
техники и все трудящиеся нового города наряду с 
привидением в культурный вид своего рабочего 
места, объявили массовый поход за чистоту и 
культурность как своих жилищ, так и внешнего 
вида города» [Черногорск. С. 10]. 

К 1939 г. городской водопровод и баня не удовлет-
воряли нужд горожан. Требовалось провести вторую 
магистраль труб, сделать ответвление в рабочий по-
селок и установить дополнительные водопроводные 
трубы. Городские улицы были недостаточно освещены 
электрическими фонарями [НАРХ. Ф. Р.-39. Оп. 1. Д. 
353.  Л. 105]. Для проведения работ по благоустройству 
в Черногорке предполагалось установить на улицах 
фонари (240 точек) и громкоговорители (20 точек). 
Поселковый совет планировал провести водопровод 
к больничным строениям, построить ледник и кана-
лизацию. Намечалась постройка 500 помойных ям, 
изготовление ящиков для хранения угля и строитель-
ство саманных строений для скота [ГАНО. Ф. Р-47. 
Оп. 1. Д. 2326. Л. 92]. На пятой областной партийной 
конференции 1939 г. было принято решение провести 
ряд мероприятий по благоустройству Черногорска: 
замостить улицы, провести водопровод и канализа-
цию, начать строительство гостиницы и кинотеатра 
[РГАСПИ. Л. 2]. Однако местные власти не имели 
возможности выполнить все данные обязательства 
в предельно короткие сроки, что в дальнейшем под-
твердилось на деле.

Таким образом, в 1930-е гг. Черногорск как и 
подобные индустриальные города-новостройки 
образовывались как поселенческие приложения 
к градообразующим предприятиям. Подобные 
населенные пункты были призваны снабжать 
рабочей силой промышленные предприятия, 
расположенные на их территории. На начальном 
периоде своего становления такие поселения 
не имели признаков города. Но с дальнейшим 
ростом численности населения, увеличением 
площади застройки, интенсивным развитием 
коммунального хозяйства и активной деятель-
ности культурных и образовательных учреж-
дений, изменением образа жизни жителей, а 
также других факторов Черногорск постепенно 
приобретал городские черты. 

Список литературы:	
Букин С. С., Исаев В. И. Жилищная проблема в го-

родах Сибири в ХХ в. // Гуманитарные науки в Сибири, 
2007. № 2. С. 60 – 64. 

Исаев В. И. Регламентация повседневной жизни 
горожан Сибири в конце 1920-х – 30-е годы // Гумани-
тарные науки в Сибири, 2000. № 2. С. 46-49. 

Лемытская Д. Е. Советская архитектура в провинци-
альных городах, как средство гуманизации жилой среды 
(на примере Черногорска 1920-1960-х гг.) // http archvus.
ru>2011_3/11 (дата обращения: 23.03.2013 г.). 

Саянское созвездие.  М.: Советская Россия, 1981. 
287 с. 

Черногорск.  Черногорск: Черногорская городская 
типография, 1973. 60 с. 

О. Л. Лушникова 

Культурно-познавательный туризм 
в Хакасии

 В данной работе представлен анализ и 
характеристика культурно-познавательного 
туризма в Хакасии. Выделены основные на-
правления культурно-познавательного туризма, 
проведен анализ каждого направления данного 
вида туризма. Цель статьи – выявить сильные 
и слабые места туристической деятельности, 
определить основные тенденции развития 
туристско-рекреационной деятельности. По-
лученный результат – формулирование предло-
жений по развитию культурно-познавательного 
туризма в Хакасии.

O. L. Lushnikova
Cultural and educational tourism in 

Khakassia

Given work analyses and characterizes the cultural-
cognitive tourism in the Republic of Khakassia. The main 
directions of cultural-cognitive tourism, the analysis of 
each direction of given type of tourism are made. The 
purpose of article is to reveal the strong and weak sides 
of tourism activity, to determine the main trends of 
development of tourism-recreational activity. The result 
is the formulation of proposals for the development of 
cultural-cognitive tourism in Khakassia.

Значение культурно-познавательного туризма 
в современном обществе велико. С экономиче-
ской точки зрения этот вид туризма представляет 
собой перспективное направление, способное 
принести выгоду для тех стран, в которых разви-
вается. С политической точки зрения – культурно-
познавательный туризм способствует интеграции 
мирового сообщества, сближения разных стран. 
С культурной точки зрения этот туризм повышает 
уровень образования и просвещения, приобщает 
к ценностям мировой культуры. Во многих стра-

User
Записка
точка



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 109

нах мира развитие данного вида туризма является 
приоритетной задачей.

В Хакасии культурно-познавательный туризм 
представляет собой перспективное направление ту-
ристской отрасли. Этот вид туризма предполагает 
знакомство с историко-культурным наследием, по-
сещение археологических памятников истории, пу-
тешествия по этнографическим местам, посещение 
природных, культурных, этнических, религиозных, 
экологических достопримечательностей. Объекта-
ми культурно-познавательного туризма являются 
древние города, музеи, памятники (созданные 
человеком и природные), достопримечательности, 
городские ландшафты, этнические и фольклорные 
памятники и т. д.

Существует несколько направлений культурно-
познавательного туризма: [Лыкова, Рылова, 2016]

– культурно-исторический (интерес к истории 
страны, посещение исторических памятников и 
памятных мест, тематических лекций по истории 
и других мероприятий);

– культурно-событийный (интерес к старин-
ным традиционным или современным постановоч-
ным культурным мероприятиям или «событиям» 
(праздникам, фестивалям) и участие в них;

– культурно-религиозный (интерес к религии 
или религиям страны, посещение культовых соору-
жений, мест паломничества, тематических лекций 
по религии, знакомство с религиозными обычаями, 
традициями, ритуалами и обрядами);

– культурно-археологический (интерес к ар-
хеологии страны, посещение памятников древ-
ности, мест раскопок, участие в археологических 
экспедициях);

– культурно-этнографический (интерес к куль-
туре этноса (народа или народности), объектам, 
предметам и явлениям этнической культуры, быту, 
костюму, языку, фольклору, традициям и обычаям, 
этническому творчеству);

– культурно-экологический (интерес к взаи-
модействию природы и культуры, к природно-
культурным памятникам, посещение природно-
культурных ансамблей, участие в культурно-
экологических программах);

Можно выделить еще один вид культурно-
познавательного туризма:

– культурно-уфологический (интерес к неопо-
знанным летающим объектам, посещение мест 
их приземления, интерес к древней внеземной 
цивилизации).

В Хакасии представлены все виды культурно-
познавательного туризма. Богатая история, са-
мобытная культура, национальные традиции, 
благоприятные природно-климатические условия, 
религиозные культы, археологические памятники 
представляют уникальную основу для развития 
данного вида туризма.

Подробно остановимся на каждом направлении 
культурно-познавательного туризма. Культурно-
исторический туризм также делится на несколько 
направлений [Цинщен. 2002]:

V.	 Туризм искусств и литературы включает 
кино, театр, произведения скульптуры, художе-
ственные промыслы, творческие студии и т. д.

В Хакасии функционирует шесть кинотеатров: 
культурно-развлекательный центр «Луначарский», 
кинотеатр КИНОcafe, РолБи синема, кинотеатр 
«Наутилус», автокинотеатр «Би-би», кинокафе 
«Белая акула». Кроме того, действует Городской 
центр культуры Победа, где проходят различные 
мероприятия: спектакли, концерты, театральные 
представления и выставочные мероприятия, мас-
совые праздники и народные гуляния, обряды и 
ритуалы в соответствии с национальными обы-
чаями и традициями и др.

На высоком уровне представлено театраль-
ное искусство Хакасии. В республике действует 
четыре театра: Хакасский национальный драма-
тический театр имени А. М. Топанова, Русский 
республиканский драматический имени М. Ю. 
Лермонтова, Хакасский национальный театр кукол 
«Сказка», Хакасский театр драмы и этнической 
музыки «Читiген». Хакасская республиканская 
филармония им. В. Г. Чаптыкова объединяет не-
сколько разножанровых коллективов: националь-
ный ансамбль «Улгер», симфонический оркестр и 
солистов-вокалистов народного, классического и 
эстрадного жанров [Министерство культуры РХ. 
Электронный ресурс]. 

V. Туризм архитектурной культуры объединяет 
архитектурные ансамбли, дворцовые комплексы, 
малые архитектурные формы, гидротехнические 
сооружения, портово-промышленную архитектуру, 
рекреационную архитектура.

Для туристской деятельности Хакасии особый 
интерес представляет индустриальное наследие 
территории. Это Саяно-Шушенская гидроэлек-
тростанция им. П. С. Непорожнего – одно из 
крупнейших сооружений российской гидроэнер-
гетики, плотина СШГЭС входит в десятку самых 
высоких плотин мира. Гидроэлектростанция 
является первой в каскаде енисейских гидроэлек-
тростанций. Напорный фронт Саяно-Шушенской 
ГЭС образует бетонная арочно-гравитационная 
плотина – уникальное по размерам и сложности 
возведения гидротехническое сооружение: кон-
струкция плотины не имеет аналогов в мировой и 
отечественной практике.

К малым архитектурным формам относятся 
памятники, обелиски, мемориальные доски, кото-
рые также могут представлять интерес в качестве 
объектов туристической деятельности. В Хака-
сии много памятников, посвященных Великой 
Отечественной войне и известным людям, среди 

User
Записка
инициалы вместе с фамилией



110 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

которых [Госкомтуризм РХ. Электронный ресурс]: 
Обелиск павшим Коммунарам, сооруженный в  
1927 г. в память о погибших за установление и 
защиту Советской власти в Хакасии; Братское 
кладбище воинов Советской армии – участников 
Великой Отечественной войны 1941-1945 гг., умер-
ших в госпиталях г. Абакана; здание, в котором 
в 1941-1942 гг. формировалась 309 Пирятинская 
Краснознаменная Ордена Кутузова II степени 
стрелковая дивизия; Могила В. Г. Тихонова. 
(1909-1976 гг.), Героя Советского Союза гвардии 
генерал-лейтенанта; Братская могила коммуна-
ров, погибших в борьбе с колчаковцами; здание, 
в котором с января по ноябрь 1924 г. размещался 
первый уездный революционный комитет Хака-
сии, руководимый большевиком Г. И. Итыгиным; 
Памятник «Воинская слава»; Мемориальный 
памятник пирятинцам; Памятник В. И. Ленину; 
Памятник жертвам политических репрессий; 
Памятник павшим участникам локальных войн; 
Памятник жертвам радиационных аварий и ка-
тастроф; Памятник погибшим при исполнении; 
Аллея Героев социалистического труда; Памятник 
Н. Ф. Катанову; Памятник А. С. Пушкину.

3. Туризм тематических парков культуры охва-
тывает искусственные ландшафты (селитебные, 
рекреационные, промышленные, транспортные). 
В Абакане работают несколько парков: Городской 
детский парк «Орлёнок», Парк «Вдохновение», 
Парк ландшафтного дизайна «Сады мечты», Парк 
на Северном склоне горы Самохвал, Парк Победы, 
Парк культуры и отдыха, Преображенский парк, Ком-
сомольский парк и др. На наш взгляд, тематические 
парки с искусственными ландшафтами являют собой 
«лицо» города и выполняют функцию по созданию 
имиджа города и республики в целом, поэтому необ-
ходимо нацелить ресурсы на развитие именно этого 
направления туристической деятельности.

4. Музейный туризм объединяет музеи, выстав-
ки, библиотеки, историко-культурные мероприятия 
и презентации. В Хакасии, в отличие от других 
субъектов Российской Федерации, в каждом му-
ниципальном районе работает свой музей. Музей 
представляет собой научно-исследовательское и 
культурно-просветительное учреждение, которое 
осуществляет комплектование, учет, хранение и 
популяризацию памятников истории и культуры и 
природных объектов [Отдых и туризм в РХ, 2012, 
С. 16]. В музеях, помимо древней и традиционной 
культуры, представлена  новая и новейшая историю 
региона, в т. ч. история развития и достижения со-
временной промышленности.

В Хакасии ведут работу следующие музеи: 
ГАУК РХ «Хакасский национальный краевед-
ческий музей им. Л. Р. Кызласова», ГАУК РХ 
«Хакасский республиканский национальный 
музей-заповедник», МБУК г. Абакана «Абаканская 

картинная галерея», МБУК «Аскизский краеведче-
ский музей имени Н. Ф. Катанова», МБУК «Музей 
Орджоникидзевского района», МБУК «Музей-
заповедник «Сундуки», МБУК Музей-заповедник 
под открытым небом «Сулек», АУК «Ширинский 
районный краеведческий музей имени Д. С. Лале-
тина», «Дом-музей С. П. Кадышева», Музей под 
открытым небом «Ширинский археологический 
парк», МБУК «Боградский районный краеведческий 
музей», Музей-заповедник под открытым небом 
«Бояры», МБУК «Арбатский муниципальный музей 
под открытым небом» (музей-усадьба казачьего быта 
«Казачья изба»; Малоарбатская писаница), МБУК 
«Таштыпский муниципальный краеведческий му-
зей», МБУК «Вершино-Тейский муниципальный 
историко-краеведческий музей», МБУК Музей-
заповедник «Хуртуях-тас», Литературный музей им. 
М. Е. Кильчичакова,  МБУК «Полтаковский музей 
наскального искусства Хайа хоос», МБУК «Сорский 
краеведческий музей им. В. В. Андрияшева», МБУ 
«Музей истории города Черногорска», МБУК МО 
г. Саяногорск «Краеведческий музей», МБУК «Аба-
зинский историко-краеведческий музей», МБУК 
«Музей под открытым небом «Усть-Сос», МАУ 
«Музей «Древние курганы Салбыкской степи» [Ми-
нистерство культуры РХ. Электронный ресурс].

В Хакасии также развита библиотечная сеть, кото-
рая включает 215 библиотек Министерства культуры 
Республики Хакасия, из них три государственные 
(Национальная библиотека имени Н. Г. Доможако-
ва, Хакасская республиканская детская библио-
тека, Хакасская республиканская специальная 
библиотека для слепых) и 212 муниципальных, 
170 из которых находятся в сельской местности. 
Усть-Чульская, Доможаковская и Бондаревская 
модельные сельские библиотеки созданы в рам-
ках реализации ФЦП «Культура России» в 2008, 
2010 гг. В общедоступных библиотеках работает 
41 Центр общественного доступа к информации 
(ЦОД), в т. ч. в Национальной библиотеке имени 
Н. Г. Доможакова, в 13 центральных городских и 
районных библиотеках и в 27 городских и сель-
ских библиотеках-филиалах. Деятельность ЦОД 
позволяет оказывать населению библиотечно-
информационные услуги с использованием со-
временных технологий, что позволяет сделать 
библиотеки привлекательными для населения [Ми-
нистерство культуры РХ. Электронный ресурс].

Несмотря на уникальное историко-культурное 
наследие, сохранившееся в музейных фондах, в би-
блиотеках и архивных фондах, для туристической 
деятельности оно в большей степени «закрыто», 
не считая основных музеев-заповедников и музеев 
под открытым небом.

Следующее направление – это культурно-
событийный туризм. В Хакасии проводятся раз-
личные традиционные и современные праздники 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 111

и мероприятия. Среди туристов особой популяр-
ностью пользуются национальные праздники: Тун 
Пайрам – праздник первого айрана, Чыл Пазы 
– хакасский Новый год, Уртун Тойы – праздник 
урожая. В музее-заповеднике «Хуртуях-тас» ино-
гда проходят свадебные церемонии с соблюдением 
всех хакасских традицией и обычаев.

Недостаточно развитым, на наш взгляд, явля-
ется культурно-религиозный туризм. На терри-
тории Хакасии расположено множество храмов, 
соборов, церквей: Храм в честь Благовещения 
Пресвятой Богородицы, Свято-Владимирский 
храм, Знаменский храм-часовня, Покровский кре-
стильный храм, Свято-Никольский собор, Храм 
в честь Святителей Московских храм, Домовый 
храм Преподобного Сергия Радонежского, Храм во 
имя преподобного Серафима Саровского, Храм в 
честь иконы Божией Матери «Скоропослушница», 
Часовня в честь воскрешения праведного Лазаря 
часовня, Храм во имя равноапостольных царя 
Константина и матери его царицы Елены, Храм 
во имя священномученика Ермогена, патриарха 
Всероссийского храм, Храм во имя священному-
ченика Петра (Полянского), митрополита Кру-
тицкого и Коломенского, Спасо-Преображенский 
кафедральный собор, Храм в честь иконы Божией 
Матери «Всех скорбящих Радость», Храм во имя 
святых апостолов Петра и Павла храм, Церковь в 
честь иконы Божией Матери «Скоропослушница», 
Церковь Воскресения Христова, Свято-Успенский 
храм, Церковь Покрова Пресвятой Богородицы, 
Храм в честь Святителя Иоанна Тобольского храм, 
Храм в честь Святой Живоначальной Троицы, 
Вознесенский храм, Рождества Христова храм, 
Храм в честь Казанской иконы Божией Матери, 
Александро-Невский храм, Храм во имя святого 
благоверного великого князя Димитрия Донско-
го, Храм во имя великомученика, Победоносца и 
Чудотворца Георгия, Иоанно-Богословский храм, 
Крестильный храм в честь преподобного Серафима 
Саровского, Часовня в честь царственных Страсто-
терпцев, Храм Рождества Пресвятой Богородицы, 
Храм в честь иконы Божией Матери «Утоли моя 
печали», Церковь Святителя Тихона, Патриарха 
Московского и всея Руси, Богоявленский храм, 
Михаило-Архангельский храм [Храмы Хакасии. 
Электронный ресурс].

Однако туристы редко посещают православные 
храмы и церкви других конфессий.

Наиболее развитым в республике является 
культурно-археологический туризм. 

На территории Хакасии насчитывается около 
30 тыс. памятников древней истории: наскальные 
рисунки, руины древних городов, оборонительные 
укрепления, горные плавильни и святилища, ты-
сячи древних могильников и захоронений. Основ-
ную их часть составляют памятники археологии. 

Многие памятники имеют общероссийскую и 
мировую известность и значимость, такие как [Го-
скомтуризм РХ. Электронный ресурс]: Курганная 
группа «Салбык», Курган Московский – 3 (курган 
Барсучий лог), Менгиры «Салбыкские ворота», 
Сулекское городище и писаница, Све Онло, Писа-
ница Четвертый Сундук, Оглахтинская крепость 
и писаницы, Петроглиф «Красный камень», Усть-
Сосский Чаа-Тас (Алтынкольский), Крепость све 
Кирбэ, Крепость све Хызыл Хая, Курганная группа 
«Усть-Сос – 5», Курганная группа «Усть-Сос – 6», 
Курганная группа «Усть-Сос – 9», Боярская пи-
саница, Большая Боярская писаница, Писаница 
Малые Арбаты, Писаница Джебаш, Грот Проскуря-
кова, Пещера Тохзасская – 1, Курганный могильник 
Анчил чон 1, Писаница «Кони», Писаница Личина, 
Писаница Следы, Изваяние Ах-тас.

В Хакасии огромный потенциал для развития 
культурно-экологического туризма. В республике 
представлены практически все виды водных объ-
ектов: горные реки, озера, реки предгорий, степные 
малые реки и озера замкнутых котловин. Наиболее 
крупные водохранилища – Красноярское, Саяно-
Шушенское, Майнское, наиболее известные озера 
– Беле, Шира, Черное, Иткуль, Улуг-Коль и др. На 
территории республики более 500 озер и больше 
300 больших и малых рек, принадлежащих бас-
сейнам рек Енисей и Обь. Самые крупные реки: 
Енисей, Абакан (бассейн р. Енисей), Томь, Чулым, 
Белый Июс, Черный Июс (бассейн р. Обь). 

Кроме того, на территории республики рас-
положены природные заказники и заповедники 
[Госкомтуризм РХ. Электронный ресурс]: Государ-
ственный природный заказник федерального зна-
чения «Хакасский», Государственный природный 
заказник федерального значения «Позарым», Госу-
дарственный природный заказник «Боградский», 
Государственный природный заказник «Июсский», 
Государственный природный заказник «Киска-
чинский», Государственный природный заказник 
«Урочище Трехозерки». К памятникам природы 
относятся: Абазинский бор, Бондаревский бор, 
Очурский бор, Смирновский бор, памятник при-
роды «Уйтаг», природный парк «Хакасия».

В Хакасии активно развивается культурно-
этнографический туризм. В республике функ-
ционирует ГАУК РХ «Хакасский республиканский 
национальный музей-заповедник», основной 
деятельностью которого является возрождение и 
изучение хакасской культуры; изучение и возрож-
дение традиционных форм природопользования, 
технологии ремесел и декоративно-прикладного 
искусства; организация и проведение научных 
исследований и комплексного изучения объектов 
музея. Главная достопримечательность музея-
заповедника – «Хакасский аал», представляющий 
ревитализацию быта хакасов: войлочная юрта, 



112 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

корьевой шалаш и корьевая юрта, хакасское под-
ворье (амбар, хозяйственные постройки, кузница), 
жилые юрты, обрядовая площадка [Министерство 
культуры РХ. Электронный ресурс].

Республика Хакасия представляет собой один 
из регионов, где можно познакомиться с культурно-
уфологическим туризмом [Уфологический туризм, 
2016]. Одна из достопримечательностей – Хуртуй-
ах Тас – каменное воплощение божества в виде 
трехметровой стелы. Согласно археологическим 
данным, это изваяние появилось 4-6 тыс. на-
зад, в месте геологического разлома с мощным 
энергетическим излучением. Предположительно, 
оно является электрическим, радиоактивным или 
магнитным.

Другая достопримечательность – Кашкулак-
ская пещера. По хакасским преданиям, в ней по-
клонялись Черному дьяволу. В пещере практиче-
ски ничего не видно: порода, из которой сложены 
стены пещеры – черного цвета. Кашкулакскую 
пещеру считают одной из таинственных и за-
гадочных мест России. При её посещении люди 
испытывают страх, ощущают панику, чувство 
нервозности, видят призраков. Согласно хакас-
ским преданиям, в  пещере обитает дух шамана. 
Учёные объясняют магические свойства пещеры 
колебаниями магнитного поля, источник которых, 
однако, не известен.

Анализ культурно-познавательного туризма вы-
явил сильные и слабые стороны этого вида туризма. 
По сути, в Хакасии есть все условия для успешного 
развития познавательного туризма: древняя история, 
уникальное историко-культурное наследие, природ-
ные ресурсы и т. д. Однако серьезным препятствием 
является неразвитость инфраструктуры: высокие 
цены на авиаперелеты, на проживание в гостиницах, 
отсутствие энерго- и теплоснабжения, канализации 
в удаленных местах отдыха, средств коммуникации 
в труднодоступной местности и т.д.

Несомненно, развитие культурно-познавательного 
туризма перспективно для Хакасии, и для этого име-
ются все ресурсы. Однако для эффективного разви-
тия необходимо привлечение инвестиций в данную 
отрасль. Одним из предложений по развитию ин-
фраструктуры является создание автотуристских 
кластеров – сеть придорожных гостиниц, кемпин-
гов, парковок, кафе и ресторанов, автосервисов, 
магазинов придорожной торговли, автозаправоч-
ных комплексов. Реализация этого проекта может 
осуществляться за счет привлечения инвесторов, 
производителей, предпринимателей, органов мест-
ной власти. Следующее предложение – составле-
ние туристского паспорта Хакасии и отдельных 
районов, где будет представлена вся информация о 
всех направлениях туризма, в т. ч. и туристические 
маршруты. В качестве последнего предложения 
можно порекомендовать создание приложения 

на мобильных, персональных устройствах с под-
робным описанием достопримечательностей и 
указанием всех туристических маршрутов.

Список литературы:
Автономное учреждение Республики Хакасия «Дом 

литераторов Хакасии» [Электронный ресурс] // Мини-
стерство культуры республики Хакасия, 2016. Режим 
доступа: http://culture19.ru/dom_literatorov_hakasii.html, 
свободный (дата обращения: 25.07.2016 г.).

Библиотеки. Общая информация [Электронный 
ресурс] // Министерство культуры республики Хакасия, 
2016. Режим доступа: http://culture19.ru/biblioteki/mun_
biblio.html , свободный (дата обращения: 25.07.2016 г.). 

Государственное автономное учреждение культуры 
Республики Хакасия «Русский республиканский драма-
тический театр имени М.Ю. Лермонтова» [Электронный 
ресурс] // Министерство культуры республики Хакасия, 
2016. Режим доступа: http://culture19.ru/theaters/teatr_
imeni_lermontova.html , свободный (дата обращения: 
25.07.2016 г.).

Государственное автономное учреждение культуры 
Республики Хакасия «Хакасский национальный драма-
тический театр имени А.М. Топанова» [Электронный 
ресурс] // Министерство культуры республики Хака-
сия, 2016. Режим доступа: http://culture19.ru/theaters/
teatr_imeni_topanova.html , свободный (дата обращения: 
25.07.2016 г.).

Государственное автономное учреждение культу-
ры Республики Хакасия «Хакасский национальный 
краеведческий музей им. Л.Р. Кызласова» [Электронный 
ресурс] // Министерство культуры республики Хакасия, 
2016. Режим доступа: http://culture19.ru/muzei/xakasskij-
nacionalnyj-kraevedcheskij-muz.html , свободный (дата 
обращения: 25.07.2016 г.).

Государственное автономное учреждение культуры 
Республики Хакасия «Хакасский национальный театр 
кукол «Сказка» [Электронный ресурс] // Министерство 
культуры республики Хакасия, 2016. Режим доступа: 
http://culture19.ru/theaters/teatr_skazka.html , свободный 
(дата обращения: 25.07.2016 г.).

Государственное автономное учреждение культуры 
Республики Хакасия «Хакасский республиканский на-
циональный музей-заповедник» [Электронный ресурс] 
// Министерство культуры республики Хакасия, 2016. 
Режим доступа: http://culture19.ru/muzei/xakasskij-
respublikanskij-nacionalnyj-muzey, свободный (дата 
обращения: 25.07.2016 г.). 

Государственное автономное учреждение куль-
туры Республики Хакасия «Хакасский театр драмы и 
этнической музыки «Читiген» Электронный ресурс] 
// Министерство культуры республики Хакасия, 2016. 
Режим доступа: http://culture19.ru/theaters/teatr_chitigen.
html , свободный (дата обращения: 25.07.2016 г.).

Государственные природные заповедники и за-
казники [Электронный ресурс] // Государственный 
комитет по туризму Республики Хакасия, 2016. Режим 
доступа: http://gkt19.ru/travel-industry/gosudarstvennye-
prirodnye-zapovedniki-i-zakazniki.html , свободный (дата 
обращения: 25.07.2016 г.).

Лыкова Т. Р., Рылова М. Г. Роль культурно-
познавательного туризма в современном обществе. 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 113

Материалы VIII Международной электронной научной 
конференции «Студенческий научный форум», 2016. 
М., 2016.

Муниципальные музеи [Электронный ресурс] // Ми-
нистерство культуры республики Хакасия, 2016. Режим 
доступа: http://culture19.ru/muzei/municipalnye-muzei.
html , свободный (дата обращения: 25.07.2016 г.). 

Объекты культурного наследия [Электронный 
ресурс] // Государственный комитет по туризму Респу-
блики Хакасия, 2016. Режим доступа: http://gkt19.ru/
travel-industry/obekty-kulturnogo-naslediya.html, свобод-
ный (дата обращения: 25.07.2016 г.).

Отдых и туризм в Республике Хакасия за 2005-2012 
годы. Статистический сборник. Абакан: ЦИИУ Хакас-
стата, 2012. 18 с.

Уфологический туризм [Электронный ресурс]. 
Режим доступа: http://www.khakasia-travel.ru/node/279, 
свободный (дата обращения: 21.07.2016 г.)

Хакасская республиканская филармония им. В.Г. 
Чаптыкова [Электронный ресурс] // Министерство 
культуры республики Хакасия, 2016. Режим доступа: 
http://culture19.ru/filarmoniya.html, свободный (дата об-
ращения: 25.07.2016 г.).

Храмы Хакасии [Электронный ресурс]. Режим 
доступа: https://sites.google.com/site/cultkhakasia/hramy-
hakasii , свободный (дата обращения: 21.07.2016 г.)

Цинщен В. Историко-культурный туризм и развитие 
туристических городов // Культура народов Причерно-
морья. 2002. № 35. С. 11–15.

Е. Е. Тиникова 

Урбанизационные процессы в среде 
хакасского этноса

В статье рассматривается история форми-
рования городского хакасского населения. С этой 
целью дан анализ уровня и динамики численности 
хакасов-горожан на протяжении ХХ – начала  
XXI вв. Выявлен этап, на котором находится 
процесс урбанизации хакасского этноса сегодня. 
Определен тип его урбанизации. 

Ye. Ye. Tinikova

Urbanization processes in the environment 
of the Khakass ethnos

In the article history of formation of the urban 
Khakass population is under consideration. For 
this purpose an analysis of a level and dynamics of 
the Khakass citizens’ number during the XX – the 
beginning of the XXI century is given. The stage, where 
a process of urbanization of the Khakass ethnos is 
today, has been revealed. The type of its urbanization 
has been determined.

Большое влияние на развитие этнической общ-
ности оказывают урбанизационные процессы. Ур-
банизация является важным социальным фактором 
развития этноса, поскольку способствует межэтни-

ческому взаимодействию, нивелировке этнических 
особенностей культуры народов, усложнению со-
циальной структуры этнической общности.

Процессы урбанизации хакасов, как и боль-
шинства титульных этносов национальных ре-
спублик России, начались сравнительно поздно. В 
период установления советской власти в Хакасско-
Минусинской котловине существовало лишь одно 
городское поселение – город Минусинск, на терри-
тории будущего Хакасского округа (в Левобережье) 
все жители проживали в сельской местности.   

К моменту проведения первой Всесоюзной 
переписи населения в 1926 г. в Хакасии в разряде 
городских поселений значились два рабочих по-
селка – Усть-Абаканское и Черногорские копи. 
Перепись показала, что доля русских и хакасов, 
проживающих на территории Хакасского округа, 
была примерно равной. Численность хакасов 
в целом составляла 44,2 тыс. человек, из них в 
городской местности проживало всего 205 чело-
век, то есть не более 0,5 % [НА РХ. Ф. 21. Оп. 1.  
Д. 12. Л. 73].

В последующие годы ситуация резко изменилась. 
Индустриальное развитие 1920 – 1930-х гг. повлекло 
за собой интенсивный рост населения (в среднем по 
3% в год) и образование сети новых населенных пун-
ктов.  В 1931 г. статус центра Хакасской автономной 
области получил город Абакан, который образовался 
в результате расширения села Усть-Абаканское.  В 
1936 г. городом стал Черногорск. Появление новых 
городов было связно с резким увеличением числен-
ности населения: в каждом из них в 12 раз. Жители 
ряда населенных пунктов Хакасии также стали на-
зываться городским жителями в результате причис-
ления их к поселкам городского типа. В 1932 г. ими 
стали Балыкса, Коммунар (до этого поселок Богом-
дарованный), Усть-Абакан. В результате городское 
население Хакасии к 1939 г. увеличилось до 111,1 
тыс. человек, что составило 40 %  всего населения 
автономной области [Хакасская автономная область 
в цифрах за 60 лет. 1990. С. 5].

Всесоюзная перепись населения 1939 г. пока-
зала, что 75 % населения Хакасской автономной 
области уже составляли русские, на долю хакасов 
приходилось всего 18 % от общей численности на-
селения. Сравнительно высокой была численность 
украинцев (3 %), мордвы (1 %), татар (1 %) [НА РХ. 
Ф. Р-169. Оп. 1. Д. 241. Л. 2]. Доля представителей 
других национальностей не превышала 1 %.

Снижение доли хакасского населения среди 
жителей Хакасии было обусловлено большим 
количеством переселенцев, прибывших в годы 
индустриализации и коллективизации. Абсолют-
ная численность хакасов в межпереписной период 
1926 – 1939 гг. практически не изменилась: вырос-
ла всего на 0,5 тыс. человек [Хакасской автономной 
области 50 лет. 1980. С. 6].



114 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Если сравнивать общие показатели распреде-
ления населения по национальности по области 
и сведения о городских жителях, то становится 
очевидным факт большей доли русских в город-
ских поселениях. На русских приходилось 86% 
жителей городской местности, в то время как на 
хакасов – всего 5%. При этом количество городско-
го населения украинской, мордовской и татарской 
национальностей было значительно выше, чем 
сельчан, 3 %, 2 % и 2 % соответственно [НА РХ.  
Ф. Р-169. Оп. 1. Д. 241. Л. 2]. 

Вместе с тем, в 1939 г. численность хакасов, 
проживающих в городской местности, составила 
5186 человек [НА РХ. Ф. Р-169. Оп. 1. Д. 241. Л. 2]. 
Другими словами, за тринадцать лет она выросла в 
25 раз, столь высоких темпов роста городского на-
селения не наблюдалось ни в одной национальной 
автономии Сибири. 

В межпереписной период 1939-1959 гг. 
произошло значительное снижение темпов роста 
населения. Основным фактором, повлиявшим на 
данный процесс, была Великая Отечественная 
война. В 1950-е гг. большую роль в изменении 
соотношения городского и сельского населения 
сыграло освоение целинных залежных земель в 
регионе.  Например, только в 1954 г. в колхозы 
и совхозы Хакасской автономной области на 
освоение целинных земель прибыло около 1500 
человек из городов.

К 1959 г. в городах проживало 14 % хакасского 
населения. По степени урбанизированности ко-
ренных этносов национально-территориальных 
автономий Сибири Хакасская автономная об-
ласть занимала среднюю позицию. Наибольшим 
уровень урбанизации в этот период был среди 
бурят – 17% и якутов – 16%. В Тувинской АССР 
и Горно-Алтайской автономной области данный 
показатель составил 7,8% и 6,3% соответственно 
[Исупов, 1991.  С. 77].  

В дальнейшем до 1970-х гг. доля горожан среди 
хакасов постепенно росла, хотя не очень быстрыми 
темпами. Урбанизация среди русского и других на-
циональностей шла быстрее, в результате доля хакасов 
среди городского населения с 1939 по 1970 гг. умень-
шилась с 5 % до 3,6 %.

Дело в том, что большинство хакасов в эти годы 
мигрировало в направлении «село – крупное село». 
С 1970 г. интенсивная внутрисельская миграция 
продолжалась, однако, в этот период уже устой-
чиво оформилось и все возрастало направление 
миграции хакасского сельского населения в город. 
В 1969-1970-х гг. в города и городские поселки Ха-
касской автономной области прибывало ежегодно 
более 1800 человек хакасской национальности 
[Белошапкина. 1973. С. 146-148].  

Однако период адаптации в городе для многих 
хакасов – бывших сельских жителей – оказывался 

довольно трудным. Этнические факторы (разли-
чия между группами населения в языке – среди 
хакасов – горожан свободно владели русским 
языком 95,2 % [Хакасская автономная область в 
цифрах за 60 лет, 1990. С. 45];  материальной и 
духовной культуре, быте, привычках, навыках) в 
большинстве случаев оказывали сдерживающее 
влияние на развитие миграционных процессов. 
Устойчивость некоторых традиционных и психо-
логических факторов делало довольно сложной и 
адаптацию к новому месту жительству и новым 
занятиям. В результате из прибывающих ежегодно 
в города и поселки городского типа в начале 1970-х 
гг. 1800-1900 жителей хакасской национально-
сти закреплялось лишь 200-250 человек, то есть 
примерно каждый восьмой [Белошапкина. 1973.  
С. 150-153]. Причем большинство сельских ми-
грантов – хакасов, которые не захотели или не 
смогли устроиться в городе, возвращались чаще в 
то самое село, откуда они прибыли. 

В 1970-х гг. наметился перелом в темпах урба-
низации среди хакасов, она пошла более активно. 
Если между переписями 1970 и 1979 гг. городское 
население Хакасии в целом выросло на 27,7 %, то 
хакасов – горожан стало больше на 62 %, то есть 
темпы урбанизации хакасов стали опережающими. 
В результате этого доля хакасов среди горожан 
поднялась с 3,6 до 4,6 %. Это опережение в темпах 
урбанизации сохранилось и в 1980-е гг., когда доля 
горожан хакасов превысила треть –35,6 % [Криво-
ногов. 2011. С. 17]. 

Происходящее в 1970-1980-е гг. перераспре-
деление городского населения указывало на все 
большую концентрацию в административном 
центре – Абакане. Если в 1926 г. здесь проживало 
всего 195 человек хакасской национальности [НА 
РХ. Ф. Р-169. Оп. 1. Д. 200. Л. 10], то в 1970 г. – 43% 
всех хакасов-горожан Хакасии, в 1979 – 55,8 %, в 
1989  – 60,2 %. В трех наиболее крупных городах 
– Абакане, Черногорске и Саяногорске в 1970 г. 
концентрировалось 52,7% всех хакасов-горожан, 
в 1989 – уже 69,7 %. Концентрация хакасов в наи-
более крупных городах привела к их увеличению. 
Например, в Абакане доля хакасов составляла в 
1970 г. 4,6 %, а в 1989 – уже 8,8 % [Кривоногов. 
2011. С. 19-20]. 

Следует также отметить, что удельный вес 
горожан среди хакасов в рассматриваемый период 
был наиболее высоким в сравнении с соседями 
по региону и при подсчете этих показателей в 
масштабе СССР и РСФСР. Например, по данным 
переписи 1989 г., в СССР доля горожан среди всего 
хакасского населения, проживающего в стране на 
момент переписи,  составляла 43,2 %, у алтайцев 
–19,2 %,  у бурят – 42,3 %, у тувинцев – 31,9 % 
[Кышпанаков. 1995. С. 143].  

Однако, несмотря на довольно высокие темпы 

User
Записка
гг. с цифрами на одной строке

User
Записка
точка



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 115

урбанизации хакасов, расселение хакасского и остального населения по территории Хакасии имело все 
же существенные различия по типу населенных пунктов, об этом свидетельствуют данные таблицы 1.

Несмотря на то, что хакасы являлись вторым по численности этносом в Хакасской автономной об-
ласти, доля горожан среди них составляла не более 35,6%. Это было значительно ниже аналогичных 
показателей других национальностей. 

Таблица  1
Распределение населения Хакасии 

по национальности*

горожане сельское население всего 
(в % ко всему 
населению) 

(число лиц данной национальности - %) 
национально
сти 

19
70 

19
79 

19
89 

19
70 

19
79 

19
89 

19
70 

19
79 

19
89 

хакасы 12,
3 

11,
5 

11,
1 

17,
6 

27,
2 

35,
6 

82,
4 

72,
8 

64,
4 

русские 78,
4 

79,
5 

79,
4 

67,
0 

74,
8 

77,
9 

33,
0 

15,
2 

22,
1 

немцы 2,4 2,2 2,0 36,
3 

38,
3 

43,
8 

63,
7 

61,
7 

56,
2 

украинцы 2,1 2,1 2,3 72,
0 

78,
4 

83,
8 

28,
0 

21,
6 

16,
2 

татары 0,8 0,8 0,8 76,
0 

81,
7 

84,
8 

24,
0 

18,
3 

15,
2 

мордва 0,8 0,8 0,6 43,
6 

48,
7 

54,
8 

56,
4 

51,
3 

45,
2 

чуваши 0,7 0,7 0,6 25,
0 

35,
8 

46,
1 

75,
0 

64,
2 

53,
9 

белорусы 0,7 0,7 0,7 68,
4 

75,
4 

81,
0 

31,
6 

24,
6 

19,
0 

прочие 1,8 1,8 2,5 51,
1 

70,
0 

75,
3 

48,
9 

30,
0 

24,
7 

 

*Рассчитано по: Хакасская автономная область в цифрах за 60 лет. С. 5,6, 45. 

Вместе с тем, для хакасов показатель уровня смены места жительства был традиционно выше, 
чем у других народов СССР. Так, по данным Всесоюзной переписи населения 1970 г. уровень 
миграции хакасов составил 9,7 %, в то время как у русских – 6,7 %, украинцев – 5 %, тувинцев –  
6,8 % [Карачаков. 2002. С. 11].

В конце 1970-х гг., согласно данным опроса, проведенного среди хакасского населения,  лишь 51,2 
% респондентов старше 15 лет родились в тех населенных пунктах, где их застал опрос, остальные 
являлись мигрантами. При этом интересно, что смена места жительства более характерна для женщин, 
мигрантами среди них являлись 53,6%, в то время как у мужчин – 43,2 %. Данный факт можно объ-
яснить переездом женщины в дом мужа после вступления в брак. Вполне закономерными являются 
показатели миграции по степени образованности и занимаемой должности. Основная масса мигрантов 
имела высшее образование, в 1970-е гг. место жительства сменили 46 % руководителей и специалистов 
высшего звена, а среди неквалифицированных рабочих данный показатель был равен 20,8 % [Криво-
ногов. 2011. С. 20].

В 1970-1980-е гг. неравномерным оставалось распределение различных национальностей региона 
по признаку расселения. Самая высокая доля хакасов среди всего населения по городской местности 
приходилась на г. Абакан – 6,7 %. В других городах она была значительно ниже: в 1979 г. в Саяногорске 
– 1,4 %, такой же показатель был и в Черногорске [Хакасская автономная область в цифрах за 60 лет. 
1990. С. 5, 6, 45]. Численно хакасы преобладали только в одном районе – Аскизском. Однако в поселках 
городского типа данного района хакасы также оказались в меньшинстве.

Значительное число хакасов традиционно проживало за пределами Хакасии. В 1939 г. их численность 
составляла 8,3 тыс. человек или 15,7 % от общего числа хакасов. К 1970 г. этот показатель увеличился до 
17, 9 %, в  1979 г. – 19,1 %, в 1989 г. – 21,4 %. В 1989 г. каждый пятый хакас проживал по тем или иным 
причинам за пределами автономной области.

Среди сибирских народов хакасы отличались значительно меньшим удельным весом прожи-
вающих на территории своей автономии, о чем свидетельствуют данные таблицы 2. Если в 1979 г.  
80,9 % хакасов проживали на территории Хакасской автономной области, то подобный показатель у 

User
Записка
в две колонки текст



116 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

*Национальный состав населения РСФСР (по данным Всесоюзной переписи населения 1979 г.). М., 1982. С. 40.   

Основным источником пополнения хакасов в городской местности была миграция, роль естествен-
ного прироста в данном процессе постоянно снижалась. Это в основном было связано с демографиче-
ским переходом, который затронул и коренных жителей региона. В 1959 г. «рождаемость хакасов была 
близка к биологическому максимуму – общий коэффициент рождаемости составил 47,8 промилле, но 
уже к 1979 г. упал до 23,5 промилле» [Кривоногов, 2011. С. 10]. Таким образом, всего за 20 лет уровень 
рождаемости среди хакасов уменьшился более чем в два раза.

Уровень смертности среди коренного населения не отличался стабильностью. В 1930 – 1950-е 
гг. отмечалась тенденция падения показателей смертности (6 – 7‰), что во многом было связано с 
эпидемиологическим переходом. Однако начиная с 1960-х гг. коэффициент смертности стал расти и 
достигнул в 1984 г. 12,6‰. Подобного рода процессы были в целом характерны для населения страны, 
что было также связано с увеличением продолжительности жизни и как следствие увеличением доли 
стариков. 

В результате естественный прирост в 1970 – 1980-е гг. резко снизился по сравнению с предыдущим 
периодом. Если в конце 1950-х гг. среди хакасов он составлял 3% в год, то в   1984 г. был равен уже 
1,3% [Кривоногов, 2011. С. 12]. Следует отметить тот факт, что коэффициент естественного прироста в 
городе был несколько  выше, чем в деревне. Это объясняется, в первую очередь,  возрастной структурой 
городского хакасского населения. Массовая миграция сельской молодежи в город явилась причиной 
складывания неблагоприятной возрастной структуры на селе.

Итак, в связи с притоком значительного количества мигрантов из-за пределов региона увеличился 
многонациональный состав горожан. Вместе с тем, несмотря на увеличение числа хакасов в городской 
местности, их доля в национальном составе горожан не увеличивалась стремительно, что было связано 
с ростом удельного веса здесь русских и других национальностей. 

К концу рассматриваемого периода, согласно Всесоюзной переписи населения 1989 г., в Хакасии 
уже проживали представители 107 национальностей. Наиболее урбанизированными оказались пред-
ставители татарской (84,8%), украинской (83,8%),  белорусской (81%), русской (77,9%) националь-

других сибирских народов был значительно выше: 97,9 % у тувинцев, 95,7 % у якутов, 83,7 % у ал-
тайцев и 81,7 % у бурятов. 

Проживали хакасы практически во всех регионах СССР. Из 17,4 тыс. хакасов, проживающих вне Хакасии, 
большая часть оседала в Красноярском крае и других районах Сибири. По данным Всесоюзной переписи 
населения 1989 г. в Красноярском крае (за исключением Хакасии) проживало 6466 хакаса, из которых 2192 
жили в Красноярске, 127 – Ачинске, 328 – Норильске, 231 – Минусинске, 102 – Лесосибирске и т.д. Хакасы 
были представлены в составе населения и многих других регионов РСФСР. В Туве их насчитывалось 2258 
человек, Бурятии – 176, Ханты-Мансийском автономном округе – 154, Горном Алтае – 28 и т.д. Проживали 
хакасы также на территории бывших союзных республик: на Украине – 299 человек, Узбекистане – 288, 
Казахстане – 525, Киргизии – 296 и т.д. [Карачаков, 1995. С. 177-178]. 

Таблица 2
Численность населения коренных национальностей Сибири, проживающих на территории 

своей национальной автономии по переписи 1979 г.*

лица данной национальности, 
проживающие на территории (тыс. 

чел.) 

из общего числа лиц данной 
национальной территории (в 

%) 

националь 
ность 

сссР РсФсР соответст
в. 

автономи
я 

РсФсР соответств. 
автономия 

алтайцы 60,0 58,9 50,2 98,1 93,7 
буряты 352,6 349,8 228,2 99,2 81,7 

тувинцы 166,1 165,4 161,9 99,6 97,5 
хакасы 70,8 69,2 57,3 97,8 80,9 
якуты 328,0 326,5 313,9 99,5 95,7 

 

User
Записка
текст в две колонки



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 117

ностей [Хакасская автономная область в цифрах за 60 лет, 1990. С. 5, 6, 45]. Несмотря на нарастание 
темпов прироста городского хакасского населения, основная масса хакасов по-прежнему проживала 
в сельской местности. 

После распада Советского Союза начался общероссийский процесс депопуляции, который не обошел 
стороной и хакасский этнос. 1994 год оказался наиболее сложным: впервые показатель естественного 
прироста хакасов оказался отрицательным. С середины 1990-х годов ситуация начала выравниваться: 
данный показатель постепенно начал расти [Тугужекова, 2007. С. 116]. Вместе с тем, указанные про-
цессы сказались на численности населения, если в 1989 году в России проживало 79 тысяч хакасов, а в 
2002 – всего  76 тыс., а в 2010 – 73 тыс. человек [Итоги Всероссийской переписи населения 2010 года, 
2012. С. 19]. Причины сокращения численности связаны, прежде всего, со снижением рождаемости и 
повышением уровня смертности, а также миграцией. 

Еще одной характерной чертой российского постсоветского общества стала его рурализация – от-
ток населения из городов в сельскую местность в связи с ухудшением в них экономической ситуации. 
Однако данная тенденция практически не была характерна для хакасов. Лишь в начале 1990-х годов 
количество хакасов, выезжающих в сельскую местность, незначительно превысило число переехавших 
в города [Кривоногов, 2011. С. 18].  В результате если в 1989 г. 35,6% хакасов проживала в городских 
поселениях республики, то в 2002 г. – 38,3%, в 2010 г. показатель остался на прежнем уровне [Итоги 
Всероссийской переписи населения 2010 года, 2012. С. 575]. Большая часть городского коренного на-
селения сегодня проживает в Абакане – более 70% всех городских хакасов Хакасии. 

Характеризуя урбанизационные процессы в среде хакасов, необходимо отметить, что в связи со 
сравнительно поздним включением хакасов в процессы урбанизации в регионе, они вписались в уже 
сложившиеся города, где преобладало русское население, не сформировав собственные. Связано это 
также со сравнительно небольшой численностью хакасов, доля которых в Республике на протяжении 
ХХ века колебалась в районе 12%. В 1970 – 1980-е годы среди хакасского населения начался бурный 
процесс экстенсивной урбанизации, то есть резко увеличились темпы его урбанизации. Сегодня на-
блюдаются в городских поселениях Хакасии, прежде всего, в Абакане, наблюдаются отдельные тренды, 
свидетельствующие о происходящих качественных изменениях в урбанизации. Речь идет о формирова-
нии городских этнических групп (субкультур). Видится, что изучение данных трендов весьма актуально 
сегодня и может стать темой отдельного исследования.   

Список литературы:
Белошапкина В.Н. Роль миграции в освоении хакасами нетрадиционных профессий // Торжество ленинской 

национальной политики. Абакан: Изд-во ХакНИИЯЛИ, 1973. С. 143 – 154.
Исупов В.А. Городское население Сибири: от катастрофы к возрождению (конец 30-х – конец 50-х гг.). Ново-

сибирск: Наука. Сибирское отделение, 1991. 288 с.
Итоги Всероссийской переписи населения 2010 года: В 11 т. Т.4: Национальный состав и владение языками, 

гражданство. Кн. 1. М.: ИИЦ «Статистика России», 2012. 847 с. 
Карачаков Д. М. О миграции коренных народов Тувы, Горного Алтая и Хакасии в 60 – 70-е годы ХХ века // 

Международная научно-практическая конференция «Актуальные проблемы истории Саяно-Алтая и сопредельных 
территорий». Абакан: Изд-во ХГУ им. Н.Ф. Катанова, 2002. С. 11 – 12.

Кривоногов В.П. Хакасы в начале XXI века: современные этнические процессы. Абакан: Хак. кн. изд-во, 
2011. 252 с. 

Кышпанаков В.А. Население Хакасии 1917 – 1990-е гг. Абакан: Изд-во ХГУ им. Н.Ф. Катанова, 1995. 348 с.
Тугужекова В. Н. Этнические и миграционные процессы в современной Хакасии // Южная Сибирь в эпоху 

перемен: адаптационные возможности населения. М.: Институт Востоковедения РАН, 2007. С. 114 – 128.
Хакасская автономная область в цифрах за 60 лет. Абакан: Б.и., 1990. 100 с.
Хакасской автономной области 50 лет: юбилейный статистический сборник. Абакан: Красноярское кн. изд-

во. Хакасское отделение, 1980. 100 с.
 

User
Вставить текст
 текст в две колонки

User
Записка
выделить жирным 

User
Записка
отд-е сокращенно

User
Записка
сокращенно Хак. отд-е



118 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

ЯЗЫК И  КУЛЬТУРНОЕ  НАСЛЕДИЕ  НАРОДОВ РОССИИ

Ф. Г. Хисамитдинова 

Отношение башкирского языка к восточнотюркским языкам 

Статья посвящена описанию некоторых особенностей башкирского языка, которые сближают его 
с языками восточных, сибирских тюрков. К таким особенностям относятся такие явления, как упо-
требление фарингализованного гласного А в среднем, кубалякском и ик-сакмарском говорах, глухих 
анлаутных согласных к, Һ, п, т в среднем, караидельском и ряде слов других говоров, фарингального 
согласного Һ во всех диалектах и литературном языке, а также функционирование консонантных со-
четаний сонант+глухой смычный в ряде говоров башкирского языка. Вышеперечисленные особенности 
имеют параллели в восточнотюркских языках. Например, фарингализованный гласный А встречается 
в тувинском, тофаларском и уйгуро-урянхайском языках. Употребление звука Һ башкирский язык 
сближает с якутским и халаджским языками. Глухой анлаут сближает башкирские говоры с хакасским 
и диалектами алтайского языков. В статье делается вывод о том, что сравнительное изучение особен-
ностей говоров башкирского языка с восточнотюркским и языками может пролить свет на некоторые 
вопросы истории не только башкирского, но и всех тюркских языков.

Connection of the Bashkir language to Eastern-Turkic languages

The article discusses some features of the Bashkir language, which bring it closer to the languages of the 
Eastern, Siberian Turks. The latter include such phenomena as the use of pharyngulating vowel A in the middle, 
kubalуаskij and ik-sakmarskij dialects, voiceless consonants to anlauter, K, Q, P, T in middle, karaidelskij 
dialects, a pharyngeal consonant Һ in all dialects and literary language, the functioning of the consonant 
combinations sonant+deaf in some dialects of the Bashkir language. The above features have parallels in Eastern 
Turkic languages. For example fariglioni vowel A is found in Tuvan, Tofalar and Uygur-Uriankhai languages. 
The use of sound Һ brings the Bashkir language with the Yakut and Khalaj languages. Deaf anlaut brings 
Bashkir dialects with dialects of the Khakas and Altai languages. The article concludes that the comparative 
study of dialects of the Bashkir language with Eastern Turkic languages may shed light on some questions of 
history not only Bashkir, but also all Turkic languages.



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 119



120 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 121



122 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 123



124 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

 
ай. – айский говор башкирского языка
араб. – арабский язык 
баш. – башкирский язык
венг. – венгерский язык
диал. – диалект
древнетюрк. – древнетюркский язык 
каз. – казахский язык 
киз. – кизилский говор башкирского языка 
кр. тат. – крымскотатарский язык 
куб. – кубалякский говор башкирского языка 
кырг. – кыргызский язык 
манс. – мансийский язык 
 манс (сев.) – северные диалекты мансийского языка

манс. (юж.) – южные диалекты мансийского языка 
мар. – марийский язык 
миас. – миасский говор башкирского языка 
монг. – монгольский язык 
морд. – мордовские языки 
перс. – персидский язык 
сакм. – сакмарский говор башкирского языка 
сальют. – сальютский говор башкирского языка 
тат. – татарский язык 
тур. – турецкий язык 
фин. – финский язык 
хант. (вост.) – восточные диалекты хантыйского языка 
хант. (сев.) – северные диалекты хантыйского языка 
як. – якутский язык 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 125

1Исследование выполнено при финансовой поддержке Российского гуманитарного научного фонда, грант № 15-04-00296 
«Сложность языков сибирского ареала в диахронно-типологической перспективе».

И. Я. Селютина

Сложные гласные звуки в тюркских языках Южной Сибири и особенности 
обозначения их на письме1 

Статья посвящена дискуссионным вопросам фонематической трактовки сложных гласных звуков 
– долгих, фарингализованных, дифтонгов в тюрских языках южносибирского региона и проблемам их 
орфографирования. Если обязательное обозначение стяжённых долгих гласных принято в качестве 
основного принципа письма, то позиционная долгота гласных, ярко выраженная в языках алтае-
саянского этноареала, не находит на письме отражения. В тувинской орфографии следует ввести 
правило последовательной передачи фарингализованных гласных как в основах, так и в производных 
от них формах. 

I. Yа. Selyutina

Complex vowel sounds in Turkic languages of southern Siberia and peculiarities of their 
designation in writing

 The article is devoted to the discussion questions of the phonemic interpretation of the complex vowel sounds 
– long, pharyngeal, diphthongs in the South Siberian Turkic languages and problems of their orthography. If 
the mandatory marking of the contracted long vowels accepted as the main principle of the letter, the positional 
length of vowels, pronounced in the languages of the Altai-Sayan ethno-areal, not reflected in the letter. In 
Tuvan spelling should introduce a rule of the mandatory marking of pharyngeal vowels as in the stem, and 
in the derived forms.

Вопросы правописания сложных звуков – долгих гласных, фарингализованных гласных, дифтон-
гов – относятся к числу наиболее актуальных проблем современной орфографии тюркских языков 
Сибири. 



126 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 127



128 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 129



130 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

А.  Д. Каксин

О семантической нагрузке междометия 
ыйу в хакасском языке

В статье рассматривается семантическая 
нагрузка слова ыйу в хакасском языке. По совокуп-
ности основных случаев употребления указанная 
лексическая единица признается междометием, 
то есть неизменяемым словом, наряду с другими, 
подобными, участвующим во фразах, выражаю-
щих человеческие чувства и волеизъявления. Хотя 
устанавливается близость хакасского междоме-
тия ыйу // йу-у с вводно-модальными словами, но 
наличие таких ярких признаков, как афористич-
ность и эмоциональность (при реакции человека 
на те или иные события или при выражении 
определенных чувств), позволяет однозначно от-
нести ыйу // йу-у к разряду междометий. 

A. D. Kaksin

About semantic loading оf an interjection 
ыйу in the khakass language

In article semantic loading of the word ыйу in the 
Khakass language is considered. On set of the main 
cases of the use the specified lexical unit admits an 
interjection that is the unchangeable word, along with 
others, similar, participating in the phrases expressing 
human feelings and wills. Though the proximity of the 
Khakass interjection ыйу // йу-у at with introduction 
and modal words, but existence of such bright signs 
as aphoristic nature and emotionality (is established 
at reaction of the person to these or those events or 
at expression of certain feelings), allows to carry the 
Khakass word ыйу to the category of interjections. 

В одном из словарей лингвистических терми-
нов дается следующая характеристика междоме-
тия: «…это часть речи, включающая неизменяемые 
слова, которые непосредственно выражают наши 
чувства и волеизъявления, не называя их. От зна-
менательных частей речи междометия отличаются 
тем, что они не обладают номинативной функцией 
(функцией называния), так как являются речевыми 
знаками, словами-сигналами, употребляемыми для 

кратчайшего выражения реакции человека на раз-
личные события реальной действительности или 
для выражения требования, желания, повеления. 
Междометия в своей основной функции не явля-
ются членами предложения и синтаксически не 
связаны с членами предложения…» [Розенталь, 
Теленкова. 1976. С. 323]. 

В тюркологии междометия привлекали вни-
мание исследователей со времен составления и 
издания первых грамматик, и разряд таких особых 
слов выделялся как самостоятельная часть речи 
[Каракалпакский язык. 1952. С. 167-168, 223-237; 
Кононов. 1956. С. 363-367; Кононов. 1960. С. 338-
339; Рассадин. 1978 и др.]. Междометия были 
также предметом специального исследования 
[Усманов. 1952; Сарыбаев. 1959; Ураксин. 1979; 
Чарыярова. 1990 и др.]. Однако, несмотря на от-
носительную лингвистическую освещенность 
данного языкового явления в тюркских языках, 
некоторые вопросы еще остаются недостаточно 
раскрытыми. В хакасском языке на данном этапе 
междометия получили освещение на уровне грам-
матики [Грамматика хакасского языка. 1975], что 
не дает целостного представления данного явления 
в общей языковой системе. 

За основу нашей функциональной типологии 
междометий мы взяли статью академического 
лингвистического энциклопедического словаря 
1990 г. и некоторые положения теории языковой 
модальности, содержащиеся в известных трудах  
В. В. Виноградова и А. В. Бондарко. Мы исходили 
из того, что “звуковые оболочки”, называемые меж-
дометиями, обслуживают три семантических сферы 
речи: эмоций и эмоциональных оценок, волеизъ-
явлений, этикета. Далее, функции эмоциональных 
и эмоционально-оценочных междометий могут 
быть семантически простыми (однозначными) и 
диффузными (многозначными) [Лингвистический 
энциклопедический словарь. 1990. С. 290]. 

Итак, функции междометий выявлены, но “по-
крупному”: в аспекте функционирования междоме-
тий в речи, в тексте и в структурно-семантическом 
аспекте (различаются ”простые” и “диффузные”). 
Нам же хотелось построить типологию развер-

User
Записка
точка



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 131

 

нутую, учитывающую более специальную роль 
отдельных групп междометий. 

И, как нам кажется, в качестве первой, само-
стоятельной и отдельной, можно рассматривать 
модальную функцию междометий. Действительно, 
если считать самостоятельной функцией эмоцио-
нальное выражение субъективного отношения к 
окружающему, то можно видеть, что многие меж-
дометия очень точно исполняют эту функцию (от-
носящуюся к сфере субъективной модальности). 
Как известно, общим семантическим признаком 
модальных объектов является “точка зрения гово-
рящего” (термин, введенный В. В. Виноградовым). 
Развивая это положение, А. В. Бондарко пишет 
о том, что “позиция говорящего” в явном или 
скрытом виде включается в любое истолкование 
модальности. В каждой из модальных категорий 
точка зрения говорящего выступает в особом 
аспекте актуализации [Бондарко. 1990. С. 65]. 

Что актуализируют междометия? Среди про-
чего они актуализируют субъективное отношение 
говорящего к действительности, и именно в этом 
смысле мы говорим об их модальной (или оценоч-
ной) функции. Но междометия актуализируют еще 
психическое, эмоциональное состояние субъекта, 
его реакцию на изменения в окружающем мире 
(особенно – на действия и поведение одушев-
ленных лиц). Эту роль междометий мы склонны 
определять как другую их функцию – эмоциональ-
ную (или эмоционально-реактивную). Как сле-
дующую отдельную функцию мы бы определили 
случаи, когда междометия участвуют в акте воле-
изъявления (поддерживая, усиливая или смягчая 
градус напряжения в этом акте). Обязательное 
(или почти обязательное) сопровождение речи во 
многих актах этикета представляется также впол-
не самостоятельной, особой функцией некоторых 
междометий. Наконец, в художественных текстах 
можно обнаружить междометия с преимуществен-
но изобразительной функцией. 

Разумеется, в любом языке всегда есть случаи, 
когда невозможно связать употребление конкрет-
ного междометия со строго одной, определенной 
функцией. Кажется, что междометие выполняет 
две (а то и три) функции одновременно. Видимо, 
в таких случаях (как и во многих других) лингвист 
ориентируется на более явную (доминирующую) 
функцию. Или говорит о диффузии функций (ср. 
с тем, что выше было сказано о семантической 
диффузии). 

Можно ли по междометиям узнать язык? Мы 
уверены, что можно: ведь в каждом языке – свой 
набор междометий. Более того: во многих языках 
междометия различаются по диалектам. Казалось 
бы, междометия в первую очередь должны быть 
одинаковыми или близкими в диалектах одного 
языка: ведь это не знаменательные слова, даже не 

служебные, а в основной своей массе – звукоподра-
жательные. Но нет! В ряде диалектов часто бывают 
“только свои” междометия. Ярким примером в этом 
отношении является междометие ыйу, которое 
является принадлежностью сагайского диалекта 
хакасского языка. Данное междометие, несмотря на 
свою частотность в живой речи, не зафиксировано в 
Хакасско-русском словаре [2006]. Впервые обратил 
внимание на это междометие известный археолог, 
профессор Я. И. Сунчугашев [Сунчугашев. 1982]. В 
своей статье «О связи междометия ыйу хакасского 
языка с древнетюркским yju» автор, отмечая древ-
нетюркское происхождение хакасского междометия 
ыйу, ссылается на статью С. Е. Малова: “В иссле-
довании С. Е. Малова «Енисейская письменность 
тюрков» (М.-Л., 1952) приведен древнетюркский 
текст первого памятника Ча-куля: 

Кадашым адырылдым, ыjу куiда
кунчуjьм адырылдым, сaкiз оғлым
адырылдым  ыjy (выделено нами – Я.С.).
«От своих товарищей я отделился (т. е. умер). 
Увы! От своих принцесс в теремах я 
отделился (т. е. умер). От восьми своих
сыновей я отделился (т. е. умер). Увы!».
В примечании к переводу С. Е. Малов писал: 

«Слово ыjу для меня очень затруднительно пере-
вести… Я перевожу по общему контексту: „увы”, 
„о горе!”». По нашему мнению, последнее точнее 
передает содержание поминального текста, если 
учесть наличие междометий совре¬менного хакас-
ского языка: йо-йо, йу-йу, ыйу-ыйы, которые, как 
правило, употребляются для выражения глубокого 
горя, несчастья, а также при¬сутствуют в поми-
нальном плаче – сыыте. Сыыты с указанными выше 
междометиями до сегодняшнего дня сохранились 
у хакасов, носителей сагайского диалекта” [Сун-
чугашев. 1982. С. 97]. Мы подтверждаем мнение  
Я. И. Сунчугашева о том, что и на сегодняшний день 
междометие ыйу // йу-у является несомненной со-
ставляющей в таком жанре, как сыыт «плач», при 
этом он может повторяться по всему тексту. 

В сагайском диалекте междометие наиболее 
типичным вариантом междометия ыйу  является 
йу-у и, на наш взгляд, его можно считать анало-
гом русского ой при выражении горя, страдания, 
несчастья:  – Йу-у, хайди полдың, iчечеем! – хыс-
хырча  Кетрин – Ой, мамочка, что же случилось с 
тобой! – кричит Кетрин. Также данное междометие 
может служить для выражения сильной степени 
удивления; говорящий после использования дан-
ного междометия часто дает и краткое разъяснение 
своего эмоционального состояния. Такое разъяс-
нение может состоять из одного слова, например, 
– Йу-у, адайым – Ой, [моя] собака,  что обозначает, 
с собакой случилось что-то ужасное. В контек-
стах, где описывается физическая боль субъекта, 
обычно дается наименование частей тела: – Йу-у, 



132 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

азағым – Ой, [моя] нога…  Йу-у, пазым… – Ой, 
[моя] голова… Йу-у, пилiм – Ой, [моя] поясница… 
Характерной особенностью таких контекстов яв-
ляется наличие аффикса исключительно 1 лица в 
составе существительного, выражающего ту часть 
тела, где концентрируется боль. 

На наш взгляд, функционально-семантическая 
роль рассматриваемого междометия состоит  в 
кратчайшем выражении негативной эмоции: 
страха, горя, боли, что может быть приближено к 
неосознанному возгласу, реакции на внезапное слу-
чившееся событие, за исключением использовании 
в таком жанре, как сыыт. Значение данного междо-
метия усиливается соответствующей интонацией, 
а иногда сопровождающими возглас жестом. 

Таким образом, с формальной и семантической 
точек зрения междометие ыйу // йу-у,  неся на себе 
высокую долю экспрессии, в хакасском языке очень 
близко к вводно-модальным словам, но отличается 
большей категоричностью и афористичностью; с 
его помощью можно более эмоционально выразить 
то или иное чувство, при этом оно может  звучать 
по-разному в определенных речевых ситуациях, 
и этому в очень большой степени способствует та 
или иная интонация. 

Список литературы:
Бондарко А. В. Вступительные замечания // Темпо-

ральность. Модальность / Отв. редактор А. В. Бондарко. 
Л.: Наука, 1990. 264 с. 

Грамматика хакасского языка / Под редакцией проф. 
Н. А. Баскакова. М.: Наука, 1975. 420 с. 

Каракалпакский язык. Том II: Фонетика и морфо-
логия / Под редакцией Н. А. Баскакова. М.: Изд-во АН 
СССР, 1952. 544 с. 

Кононов А. Н. Грамматика современного турецкого 
литературного языка. М.-Л.: Изд-во АН СССР, 1956. 
569 с. 

Кононов А. Н. Грамматика современного узбекского 
литературного языка. М.-Л.: Изд-во АН СССР, 1960. 
446 с. 

Лингвистический энциклопедический словарь / 
Главный редактор В. Н. Ярцева. М.: Советская энци-
клопедия, 1990. 685 с. 

Рассадин В. И. Морфология тофаларского языка в 
сравнительном освещении. М.: Наука, 1978. 288 с. 

Розенталь Д. Э., Теленкова М. А. Словарь-
справочник лингвистических терминов. Изд. 2-е. М.: 
Просвещение, 1976. 544 с. 

Сарыбаев Ш. Ш. Междометие в казахском языке. 
Алма-Ата: Изд-во АН Казахской ССР, 1959. 140 с. 

Сунчугашев Я. И. О связи междометия ыйу хакас-
ского языка с древнетюркским yju // Советская тюрко-
логия, 1982. №1. С. 97-98. 

Ураксин З. Г. О междометиях и их классификации // 
Исследования по грамматике современного башкирско-
го языка. Уфа: Изд-во АН СССР, 1979. С. 88-93. 

Усманов С. Междометия в современном узбекском 
языке: автореф. дис. … канд. филол. наук. Ташкент, 
1952. 16 с. 

Хакасско-русский словарь = Хакас-орыс сöстiк /  
О. П. Анжиганова, Н. А. Баскаков, М. И. Боргояков, А. И. 
Инкижекова-Грекул, Д. Ф. Патачакова, О. В. Субракова, 
М. Д. Чертыкова, П. Е. Белоглазов, З. Е. Каскаракова, 
А. С. Кызласов, Р. Д. Сунчугашев. Новосибирск: Наука, 
2006. 1114 с. 

Чарыярова О. Междометия в туркменском языке: ав-
тореф. дис. … канд. филол. наук. Ашхабад, 1990. 27 с. 

М. Д. Чертыкова

Третичность формирования восприятия 
и его глагольное выражение в хакасском 

языке

 Статья посвящена выявлению и описанию 
особенностей семантики глаголов со значением 
восприятия в хакасском языке. В качестве ориен-
тира используется предложенная Ю. Д. Апресяном 
тернарная оппозиция смыслов: «воспринимать» – 
«восприниматься» – «использовать способность 
восприятия», которая установлена известным 
исследователем на материале русского языка. 
Анализ смыслов, выражаемых глаголами вос-
приятия в хакасском языке, показывает несколько 
другие результаты. 

M. D. Chertikova

Three-dimensional scheme of a concept of 
perception and his verbal expression in the 

Khakass language

Article is devoted to identification and the 
description of features of semantics of verbs with 
sense of perception in the Khakass language. As a 
reference point the ternary opposition of meanings 
offered by Yu. D. Apresyan is used: “to perceive” – “to 
be perceived” – “to use ability of perception” which 
is established by the famous researcher on Russian 
material. The analysis of the meanings expressed by 
verbs of perception in the Khakass language shows 
several other results. 

Особенности восприятия человеком мира и 
окружающей действительности как самые значи-
мые виды его жизнедеятельности  представляют 
несомненный интерес в таких областях  науки, как 
психология, философия, языкознание, литературо-
ведение и др. В процессе исследования восприятия 
в рамках отдельных дисциплин выработано мно-
жество определений данного понятия. Восприятие 
– это живое, активное взаимодействие с миром, 
с окружающей средой, направленное на приспо-
собление человека к среде и к его выживанию 
[Краткий словарь когнитивных терминов. 1997.  
С. 17]. Восприятие – это форма чувственного отра-
жения действительности в сознании, способность 
обнаруживать, принимать, различать и усваивать 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 133

явления внешнего мира и формировать их образы 
[Моисеева. 2005. С. 19]. Восприятие представляет 
собой живую неразрывную связь человека с окру-
жающей действительностью, тем самым, играет 
значимую роль в различных видах его деятель-
ности: мыслительной, поведенческой, речевой, 
эмоциональной и др. При этом ученые отмечают 
избирательный характер процесса восприятия 
[Чейф. 1983, Найссер. 1981; Кубрякова. 1999 и 
др.]. Определенным образом это связано с тем 
обстоятельством, что речь порождает конкретный 
человек: для обозначения той или иной ситуации 
у него есть множество способов (слов, моделей, 
оборотов и т. п.), но он выбирает всегда какой-то 
один, наиболее адекватный. «В процессе взаимо-
действия с окружающим миром из всего обилия 
информации человек выбирает ту, которая для 
него в данный момент наиболее важна и значима. 
Остальная информация временно отодвигается на 
задний план» [Новоселова. http://md.islu.ru]. Таким 
образом, процесс восприятия имеет субъективный 
статус: человек, хоть и не может влиять на ход 
событий, которых он воспринимает, но извлекает 
из него то, что хочет видеть, слышать, осязать; об-
работка и интерпретация полученной информации 
происходит в индивидуальном порядке. 

В тюркском языкознании вопросы глаголов 
восприятия, в основном, зрительного и слухового, 
рассматривались в лексико-семантическом аспекте 
[Якупова. 2010]; в структурно-семантическом и со-
поставительном аспектах [Юлдашев. 1961; Дадаев. 
1997; Гарипова. 2013; Каксин, Чертыкова. 2009 и др.]. 
На материале языков разных семей наиболее полно 
описаны глаголы зрительного и слухового восприя-
тия: слух и зрение являются основными каналами 
восприятия внешнего мира человеком. Представляя 
глагольную лексику тюркских языков, исследователи 
также обращаются в основном к описанию глаголов 
зрительного и слухового восприятия. 

В хакасском языке также наиболее обширными 
по количеству лексико-семантических вариантов 
(ЛСВ) и частотными по употребительности явля-
ются глаголы кöр-  «смотреть, видеть» и ис-  «слы-
шать». Глаголы восприятия образуют семантиче-
ское поле  на основании общности категориально-
лексической семы «воспринимать окружающий 
мир определенным органом (зрением, слухом, 
обонянием, осязанием)», напр., кöр- «смотреть», 
ис- «слышать», чыста- «нюхать», тең-  «притра-
гиваться» и др. Они отражают процесс восприятия 
окружающего мира во всем его многообразии, 
в центре которого находится человек восприни-
мающий. Однако, в отличие от других глаголов 
антропоцентричной сферы, глаголы восприятия 
обозначают такие процессы, которые присущи не 
только человеку, но и другим живым существам, т. 
е. функции восприятия свойственны всем живым 

существам.  Мы считаем, что принципиальное 
разграничение восприятия окружающего мира 
людьми и животными состоит в осознании / по-
знании воспринимаемой информации.

Семантика глаголов восприятия предполагает 
субъекта восприятия и объекта.  В зависимости  от 
целенаправленности или ненаправленности про-
цесса, субъект может быть активным или пассив-
ным.  Ю. Д. Апресян в понятии восприятия видит 
тернарную оппозицию смыслов: «воспринимать» 
– «восприниматься» – «использовать способность 
восприятия».  В принципе можно допустить необ-
ходимость четвертой серии глаголов, обозначающих 
активное воздействие объекта на орган чувства: «ср. 
бросаться в глаза для зрения, доноситься для слуха, 
шибать (в нос) для обоняния. Однако эта серия во 
отношениях менее регулярна, чем первые три, и мы 
ее пока не включаем в рассмотрение» [Апресян. 1995. 
С. 43-44].  Автор, исходя из того, что каждая из пяти 
подсистем восприятия (зрение, слух, обоняние, вкус, 
осязание) обслуживается тройкой глаголов, не считая 
синонимов, насчитывает  15 глаголов в русском язы-
ке (3х5=15) [Апресян. 1995. С. 44]. Предложенную  
Ю. Д. Апресяном данную семантическую парадигму 
по тройной смысловой оппозиции мы попытаемся 
наложить на хакасский материал. 

V.	 «Воспринимать». Как мы уже писали, в 
хакасском языке основные глаголы восприятия 
это – кöр- «смотреть»,  ис- «слушать, слышать»,  
чыста - «нюхать», амза- «пробовать что-либо 
(обычно, жидкое), чтобы определить его вкус 
или готовность», тееп кöр- «попробовать задеть, 
дотронуться, прикоснуться, притронуться; потро-
гать».  Эти глаголы выражают значение «воспри-
нимать что-л.».  Как видим, первые четыре глагола 
отличаются морфологической простотой, но они 
имеют разные синтагматические валентности: 
смотреть, слушать, нюхать, пробовать + что. В 
качестве объекта у глаголов кöр- «смотреть»,  ис- 
«слушать, слышать» могут выступать придаточные 
предложения с главным словом в форме вин. п. Эти 
глаголы управляют также придаточными предло-
жениями, вводимыми такими союзными словами, 
как хайди «как»,  ниме «что». Че кем кöрче, хайди 
аның кÿстіг паза пик чÿреенде пÿÿн хатап тöріпче 
кізі (Ат, 1590) – Но кто видит, как в его сильном 
и мужественном сердце сегодня перерождается 
новый человек. Мин кöрчем, ниме сірер итчезер 
кÿн тооза, сағынчазар, кöрбинчем – Я вижу, чем 
вы занимаетесь целыми днями, вы думаете, я не 
вижу. Объект при глаголе ис- «слушать, слышать»  
описывает ситуацию или событие, в которой субъ-
ект не участвовал и не был свидетелем, а только 
получил о ней информацию через третьи лица, 
которые не называются. Искем, хайди анда Казар 
чалғызан илепче (Ат, 209) – Я слышал, как там Ка-
зар страдает в одиночестве.  Или же субъект может 



134 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

быть свидетелем происходящей ситуации, благо-
даря своей слуховой способности. Искем, хайди 
сірер тураа толдыра кöглескезер – Я слышала, 
как вы веселились на весь дом (т. е. было слышно 
во всем доме). 

Глагол амза- «пробовать что-либо (обычно, 
жидкое), чтобы определить его вкус или готов-
ность» сочетается лишь с существительными со 
значением продуктов питания: арағаны амза- 
«пробовать вино»,  айран амза- «попробовать 
айран» и т. д. 

Глагол со значением осязания тееп кöр- «по-
пробовать задеть, дотронуться, прикоснуться, при-
тронуться; потрогать» отличается от предыдущих 
не только аналитическим типом построения, но и 
маркировкой субъекта признаками «любопытство» 
и «любознательность», которые обеспечиваются 
значением вспомогательного глагола  кöр- «про-
бовать». Тематика имен, занимающих позицию 
объекта при глаголе тееп кöр- «попробовать за-
деть, дотронуться, прикоснуться, притронуться; 
потрогать»  широка: это могут быть различные 
предметы, живые существа, т. е. физические тела, 
к чему можно прикоснуться, потрогать.  

V.	 «Восприниматься». Данное значение 
обеспечивается тремя основными глаголами вос-
приятия при помощи залоговых аффиксов: глаголы  
кöрін- «смотреться, виднеться» и чыстан- «пах-
нуть» содержат в своей основе аффиксы возвратного 
залога – ін/-н, а глагол истiл - «слышаться» обра-
зован путем присоединения к основе ис- «слушать, 
слышать» аффикса страд. залога – iл-. Как видим, за-
логовые аффиксы допускают грамматический сдвиг 
в основе глаголов, за счет которого их семантика 
имплицирует имя субъекта.  В данном случае в пре-
суппозиции допускается присутствие пассивного 
субъекта «за кадром» [Е. В. Падучева.  2004с С. 210]. 
Субъект при этих глаголах формально не занимает 
никакой синтаксической позиции в предложении.  
Но он воспринимает объект (то, что видно, слышно 
или пахнет), не направляя на него свое внимание и 
не прилагая каких-либо дополнительных усилий. 
Хайдаң-да сарыннар истілче – Слышно, как где-то 
поют песни.  Каскарның кистінең пöзік сыннығ 
чиит оол кöрінче (Ат, 101) – За спиной Каскара 
виден высокий молодой человек. Пу пöзіктең прай 
чир ÿстÿ тигір тöзіне читіре кöрін чатча (Ат, 
161) – С этой высоты видна вся земля до далеких 
горизонтов.

«… Перцепция при этом является неконтроли-
руемой. Звуковой объект, как известно, существует 
независимо от воспринимающего его субъекта, 
следовательно, звуковое событие в ситуации не-
активного восприятия протекает самостоятельно и 
может быть либо замечено, услышано субъектом, 
либо может остаться невоспринятым» [Ново-
селова. http://md.islu.ru]. Такие ситуации Е. В. 

Падучева трактует как «пассивно-потенциальная 
диатеза с родовым Наблюдателем» [Падучева. 
2004. С. 211]. 

Иногда позиция субъекта при рассматривае-
мых глаголах может конкретизоваться: а) именем 
в дат. п. Мағаа кöрінминче, нименің ÿчÿн аның 
харахтарының хыринда тырысхахтар чыылыс 
парған – кÿлінгенінең ме алай ирке кöргенінең 
ме (Ат, 183) – Мне не видно, из-за чего возле ее 
глаз появились морщинки: то ли от того, что она 
улыбалась, то ли от того, что смотрела так нежно; 
б) наличием личного аффикса в сказуемом при-
даточного предложения. Пірееде наа хазып тоос-
сабыс, «Алнынзар!» тіп команда истілче (Чкч, 
217) – Иногда как только закончим копать, слышна 
команда «Вперед!».  Только глагол чыстан- «пах-
нуть» логически не может строить конструкции 
относительно второго случая.

Основные глаголы со значением осязания тееп 
кöр- «попробовать задеть, дотронуться, прикос-
нуться, притронуться; потрогать» и со значением 
вкусового восприятия  амза-  «пробовать что-либо 
(обычно, жидкое), чтобы определить его вкус или 
готовность» не принимают никаких  залоговых 
аффиксов и, соответственно, не могут выражать 
значение «восприниматься».  Но действует глагол 
тады- «иметь какой-л. вкус», который сочетается 
с именем объекта (любое кушанье или напиток) 
и наречием, выражающим характеристику вку-
сового восприятия (вкусно, невкусно, неприятно, 
сладко и т. д.). Субъект, для которого какое-либо 
кушанье имеет какой-либо вкус, имплицируется, 
хотя действие, выражаемое этим глаголом не может 
совершаться без него. Eгÿре хомай тадыпча ба? 
– Что, суп имеет плохой вкус?  Но возможны кон-
струкции, где акцентируется внимание на субъекте, 
выраженном именем (обычно, местоимением 1 и 2 
лица) в форме дат. п.  Салат мағаа, ачып парған 
чіли, тадыпча – Мне кажется, салат испорчен 
(букв. Для меня салат имеет вкус испорченного).  
В подобных предложениях присутствие выражен-
ного субъекта в 1 лице  означает, что обозначаемый 
наречием вкус характерен исключительно для него.  
Позиция субъекта, выраженного местоимением 2 
лица,  обычно появляется в вопросительных пред-
ложениях:  Халас сағаа хайди тадыпча? –  Как тебе 
хлеб? (букв. Какой вкус имеет хлеб для тебя?).  
Выражение субъекта местоимениями 1 или 2 лица, 
на наш взгляд, объясняется тем, что пищевой вкус 
относится к субъективной категории. Говорящий 
может рассуждать лишь о своих приятных или 
неприятных ощущениях во рту при приеме или 
пробе пищи с целью распознавания его свойств, 
поскольку  он не может знать, какие ощущения 
испытывают другие лица.  Также он может лишь 
спросить собеседника, какие он испытывает ощу-
щения от пробы тех или иных продуктов.

User
Записка
инициалы вместе с фамилией



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 135

выражается всеми пятью основными глаголами со 
значением восприятия. Во второй позиции «вос-
приниматься»  выпадает глагол  со значением ося-
зания: основной глагол тееп кöр- «попробовать 
задеть, дотронуться, прикоснуться, притронуться; 
потрогать» не принимает залоговый аффикс, обе-
спечивающий другим глаголам значение «вос-
приниматься».  Третья позиция «использовать 
способность восприятия» репрезентируется 
только тремя глаголами: кöр- «смотреть, видеть»,  
ис- «слушать, слышать»,  реже – чыста- «ню-
хать», что может быть связано с их наибольшей 
частотностью. В их семантике также содержится 
наименование органа восприятия как инстру-
мента действия, который эксплицируется как 
способность воспринимать: смотреть + глазами, 
слышать  + ушами, нюхать + носом. В семантике  
глагола  амза- «пробовать что-либо (обычно, 
жидкое), чтобы определить его вкус или готов-
ность» тоже есть указание на орган восприятия 
(язык). Однако синтагматические возможности 
этого глагола и глагола тееп кöр- «попробовать 
задеть, дотронуться, прикоснуться, притронуться; 
потрогать»  не обладают признаками, характер-
ными для глаголов данной категории.  

Список литературы:
Апресян Ю. Д. Образ человека по данным языка: 

попытка системного описания // Вопросы языкознания.  
1995.  №1.  С. 37- 67. 

Гарипова И. Д. Словообразовательная детермина-
ция глаголов зрительного восприятия (на материале 
русского и татарского языков):  автореф. дис. … канд. 
филол. наук.  Казань, 2013.

Дадаев Т. Ш. Глаголы чувственного восприятия в 
разносистемных (узбекском и русском) языках: автореф. 
дис. … канд. филол. наук.  Ташкент, 1997. 

Каксин А. Д., Чертыкова М. Д. Когнитивная основа 
семантической классификации глаголов восприятия в 
разноструктурных языках  // Культура народов Причерно-
морья. Научный журнал. № 168. 2009. Т. 1.  С. 331-334. 

Кубрякова Е. С., Демьяненко В. З., Панкрац Ю. Г., 
Лузина Л. Г. Краткий словарь когнитивных терминов.  
М.: МГУ, 1997.  245 с.

Кубрякова Е. С. Семантика в когнитивной лингви-
стике (о концепте контейнера и формах его объекти-
вации в языке) // Известия РАН. Серия литературы и 
языка. Т. 58. № 5-6. 1999.  С. 3-12.

Моисеева С. А. Семантическое поле глаголов вос-
приятия в западно-романских языках.  Белгород: Изд-во 
БелГУ, 2005.  264 с.

Найссер У. Познание и реальность. Смысл и прин-
ципы когнитивной психологии. М.: Прогресс, 1981. 
231 с.

Новоселова М. В. Концептуализация ситуации 
слухового восприятия с различными профилирующими 
признаками // «Magister Dixit»-научно-педагогический 
журнал Восточной Сибири №3 (09). Сентябрь 2013 
(http://md.islu.ru/). 

Падучева Е. В. Динамические модели в семантике 

По сведениям Ю. Д. Апресяна, в русском языке 
отсутствуют односоставные  глагольные  выраже-
ния значений осязания и вкусового восприятия с 
позиции объекта («восприниматься») и данные 
клетки семантической парадигмы заполняются 
свободными выражениями «быть на ощупь» и 
«быть на вкус» [Апресян. 1995. С. 44]. В хакасском 
языке значение «восприниматься» обслуживается  
четырьмя глаголами: кöрін- «смотреться, виднеть-
ся», чыстан- «пахнуть»,  истiл- «слышаться». 
Аналогом русскому выражению «быть на вкус» 
является самостоятельный глагол тады- «иметь 
какой-либо вкус».  А значение осязания в данном 
ракурсе никак не выражается. 

3. «Использовать способность восприятия». 
Из пяти основных глаголов восприятия данное 
значение могут реализовать лишь глаголы кöр- 
«смотреть, видеть»,  ис- «слушать, слышать»,  реже 
– чыста- «нюхать», формируемые конструкции 
которых отличаются следующими признаками: 

а) «отсутствие объекта». В этих предложениях 
актуализируется способность субъекта воспри-
нимать (смотреть, слышать, нюхать). Пу одырған 
чонның аразында ағаа таңнабаан, аны испеен улуғ-
кічіг дее халбаан (Ат, 174) – Среди этих сидящих 
людей от мала до велика не осталось никого, кто 
бы не удивлялся ему и кто бы не слышал его; 

б) «наличие характеризующих процесс кон-
кретизаторов». Кізінің хараана ноға-да  орта  кöр 
полбиныбысчазың. Че позыңны кÿстеп, орта даа 
кöрчетсең, чÿрееңде чіг сағыстар тыс пирбин-
челер (Ат, 142) – Почему-то не можешь смотреть 
прямо в глаза людям.  Но, если даже и стараешься 
смотреть прямо, но в сердце тяжелые мысли не 
дают покоя.  – Тоғырзар? – хази кöрібіскен Шалги-
нов. – Теем хайза, тохтаңар. Улуғ киректі сайбирға 
пирбеспіс (Ит, 157) – Вы против? –  посмотрел в 
упор Шалгинов. – Я же говорил, прекращайте. 
Мы не дадим испортить важное дело.  В подобных 
конструкциях  содержится обязательный актант с 
семантикой признака действия. 

В семантике глаголов тееп кöр- «попробо-
вать задеть, дотронуться, прикоснуться, притро-
нуться; потрогать», амза- «пробовать что-либо 
(обычно  жидкое), чтобы определить его вкус или 
готовность»  не содержится сема использования 
способности восприятия, о чем свидетельствует 
отсутствие характерных для реализации данного 
значения  признаков в формируемых ими кон-
струкциях. 

Таким образом, в хакасском языке оппозиции 
смыслов – «восприятие» – «восприниматься» – 
«использовать способность восприятия» обслу-
живаются 12 глаголами. (Вспомним, в русском 
языке, по сведениям Ю. Д. Апресяна – 15 глаголов: 
(3х5=15) [Апресян. 1995. С. 44]). В хакасском 
языке в первой позиции значение «воспринимать» 

User
Записка
курсив



136 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

лексики. М.: Языки славянской культуры, 2004.  608 с.
Чейф У. Память и вербализация прошлого опыта // 

Новое в зарубежной лингвистике.  М.: Прогресс, 1983.  
Вып.12: Прикладная лингвистика.  С. 35-74.

Юлдашев А. А. Глаголы чувственного восприятия 
(verba sentiendi) в тюркских языках // Историческое 
развитие лексики тюркских языков. М.: АН СССР, 1961.  
С. 294-461. 

Якупова Л. Н. Лексико-семантическое поле слухо-
вого восприятия в башкирском языке:  автореф. дисс… 
докт. филол. наук.  Уфа, 2010.

Список иллюстрационных источников:
Ат – Татарова В. Аат табызы. Повесть.  Абакан: Хак. 

кн. изд-во,  1991.  176 с. 
Ит  – Иртенгi тан.  Абакан: Хак. отд. Красноярского 

кн. изд-ва, 1986.  120 с. 
Чкч – Чарых кÿнніг чирім. Солнечный мой край. 

Сб-к художественных произведений хакасских авторов. 
Сост.: А. Е. Султреков, Л. В. Челтыгмашева, Н. С. Май-
нагашева.  Абакан: Хак. кн. изд-во, 2007.  348 с.

П. Е. Белоглазов                                                                                                                    

Многозначность корневых слов в 
хакасском языке

 В статье рассматривается явление много-
значности (полисемантизма) корневых слов в 
хакасском языке. Многозначность прослежива-
ется по двум признакам: а) в зависимости от 
структуры слова (количества слогов); б) в зави-
симости от принадлежности слова или к грам-
матическим классам, или к той или иной сфере 
употребления.

P. E. Beloglazov

The polysemy of the root words in Khakas 
language

 Тhe article deals with the phenomenon of polysemy 
(polysemantic) root words in Khakas language. The 
ambiguity can be traced in two ways: a) depending 
on the structure of a word (number of syllables); b) 
depending on the accessories words or grammatical 
classes, or to the particular area of use.

Имеется существенная разница между поняти-
ями «корень» и «корневое слово». Корень служил 
корневым словом на определенном этапе истории 
языка, или служит в некоторых языках, где он со-
хранился в качестве самостоятельного слова при 
образовании новой формы (производного слова). 
Корневое слово – понятие статическое. В него не 
входят корни, лишенные ныне внутренней формы. 
В понятие «корневое слово» включаются, в основ-
ном, исторически производные слова, которые не-
разлагаемы в языковом восприятии современного 
носителя языка [Юнусалиев. 1955. С. 34].

В лексике хакасского языка присутствует такое 

явление как полисемия или многозначность слов. 
Многозначность понимается как способность 
слова одновременно обладать разными значения-
ми. Это явление в языке прослеживается по двум 
признакам: а) в зависимости от структуры слова 
(количества слогов); б) в зависимости от принад-
лежности слова или к грамматическим классам 
слов, или к той или иной сфере употребления.

По структурному признаку в словарном со-
ставе хакасского языка полисемантизмом или 
многозначностью отличаются первообразные 
(односложные), далее двусложные (в том числе 
исторически производные) слова, многосложные 
же редко обладают этим качеством. В качестве при-
мера приведем слова хакасского языка, имеющие 
по четыре и более значения на букву «ч»:

односложные
чап- 1) закрывать, затворять что-л.; 2) крыть, 

покрывать что-л.; 3) укрывать, укутывать кого 
что-л.; 4) прям. и перен. закрывать; 5) сажать (в 
тюрьму); 

чат- 1) лежать, находиться; 2) ложиться, укла-
дываться; 3) лежать, отдыхать; 4) лечь, повалиться 
(о траве, злаках); 5) умереть, погибнуть, паст в 
бою;

чар- 1) колоть, раскалывать, щепать; 2) делить, 
отделять; 3) разнимать, расторгать; 4) разлучать 
кого-л, с кем-л.; 5) разбивать что-л.;

чит- 1) достигать чего-л., доходить, доезжать, 
долететь до чего-л.; 2) догонять, нагонять кого-л, 
что-л.; 3) приближаться, наступать, доходить, до-
стигать; 4) доставать, дотягиваться до чего-л.; 5) 
поспевать, созревать; 6) доставать, добывать, по-
лучать, приобретать что-л.; 7) быть достаточным, 
хватать;

чир 1) Земля; 2) земля, мир, вселенная, земной 
шар; 3) земля // земляной, суша; 4) земля, почва, 
чернозём; верхний слой земной коры; земная кора; 
5) земля, территория с угодьями, земельные угодья; 
6) место, местность, край, сторона, территория, 
пространство; 7) местность, место, родина, отчий 
дом, страна;

чі- 1) есть, поедать что-л.; 2) есть, разъедать, 
разрушать что-л.; 3) размывать, уносить (водой); 
4) перен. точить, грызть, непрестанно бранить, 
есть кого-л.;

чол 1) дорога, путь, тракт, трасса // дорожный, 
путевой; 2) путь, дорога, путешествие; 3) путь, 
дорога, средство сообщения; 4) путь, линия, на-
правление; 5) строка; 6) русло; 7) путь, дорога, ор-
бита, траектория; 8) линия (на ладони, по которой 
определяют судьбу человека); и другие.

двусложные
(сюда не входят производные от односложных 

и фонетические омонимы)
чаға 1) пояс (брюк, юбки); 2) уст. воротник; 3) 

край, грань, опушка; 4) опалубка для бетона;



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 137

чара- 1) быть впору, подходить по размеру; 
2) подходить, быть к лицу; 3) быть пригодным, 
годиться; 4) решиться;

чіті- 1) становиться острым, заостряться; от-
тачиваться, затачиваться; 2) перен. становиться 
острым, зорким (о слухе, зрении); 3) становиться 
острым, бойким (о языке, речи, уме); 4) перен. 
становиться бодрым, бойким, резвым; крепнуть, 
выздоравливать (физически); 5) перен. становиться 
живым, бойким, активным, деловым;

чоғар 1. нареч. 1) вверх, наверх; 2) наверху, 
вверху; 2. послелог, обозначающий направление 1) 
вверх; 2) вверх (против течения реки); 3. сторона, 
расположенная вверх против течения реки; запад 
и другие.

Если не считать заимствования и производные 
от односложных и двусложных основ, то много-
значность мало представлена в составе трех и 
более сложных слов на разобранную букву «ч». 
Пример: чачыра - «1) моросить (о дожде); брыз-
гать, брызгаться; 2) лететь, отлетать, отскакивать; 
3) взрываться, разрываться; 4) лететь, разлетаться, 
рассыпаться; 5) падать, сваливаться откуда-л.; вы-
летать, выбиваться откуда-л., из чего-л.; 6) выбегать, 
вылетать откуда-л.; 7) перен. разг. слететь; 8) перен. 
внезапно прерваться, исчезнуть (о сне); 9) перен. 
эвф. внезапно умереть (о грудном ребенке).

Односложные же слова обладают исключитель-
ной многозначностью, они могут иметь от двух до 
десяти значений, и можно сказать об относитель-
ной многозначности двусложных, имеющих не так 
много значений.

По признаку принадлежности корневых слов к 
грамматическим классам или сферам употребле-
ния наибольшей многозначностью обладают:

1)	 глаголы, особенно односложные: 
пир- 1) давать, выдавать, отдавать кому-л. 

что-л.; 2) вручать кому-л. что-л.; преподносить, 
предоставлять; 3) выделять кого-л., давать что-л. 
кому-л.; 4) доставлять, приносить (о результате); 
5) давать, отдавать, определять, предлагать цену; 
6) давать, определять возраст; 7) сдавать что-л.; 
8) перен. бить, ударять; 9) в качестве вспомогат. 
глагола выражает законченное действие, совер-
шающееся для другого лица; 

2)	 анатомические названия: пас 1) голова, 
головной; 2) начало, исток; 3) головка  чего-л.; 
4) колос; 5) вершина, верхушка; 6) глава, вожак, 
руководитель, начальник; 7) единица счета го-
лова; 8) в знач. служ. имени указывает на время; 
9) с афф. принадлежности и с предшествующим 
деепр. обозначает состояние кого-л., чего-л.; пил 
1) поясница; 2) пояс, талия; спина // спинной;  
3) седловина, перевал; 4) перен. изгиб и другие.

С другой стороны, имеются следующие 
лексические группы, независимо от структуры, 
которые оказываются моносемантичными (одно-

значными): 1) личные местоимения: мин мест. 
я; син мест. ты; піс мест. мы; сірер мест. вы (об-
ращение к нескольким лицам); 2) числительные 
порядковые: пастаuы первый; ікінxі второй; 
eзінxі третий; тjртінxі четвертый; пизінxі пятый; 
онынxы десятый; 3) названия родства: іxе мать 
(в широком смысле) // материнский; паба отец 
// отчий; папа; родитель; 4) названия одомаш-
ненных и диких животных и зверей: інек корова; 
пызо телёнок-сосунок; хоосха кошка // кошачий; 
хозан заяц // заячий; аба медведь // медвежий; 
порсых барсук // барсучий; 5) названия флоры: 
пeр лист; хазыy берёза // берёзовый; тирек то-
поль // тополиный; чылаyот пикулька (растение 
из семейства ирисовых); 6) наименование пред-
метов хозяйства и быта: кjдес горшок, чугун, 
чугунок; самнах ложка; ізік дверь // дверной; 
хазаа скотный двор; загон для скота; хаyаа 
телега; 7) название природных явлений: кeгeрт 
гром; чил ветер // ветровой, ветряной; наyмыр 
дождь // дождевой; пулут туча, облако. Следу-
ет упомянуть количественные числительные, 
которые, в отличие от порядковых, являются 
многозначными: пір 1) при конкретном счете, 
в функции определения один, одно; 2) один, 
единственный; 3) один, одинаковый, похожий; 
4) единица; оценка, балл; 5) показатель нео-
пределенности; ікі 1) два; 2) двойка (оценка); 3) 
со словами, оканчивающимися на -лыu: дву(х), 
обоюдо, двояко; eс три; трёх-; 2) три; разг. трой-
ка (оценка); пис 1) пять; 2) пять, пятёрка (оценка, 
балл); но есть количественное числительное с 
одним значением -  тjрт четыре.

Можно сделать вывод о том, что полисемия 
находится в зависимости как от структуры самого 
слова, так и от его принадлежности к определен-
ному грамматическому классу или к сфере упо-
требления. Многозначность производных слов 
непосредственно связана с полисемией самой 
основы (корня или корневого слова).

О природе многозначности в лингвистической 
литературе существует две противоположные друг 
другу точки зрения: одни предполагают, что по-
лисемия – явление исторически развивающееся, 
другие, наоборот, склоняются к тому, что полисе-
мантизм предшествует моносемантизму 

Вторая точка зрения выражена Г. Вамбери, авто-
ром этимологического словаря, который писал, что 
положение Г. Курциуса о том, что полисемантизм 
предшествует моносемантизму, находит полное 
подтверждение на материале тюрко-татарских язы-
ков, хотя это утверждение автора ни одним фактом 
не подкреплено. Противоположную точку зрения 
занимает А. А. Потебня. Касаясь лишь именных 
основ, он писал, что когда имя было применено к 
одному предмету, оно имело только единоличное, 
конкретное значение [Потебня. 1878. С. 15].



138 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

  При необходимости выражения новых понятий, 
при невозможности изобрести новое слово основой 
служат те же корневые слова, которые существуют в 
языке в течение многих эпох и уже имели не одно лек-
сическое значение, то есть наличное в языке слово, 
чаще всего корневое, носит дополнительную семан-
тическую нагрузку, оставаясь в то же время носите-
лем прежних лексических значений. Процесс приоб-
ретения нового значения происходит не хаотически, 
а по действующей в языке строгой закономерности, 
заключающейся в том, что одно из прежних значений 
старого слова сближается с новым понятием по ассо-
циативной связи смежных или сходных с ним пред-
ставлений. Например: хакасское слово кjс 1) уст. глаз; 
2) зрение; 3) ушко (иголки); 4) петля (при вязании);  
5) ячейка (в сети); 6) глазок чего-л. На основании того, 
что во всех древних и современных тюркских языках 
көз с его фонетическими разновидностями көс, күз, 
гөз, күс обозначает анатомическое «глаз», в то время 
как другие его значения в них расходятся, например: 
алтайское көс 1) глаз; 2) глазок (улья); отверстие; 3) 
знак масти  (об игральных картах); азербайджанское 
көз 1) глаз; 2) источник, исток ручья; 3) отверстие; 4) 
отделение, полка; 5) выдвижной ящик; 6) чашка (ве-
сов); 7) пролет, арка, киргизское көз 1) глаз; 2) ушко, 
петелька; 3) одна половина переметных сум; 4) глазок 
(в кольце); 5) петля силка; 6) клетка решетки юрты; 7) 
место выхода воды в источниках, можно полагать, что 
наиболее или основное значение слова көз, с которым 
связано образование других его значений, было обо-
значение анатомического названия «глаз».

Все переносные значения образовались в ре-
зультате сближения различных представлений о 
глазе. Здесь играло роль или общее внешнее сход-
ство нового предмета или его детали с глазом (гла-
зок в кольце), или какой-нибудь несущественный 
признак глаза, например, его отдаленное сходство 
с отверстием.

Полисемия (многозначность) возникает в силу 
необходимости звукового выражения новых поня-
тий. В основе развития полисемии лежит перенос 
значения или одного из значений существующего 
слова на новое понятие по ассоциативной связи 
сходных с ним представлений. Многозначность 
корневых слов есть исторически развивающееся яв-
ление. Полисемию следует рассматривать как один 
из важных способов развития лексики, прежде всего 
её ядра – корневых слов. Многие корневые слова 
наряду с сохранением своей прежней семантики 
приобрели новые значения, то есть тот же состав 
корневых слов, что функционировал в языке не-
сколько веков тому назад, ныне выражает значитель-
но больший круг понятий. Развитие семантики есть 
развитие одной из существенных сторон языка – его 
содержания [Юнусалиев. 1955. С. 113]. 

Богатство или развитость языка, его основно-
го словарного фонда следует измерять не только 

количеством слов, но и количеством значений, 
передаваемых этим составом слов. Ядро основного 
словарного фонда характеризуется исключительной 
устойчивостью, изменяется очень медленно и ис-
ключена возможность пополнения его путем при-
думывания новых слов вне языковой традиции.

Список  литературы:
Потебня А. А. Записки по русской грамматике.  

Ч. 2. Харьков, 1878.
Юнусалиев Б. М. Киргизская лексикология. Ч. 1. 

Фрунзе, 1955, 246 с.

И. М. Чебочакова 

Прилагательные с диминутивными 
аффиксами в хакасском языке: общая 

характеристика*

 В статье рассматривается употребление ха-
касских диминутивов-прилагательных в текстах. 
Выделены и описаны особенности сочетания про-
изводящих основ с диминутивными показателями, 
проанализирована их прагматическая составляю-
щая. Установлено, что наиболее частотно соче-
тание диминутивного аффикса и производящей 
основы качественного прилагательного со значе-
нием низкой степени его интенсивности. 

I. M. Chebochakova

Adjectives with diminutive affixes in Khakass 
language: general characteristics*

 The article discusses the use of Khakass 
diminutive adjectives in texts. Particular combination 
of manufacturing bases with diminutive figures are 
identified and described, analyzed their pragmatic 
component. The most frequent combination of diminutive 
affix and producing bases qualifying adjective the value 
of low degree of its intensity it was found.

В настоящей статье рассматриваются особен-
ности употребления диминутивных прилагатель-
ных в монологической речи в текстах на хакасском 
языке. В современной лингвистике утвердилась 
мысль о том, что художественный текст произ-
ведения, являясь результатом лингвокреативной 
деятельности, имеет своего адресата. Другими 
словами, автор создает художественное произ-
ведение в расчете на обязательное прочтение его 
читателями. Выявлено, что в каждом акте речевого 
общения говорящий стремится достичь некоторой 
неречевой цели, которая сводится к регуляции 

*Статья выполнена в рамках гранта РГНФ № 15-04-120-
30, тип проекта: «в», основной конкурс 2015 года, название: 
Система автоматического морфологического и синтаксиче-
ского анализа для корпусов миноритарных тюркских языков 
России, руководитель: Шеймович А.В.



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 139

деятельности собеседника, к воздействию на его 
сознание, к управлению им. Лингвистическая праг-
матика исследует условия использования языка 
коммуникантами в актах речевого общения. Они 
включают в себя «коммуникативные цели собесед-
ников, время и место речевого акта, уровень знаний 
коммуникантов, их социальные статусы, психоло-
гические и биологические особенности, правила и 
конвенции речевого поведения, принятые в том или 
ином обществе» [Богданов. 1996. С. 268].

Диминутивы являются представителями семан-
тической категории, в основе которой лежит пред-
ставление о предмете и его свойствах, меньших 
определенной нормы. Ядерные, основные грам-
матические средства ее выражения в хакасском 
языке – продуктивные аффиксы =xах, =ас, =ах, в 
сфере прилагательных ограниченно (в качинском 
диалекте) действует также =хына. 

З. Рудник-Карват устанавливает три функ-
ции словообразования, реализующиеся в дими-
нутивных производных: функцию сообщения, 
экспрессивную и побудительную функцию. Под 
функцией сообщения понимается общая функция 
информирования говорящим о ситуации; экспрес-
сивная функция связана с выражением субъектив-
ных чувств и оценок говорящего; побудительная 
функция связана с воздействием на адресата гово-
рящего, имеющего иллокутивные цели (просьбы, 
предложения, приглашения, уговаривания, при-
каза) [Рудник-Карват. 1998. С. 316] Говорящий 
для достижения намеченных целей вырабатывает 
специальную речевую тактику [Рудник-Карват. 
1998. С. 319-320] А. А. Буряковская пишет, что 
употребление диминутивов свидетельствует об 
определенной психологической атмосфере и за-
креплено за различными фреймами, выделяемыми 
по признакам социального статуса, возраста  и пола 
коммуникантов [Буряковская. 2008. С. 13-14].

Примеры употребления диминутивов говорят о 
связи значения рассматриваемых единиц с речевой 
ситуацией, поэтому для раскрытия их семантиче-
ской специфики необходимо привлекать контекст. 

Частотны диминутивы в монологической речи. 
Монологическая речь – форма речи, образуемая в 
результате активной речевой деятельности, рассчи-
танной на пассивное и опосредованное восприятие. 
Для нее типичны значительные по размеру отрезки 
текста, состоящие из структурно и содержательно 
связанных между собой высказываний, имеющие 
индивидуальную композиционную построенность и 
относительную смысловую завершенность  [Вино-
кур. 2000. С. 310].

Анализ употребления диминутивов в монологи-
ческой речи показал, что данные единицы служат 
для обозначения небольших предметов, также они 
ситуативно могут употребляться для выражения 
отношений противопоставления объектов, свойств, 
качеств внеязыковой действительности. Кроме это-
го, выделяется их экспрессивная функция, но она не 

является объектом исследования в данной статье. 
Диминутивный аффикс в хакасском языке ча-

стотен при основах прилагательных с меньшим, 
нежели «стандартные», размерами, параметрами, 
количественной характеристикой, весом. В связи с 
этими семантическими особенностями сочетаемости 
основы и диминутивного аффикса, как нам кажется, 
в процессе развития языка часть производных основ, 
употребляясь с уменьшительным аффиксом, пере-
ставала восприниматься как производная, что давало 
возможность для дальнейшего развития подобных 
единиц в морфонолого-словообразовательном отно-
шении. Также возможно и употребление комбинаций 
из двух, иногда трех диминутивных показателей. 

Приведем примеры:
Жидкий – жиденький: 
… харахтары суuланыбысхан, пурныларынxа 

iдiлчеткен сууu=ас суuны удаа сым тартынuан 
[Доможаков. 1987. С.  198].  Глаза ее наполнились 
слезами, она тихо и часто шмыгала стекавшей по 
стенкам ноздрей жиденькой жидкостью. 

Низкий – низенький: 
Ол, нимелерiн чабыз=ах стол eстeне са-

лып, Торкаа сjлепче: - Позыy даа азыранып 
алuайзыy за, тiгi чайник хайнаан полар [ХЧ.  
С.  19]. Она, поставив то, что принесла, на ни-
зенький стол, говорит Торке: - Сам бы тоже 
поел, тот чайник, наверное, кипел.

Чабыз=а(х)=uына чалuыс тураxахтыy 
кiчиxек кjзенегi чадап ла харасхы тобыра 
палаyнап турча  [ХЧ. С.  27] – Маленькое окно 
низенького одинокого домика кое-как свер-
кало сквозь темноту. Аныy iзиинеy чабыз=ах 
сынныu, тас пастыu кiзi сых килген [Татаро-
ва. 1991. C. 92]. – Из его двери вышел лысый 
человек низенького роста. Оларuа iкjлеyе 
аuас аразындаuы кiзiнiy сeрнeге тeскенi пiлдip 
парuан, аныy jстеенiн дее чабыз=ах тан хулахха 
аuылuан осхас [Татарова. 1991. C.  23]. – Им обо-
им показалось, что среди деревьев споткнулся 
человек, что даже как будто  его вздох принесло 
небольшим (букв. низеньким) ветром. Ол кeн 
кjрiне тeскен чонымныy пурунuызы – чабыз=ах 
чорuы аттар, чыда-хылыстыu ирлер [АТ. C.  6-7]. 
– В этот было явлено прошлое моего народа 
– низенькие иноходцы, мужчины с копьями и 
саблями. 

Тесный – тесненький:
Тура даа нимес, тураxах тиирге кирек. Iзiгi 

уuаа чабыс – мjкейiп ле кiрерге чарир. Iстiнде, 
тiзеy, уuаа  тар=uын=ах … [Татарова. 1991. C. 
63]. – Нужно назвать даже не домом, а домиком. 
Дверь его очень низка – можно войти только 
наклонившись. Внутри же очень тесненько. 
Оймах-кeрeптегi яблах eренi асхынах нимес, 
че аны салар чирi тар=uын=ах [Татарова. 1991. 
C. 23]. – В подвалах семенного картофеля не-



140 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

мало, но не хватает места для его посадки (букв. 
место для его высаживания тесненькое). Чир 
тураxахта пизjлеyе тар=uын=ах таа полза, 
тjзек тимнеп, чатыр салuаннар [Туран. 1981. C.  
99]. – Хотя в землянке тесненько для пятерых, 
постелив постель, уложили спать. 

Мягкий – мягонький:
– Аламдыр, ноо нимее абаuыр турзыy, ху-

лаам сала тун парбады? – апсахтыy тiтiрескен 
нымзаu=ас табызы истiлдi [ХЧ. C.  47] – Глупец, 
зачем кричишь, чуть уши не заложило? – послы-
шался мягонький дрожащий голос старика.

Тонкий – тоненький:
Хости чатхан аuас харачаuаста прай кирек 

ниме пар: чоон, нiске пiстер, iyелер, … чоон, 
нiске сиир чiптер, киндiр чiптер; нiске=xек 
кeмeс, алтын чiптер [Доможаков. 1987. C. 45] 
– В лежащем рядом деревянном ящичке есть 
все необходимое: большие, тонкие шила, иглы, 
… толстые, тонкие нити из сухожилий, нитки 
из конопли; тоненькие серебряные, золотые 
нити. Хара кофталыu, кjк сарафанныu, сылаuай 
пилiнде нiске=xек хоос чiбек хур [Татарова. 
1991. C. 19]. – В черной кофте, голубом сара-
фане, на стройной талии тоненький шелковый 
пояс с вышивкой. Кjбiзiн хынып кjргебiн пас 
пладын: ол кiзi сазынаyох нiске=xек чiбекнеy 
хоосталтыр [Тиников. 1982. C. 57]. – Я разгляды-
вал платок больше  с интересом: он был вышит 
шелковыми нитями тоньше человеческого во-
лоса. Антон нiске=xек табыснаy сыyыли тjскен 
[ХЧ. C. 61]. – Антон сказал (букв. зазвенел) то-
неньким голосом. Холынаy мыхтызын тайанып, 
кjксiн чарыдып, нiскеxек eнiн хатыu арах тудып, 
jкпелен парuан позы чоохтанды: - Хайдаuдыр 
амды, адайлар! [ХЧ. C. 174]. – Подбоченившись,  
выпятив грудь, сделав свой тоненький голос 
строже, рассерженно сказал: – Каково теперь, 
собаки!

Мелкий – мелконький:
Олар, ооu=ас сур чiли, чылтырасхан 

салымныu оттар пастарын хыxыхтана хаап 
ала, тари ойлазып, чорахтанuаннар [Тиников. 
1982. C. 62]. – Они (овцы), хватая макушки тра-
вы с росой, переливавшейся, как мелконькие 
бусинки, бродили, разбегаясь в разные стороны. 
Анаy ноuа-да суuлан парып, кiрбiктерiнде сур 
осхас ооu=ас тамxыuастар керосин лампазыныy 
чариинда чылтыраза тjскеннер [Тиников. 1982. 
C. 156]. – Потом почему-то (ее глаза) наполни-
лись слезами, в свете керосиновой лампы на 
ресницах сверкнули мелконькие капельки, как 
бусинки. Олча, ооu=аз=ах тирлер сых килген 
хамаан чыза тартыныбызып, чоон тулиин иyнi 
азыра силiбiскен [Нербышев. 1983. C. 114]. – 
Олча вытерла свой лоб, на котором выступили 
мелконькие капли пота, перекинула толстую 

косу через плечо. 
Слабый – слабенький:
Орапис тее пастаuы туста матлама пала 

полuан. Уятчыл, jкiске тjjй, ибi-чурты чох 
осхас. Хайдаu-да чоон, чазыu, уйан=ах кjрiнген 
[Туран. 1984. C. 109] – Орапис тоже сначала был 
серьезным парнем (по контексту). Стеснитель-
ный, как будто сирота, бездомный. Казался 
каким-то большим, больным, слабеньким. Ээзi 
аны пiрее-пiрее иркеледiбiсче, аныuтырысхахтыu 
холлары хоосхаxахтыy ойан=ах тjгiнде чылы-
нып, аар тоuыстаy тынанчатхан осхас [Татаро-
ва. 1991. C. 26]. – Хозяйка иногда ласкает ее, 
ее морщинистые руки греются на реденькой 
шерсти кошечки, как будто отдыхают от тяже-
лой работы. 

Плохой – плохонький:
Соорыныy хыринда чабал=uына хомот, 

сидолка паза хазыy тeгее чатхан [ХЧ. C.  58]. – 
Рядом с его санями лежали плохонький хомут, 
седелка и березовая дуга.  Пiр чабал=кай кирi 
iнек, аuырыu торбах, игiр сjjк хойлар – прай-
зы хыстап полбас маллар [Туран. 1981. C. 68]. 
– Одна плохонькая старая корова, больной 
годовалый теленок, кривые овцы – весь скот, 
который не сможет перезимовать. Мына То-
дыр. Чабал=хына хара пиилiг тeгдей салтыр 
изерде… [Нербышев. 1983. C. 48]. – Вот Тодыр. 
Сидит, сгорбившись, в седле на своей плохонь-
кой черной кобыле. 

Легкий – легонький:
Мына мындаuох сымзырыхта ол позы 

нииг=ез=ек кименi чардy аuын суuзар iдiбiскен 
[Татарова. 1991. C. 77-78]. Вот в такой же ти-
шине он сам оттолкнул легонькую лодку в реку 
от берега. 

Анаy ixезiнiy нииг=ез=ек холы чирде чат-
чатхан, адай теерiзiнеy тiккен пjриин пазына 
кизiртiп салuан. [Татарова. 1991. C. 95]. – Потом 
легонькая рука его матери подняла лежавшую 
на земле шапку из собачьей шкуры и надела на 
его голову. 

Малый – маленький:
Антон, кiчи=xек пазын тjбiн тeзiрiп, тиреy 

саuыссыраста одырча [ХЧ. C. 64]. – Антон 
сидит, глубоко задумавшись, опустив свою 
маленькую голову. Харда кiчиxек хан тоолап-
тыр [Топоев. 1991. C.  30]. – На снегу, оказы-
вается, немного крови (букв. на снегу капала, 
оказывается, маленькая кровь). Аныy сизiктiг 
чeреенде кiчи=xек iзенiс тjрiп парuан – пабазы 
чазылар [Татарова. 1991. C. 8]. – В ее бдитель-
ном сердце родилась маленькая надежда – ее 
отец поправится.  Арuыстары кiчи=xек чир 
поллыu тураxахта тыхталдыра тол партырлар  
[Туран. 1981. C. 85]. – Его друзья набились в 
маленький домик с земляным полом. Мыxык, 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 141

чабызах чоон арах кjгiстiг, кiчи=xек кiзi, паза 
Миките Сагоныy пiр чалxызы Микейленiy 
iкjлеy, асты арыuлап (илгеп), хаптарuа хап-
тапчалар, анаy   ласты Микитенiy заимказына 
апарып, аныy аyyмарына ур салча [ХЧ. C. 60]. 
– Мычык, маленький низенький человек с ши-
роковатой грудью, вдвоем с Микейле, одним 
из слуг Миките Саго, чистят зерно (просеивая), 
засыпают в мешки, потом везет это зерно на 
заимку Микейле, там засыпает его в амбары. 
Кiчи=xек, наа ла азахха кiрген алай ба хойнын-
да чjрген палалар даа, боецтерге сыйых пирiп, 
чоохтанарuа кjнiккелек тiллерiнеy постарыныy 
jрiнгенiн пулбурап eдесчелер [ХЧ. C. 187]. – 
Даже маленькие дети, только что начавшие 
ходить или сидящие на руках у матерей, давая 
гостинцы бойцам, провожали (их), непонятно 
высказывая свою радость при помощи своих 
языков, не привыкших говорить. 

Тонкий – тоненький:
Аuаа, чуuа=xах сjjктiг ипчi кiзее, уuаа изi 

чох [Татарова. 1991. C. 8]. – Ей, тоненькой 
женщине (букв. женщине человеку с тоненькой 
костью), очень не по себе. – Изен, – чуuаxах 
ирнiлернi чыы тудыбысхан eгретчi [Нербышев. 
1983. C. 126]. – Здравствуй, – поджал тоненькие 
губы учитель. 

Короткий – коротенький:
Чуuа, хысха=xах, нiскеxек кjк от …  [АТ. 

C. 10]. – Слабая, коротенькая, тонкая зеленая 
трава. 

Часто диминутивные прилагательные (так-
же и существительные) контекстуально исполь-
зуются для выражения отношений противопо-
ставления. Приведем примеры:

Тоuысчы хол – алтын хол! Сiлiкчем ипчiнiy 
кiчи=xек=кiне хол=ыxаан. Iстiмде хайхас. 
Чапсыс. Мындаu, иреннернiy халын салаалыu 
холларынаy iкi-eс хати кiчiг хол=ыxах, хайдаu 
улуu тоuысха сыдапча! [АТ. C. 69]. – Рабочая 
рука – золотая рука! Трясу маленькую ручку 
женщины. Внутри меня удивление. Восхище-
ние. Вот такая ручка, меньше в два-три раза 
мужских рук с твердыми пальцами, с какой 
большой работой справляется! Пишущий через 
описание руки женщины и ее противопоставле-
ние мужским рукам восхищается ее трудовыми 
результатами. 

Буянка, jскен сынuа кiчи=xек тее полза, 
матлама=xах полuан. Пiр дее хайди полбаан. 
А мин, нимее чарабаан, тыy аuырыбысхам [АТ. 
C.  44]. – Буянка, хотя и маленькая ростом, была 
молодец. Ничто с ней не случилось. А я, неудач-
ница, сильно заболела. 

Соонаy на ол Майраныy кiчи=xек, че кeстiг 
холларын охсанuан. Аныy кiчи=xек, че кeстiг 
холлары чалтанмин, туртухпин, чeрек масса-

жын тузында ит пиргеннер… [Татарова. 1991. 
C. 137]. – Только потом он целовал маленькие, 
но сильные руки Майры. Ее маленькие, но 
сильные руки, не боясь, сделали массаж сердца 
вовремя…

Киxеегi кiчи=xек палалар, пeeн чиит оол-
хыстар, таyда… [Татарова. 1991. C. 117]. – Вче-
рашние маленькие дети, сегодня молодые парни 
и девушки, завтра… 

Апчук пjзiк, Поскыр аныy хыринда 
чабыз=ах, че Апчуктаy чоон [ХЧ. C. 66]. – Ап-
чук высокий, Поскыр рядом с ним низенький, 
но больше Апчука. 

Таким образом, подводя итоги, можно ска-
зать, что диминутивный аффикс в хакасском 
языке частотен при основах прилагательных с 
меньшими, нежели «стандартные», размерами, 
параметрами, количественной характеристи-
кой, весом. В процессе развития языка часть 
производных основ, употребляясь с уменьши-
тельным аффиксом, переставали воспринимать-
ся как производные. Это давало возможность 
для дальнейшего развития подобных единиц в 
морфонолого-словообразовательном отноше-
нии. Диминутивные прилагательные контексту-
ально используются для выражения отношений 
противопоставления. 

Список литературы:
Богданов В. В. Лингвистическая прагматика 

и ее прикладные аспекты // Прикладные аспекты 
языкознания. СПб., 1996. С. 268-275. 

Буряковская А. А. Диминутивность в англий-
ской языковой картине мира. АКД. Воронеж, 2008.  
153 с.

Винокур Т. Г. Монологическая речь // Большой 
энциклопедический словарь. Языкознание. М.: На-
учное изд-во «БРЭ», 2000. С. 310.

Рудник-Карват З. О функциях уменьшительных 
и увеличительных существительных в тексте // Лики 
языка. К 45-летию научной деятельности Е. А. Зем-
ской. М., 1998. С. 315-326.  С. 326. 



142 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

черты от обиходно-разговорного языка, прежде 
всего фонетические различия.

Можно утверждать, что обиходно-разговорная 
речь является единым для всех носителей хакас-
ского языка средством устного и неофициального 
письменного общения. Она претерпела в силу 
определённых исторических и других причин 
известную унификацию,  заключающуюся в том, 
что в общении людей из различных диалектных 
групп выработались и постоянно вырабатываются 
единые для всех лексические и грамматические 
нормы. Хотя территориальные диалектные осо-
бенности до сих пор сохраняются.

Как известно, диалекты хакасского языка 
служат источником и базой литературного языка. 
Они формируют лексический состав и основные 
грамматические особенности хакасского языка. 
Функционирование письменного литературного 
языка напрямую зависит от его устной формы. 
Языковые изменения обычно происходят в связи 
с появлением новых явлений и осуществлением 
социально-экономических перемен в различных 
сферах деятельности людского сообщества. 

Лексико-грамматический строй хакасского 
языка подвергается влиянию русского языка. 
В нем начинают появляться неологизмы, и тем 
самым происходит существенное увеличение 
лексического фонда языка. Они в свою очередь 
воздействуют на речь носителей хакасского языка. 
И таким образом незаметно происходят изменения 
в грамматике, в структуре построения слов и пред-
ложений.

Приметой нашего времени является тяга но-
сителей хакасского языка к игре иностранными 
словами. Наблюдается стремление насытить свою 
речь заимствованными словами, даже если они 
понятны массовому читателю и телезрителю. На-
пример, дядкам минiy западта воевать полuан 
– дядка мой воевал на западе; алuыс оларuа, что 
завоевали мир – благодарны им, что завоевали мир 
[Хакасское  телевидение.  Хабарлар. 27.05.2015].

В хакасском языке русские слова как бы неза-
метно вплетаются в «ткань» разговорной речи и по-
лучается так, что заимствованное слово становится 
«незаметным», органично вливаясь в хакасскую 
речь. Например: Землянкада чуртаабыс. Паза 
кjрзебiс сорок самолетов тидiрлер на небе. Пiс 
Севернай Кореяда полuабыс. Анаy «По вагонам!» 
хысхырып турчалар [Информант Поросенов З. Ф.]. 
Для носителя качинского диалекта, очевидно, такое 
«гибридное» произношение не портит его ощуще-
ния, что он говорит на своем родном языке, потому 
что носители диалектов почти не замечают, что 
они часто употребляют в  разговоре иноязычные 
слова и выражения. В вышеприведенном примере 
слова (землянка – чир алтындаuы тураxах, сорок 
– хырых, небо – тигiр, по вагонам – вагонарxа) 

А. С. Кызласов

К вопросу функционирования устной 
формы современного хакасского языка 

 В статье рассматривается  проблема функ-
ционирования устной формы современного хакас-
ского языка. Актуальность темы исследования 
определена в связи с отсутствием такого рода 
работ в хакасском языкознании. Сделана попытка 
анализа разговорной речи носителей хакасского 
языка. Исследуются вопросы влияния русского 
языка на лексический и грамматический строй 
разговорного хакасского языка. Выявлены причины 
сужения функционирования устного хакасского 
языка. 

V. S. Kyzlasov

To the question of functioning of verbal 
form of modern khakas language

The article deals with the problem of functioning 
of the oral forms of modern khakas language. 
The relevance of the research themes identified 
in connection with the lack of this kind of work in 
Linguistics concerns. Attempt analysis of conversation 
media khakas language. Explores the influence of 
Russian language on lexical and grammatical stroy 
conversational khakas language. Identified causes 
narrowing of the functioning of the khakas language 
interpretation.

Устный разговорный язык – это звучащая 
форма самого языка, которая связана с людским 
общением. Он служит средством коммуникации. 
Есть разные мнения по поводу определения сущ-
ности этой формы языка. 

По мнению В. Д. Девкина, основной формой 
функционирования разговорной речи является 
устная речь. «Однако далеко не все устное, про-
износимое (и даже воплощающееся в разговоре) 
относится к речи разговорной. Любой написанный 
текст, даже самый «книжный», имеющий деловой, 
научный, официальный характер, можно предста-
вить в устном виде, но разговорной речью он от 
этого не станет» [Девкин. 1979. С. 14]. 

О. А. Лаптева считает разговорную речь раз-
новидностью литературного языка. И потому раз-
говорная речь обладает нормированностью. По 
ее мнению, разговорная речь существует только в 
устной форме. При этом она может быть как диа-
логичной, так и монологичной, хотя, как отмечает 
О. А. Лаптева, монолог и диалог не всегда легко 
разграничить. Но в любом случае разговорная речь 
является адресованной [Лаптева.  1976. С. 49-58].

Мы считаем, что устную диалектную речь 
также можно отнести к разговорному языку. Хотя 
в диалектном языке всегда есть отличительные 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 143

можно было употреблять на хакасском языке. Из-за 
постоянного русскоязычного окружения носители 
качинского диалекта привыкли пользоваться рус-
скими словами, то есть эти иноязычные слова для 
них как бы стали родными.

Новым явлением в радио и телевизионных 
материалах  можно считать то, как носители хакас-
ского языка часто используют свободное располо-
жение в предложении подлежащего и сказуемого. 
В хакасском языке, как известно,  подлежащее и 
сказуемое имеют строгое расположение в пред-
ложении, т. е. подлежащее обычно стоит впереди, 
а сказуемое в конце предложения. Это результат 
влияния русского языка, т. к. в нем главные члены 
предложения имеют свободное расположение. 
Такой изменчивый порядок членов предложения в 
хакасском языке становится привычным. К приме-
ру: Пабам Сазанаков Иван Васильевич чааласхан 
Сталинградта – Отец Сазанаков Иван Васильевич 
воевал в Сталинграде; Олар кjп халбады мында 
– Их осталось очень мало здесь [Хакасское  теле-
видение.  Хабарлар. 16.06.2015]. 

Современная языковая ситуация характеризу-
ется неоднозначными процессами. В хакасском 
устном разговорном языке происходят некоторые 
изменения в грамматическом и лексическом строе. 
Особенно сильное влияние на процесс обновления 
литературных норм оказывают носители сагайско-
го диалекта. Сагайские разговорные формы часто 
используются в средствах массовой информации (в 
национальной газете «Хабар», на Хакасском радио 
и телевидении). Эти явления напрямую связаны с 
демографическими процессами среди диалектных 
групп хакасов.

Из современных исследований В. П. Кривоно-
гова стало известно, что хакасский язык родным 
назвали 62,7 % сагайцев, 64,3 % – койбалов, 54 7 % 
– шорцев, 47,6 % – кызыльцев и 40,0 % – качинцев. 
30 лет назад чаще всего называли хакасский язык 
родным сагайцы и шорцы, в меньшей степени – кой-
балы, затем следовали качинцы и в конце – кызыль-
цы. Сейчас произошла некоторая перегруппировка, 
лидерами стали сагайцы и койбалы, ниже показа-
тели у шорцев. За ними шли кызыльцы и в конце 
– качинцы. По показателям основного разговорного 
языка разница между субэтносами оказалась такой. 
Считают основным разговорным хакасский язык 
(или два языка) 44,0  % – сагайцев, 37,4  % – кой-
балов, 31,5 % – шорцев, 12,1 % – качинцев и 9,2 % 
– кызыльцев. По этому показателю сагайцы выходят 
на первое место, а ситуация у качинцев оказалась 
несколько лучше, чем у кызыльцев. По третьему 
языковому показателю – степени владения хакас-
ским языком – субэтносы распределяются так: сво-
бодно владеют хакасским языком 54,5 % – койбалов,  
54,4 % – сагайцев 45,0 % – шорцев, 24,6 % – кызыль-
цев и 23,4 % – качинцев. У сагайцев и койбалов по-

казатели практически одинаковые. От них отстали 
шорцы, аутсайдеры – качинцы и кызыльцы. Доля не-
понимающих хакасский язык у качинцев оказалась  
26,8 %, а у кызыльцев – 31,5 %, то есть в сумме 
ситуация у качинцев чуть лучше. Суммируя все  
языковые показатели, можно распределить субэт-
носы таким образом: лидеры – сагайцы и койбалы. 
Ниже показатели у шорцев, хуже всего ситуация у 
качинцев и кызыльцев. По сагайцам вопросов не 
возникает, они расселены наиболее компактно. На 
их территории десятки однонациональных сел, а в 
западной части Аскизского района расположены 
3-4 сельсовета, где вообще ассимиляционные про-
цессы в языке не заметны: Усть-Чульский сельсовет, 
Кызласовский, Верх-Аскизский и т. д.  Поменялись 
местами шорцы и койбалы. Здесь изменился харак-
тер расселения. Койбалы сейчас в основном живут 
в двух поселках – Койбалы и Куйбышево, причем 
Койбалы было и остается чисто хакасским селом, 
а в Куйбышево, где хакасов было чуть больше 
половины, сейчас их оказалось три четверти от 
общей численности, то есть этническая территория 
койбалов стала менее смешанной. А на террито-
рии шорцев ситуация как раз обратная, здесь ис-
чезли хакасские поселки Кызылсуг, Тлачек, резко 
уменьшилась численность хакасов в последнем 
однонациональном селе – Анчул. В то же время 
большинство хакасов перебралось в смешанные 
поселки Матур и Верх-Таштып, то есть размеще-
ние хакасов здесь стало более смешанным. 

Второй вопрос – показатели у качинцев упали 
до уровня кызыльцев. Ответ также необходимо 
искать в расселении. Хотя кызыльцы живут в сме-
шанных поселках, но они расположены вдали от 
транспортных магистралей, районных центров, в 
западной предгорной части Ширинского и Орджо-
никидзевского районов. Сюда в последнее время 
нет притока пришлого населения, наоборот, при-
шлое население здесь сокращается, активно выез-
жает, поэтому население относительно стабильно. 
Территория качинцев – самый центр республики, 
здесь проходят железная и шоссейные дороги, 
потому велика миграция населения. Здесь рас-
положены основные города и поселки городского 
типа. И потому сильно влияние урбанизации, 
что косвенно повлияло на ухудшение языковых 
показателей у качинцев и их падение до уровня 
кызыльцев [Кривоногов. 2011. С. 71-73]. 

Таким образом, изменение соотношения чис-
ленности хакасских субэтносов в настоящее время 
сложилось бесспорно в пользу сагайцев, которые 
в количественном отношении превосходят все 
остальные субэтносы вместе взятые. Следует так-
же отметить, что среди качинцев и кызыльцев на-
блюдается самый высокий процент не владеющих 
родным хакасским языком и считающих родным 
русский язык.



144 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Доминирование носителей сагайского диа-
лекта хакасского языка прежде всего связано с 
их численностью. По мнению В. Г. Карпова, эта 
противоречивая ситуация привела к нежелатель-
ному отрыву хакасского литературного языка от 
разговорного языка подавляющего большинства 
хакасов, что усугубляет проблему сохранения и 
дальнейшего развития хакасского языка. В связи 
с вышесказанным можно утверждать, что сегодня 
назрела необходимость изменения диалектной 
базы хакасского литературного языка. Суть кор-
ректировки должна заключаться в более смелом 
использовании в письменной и устной формах 
литературного языка, лексики и грамматики сагай-
ского диалекта. Это приблизит литературный язык 
к разговорному языку сагайцев, составляющих 
сегодня абсолютное большинство хакасов [Карпов. 
2007. С. 84-85]. 

Характерное явление среди носителей языка в 
настоящий момент  – это  уменьшение численности 
говорящих на хакасском языке. В дальнейшем, 
очевидно, функции хакасского разговорного языка 
будут постепенно сужаться. В первую очередь это 
связано с доминирующим влиянием русскоязыч-
ной среды. Когда все окружение говорит и вещает 
на русском языке, носителю хакасского языка 
остается только смириться с этим фактом и под-
чиниться сложившимся обстоятельствам.   

Есть, на наш взгляд, традиционные пути со-
хранения хакасской языковой среды. Повсеместно 
нужно создавать кружки, курсы по изучению хакас-
ского языка, не говоря об обязательном обучении 
в общеобразовательной школе детей-хакасов и 
других желающих изучать хакасский язык. Тогда 
появится возможность как-то сохранить и раз-
вивать устную разговорную речь. Приоритетное 
значение в этом деле принадлежит  родителям-
хакасам, когда они в семье с детьми постоянно раз-
говаривают на родном языке. Ежедневно общаясь 
на хакасском языке, они практически не забудут  
то, что говорили родители. Тем самым небольшая 
языковая среда поможет как-то приостановить 
влияние русского языка на процесс обрусения 
хакасских детей. 

Снижение использования родного языка в 
хакасской семье объясняется, на наш взгляд, еще 
и тем, что многие дети небольших хакасских сел 
вынуждены после начальной школы продолжать 
учебу в интернатах, в отрыве от семьи, от языковой 
среды и национально-культурных традиций. Так-
же сокращение числа национальных дошкольных 
учреждений способствует языковой ассимиляции 
детей хакасской национальности, с самого раннего 
возраста активно переходящих в общении со свер-
стниками на русский язык.

В настоящее время неблагоприятная ситуация 
для сохранения хакасского языка создалась в сфере 

образования. Дело в том, что в последние десятиле-
тия произошло расхождение между литературным 
хакасским языком, базированном на качинском и 
сагайском диалектах хакасского языка, и языком, 
на котором говорит абсолютное большинство 
хакасов-сагайцев [Карпов, 2007. С. 90-91]. 

Однако степень распространения устной 
формы хакасского литературного языка среди 
населения пока еще не является достаточной. 
Большинство хакасов при устном общении поль-
зуется своим диалектом или же – смешанным 
хакасско-русским языком типа: Самый пай кiзiлер 
полuаннар. 36 чылларда раскулачивание полuанда, 
оларны Тюменьге ссылка ысханда, тайuа чирiнде 
чуртааннар – Самые богатые были люди. В 36-
ом когда было раскулачивание, их отправили в 
ссылку в Тюмень, они жили в таежной местности 
[Информант Янгулова В. П.]. Такая разговорная 
речь очень распространена среди современных 
носителей хакасского языка. 

Многое для внедрения в жизнь устной формы 
литературного языка делают учителя хакасского 
языка. Однако лишь их усилий в распространении 
нормированного хакасского языка недостаточно. 
Необходимо добиваться, чтобы учащиеся в хакас-
ской школе слышали литературную речь не только 
на уроках хакасского языка и литературы.

Другой причиной беспокойства о хакасском 
языке является то, что многие хакасы как старшего, 
так и младшего поколения не читают книг, газет 
на современном хакасском литературном языке. 
Они объясняют это тем, что они не понимают на-
писанное. Носителю сагайского диалекта, кажется, 
что там очень много слов из качинского диалекта, а 
качинцу – наоборот, хотя разговорным языком тот 
и другой владеют. На самом же деле непонятными 
являются не диалектные слова, а многочисленные 
неологизмы, представляющие собой кальки рус-
ских слов, искусственные образования, арабизмы, 
монголизмы и т. д.

При нормировании литературной формы языка 
необходимо учитывать степень его отрыва от раз-
говорного языка, который развивается естествен-
ным путем. Устная форма литературного языка у 
хакасов-билингвов формируется на основе других 
законов, носящих объективный характер. Суть их 
в целесообразности. Эта форма языка принимает 
только такие новообразования (слова, формы), 
которых не достает в языке для более точного 
выражения каких-то мыслей [Карпов. 2007. С. 
216-220].

Национальный язык складывается в резуль-
тате сложных процессов взаимодействия как 
письменно-литературной, так и устно-разговорной 
разновидностей народного языка, а не является 
искусственным продуктом, созданным произволом 
отдельной личности [Гухман. 1955. С. 14]. Задача 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 145

исследователя состоит в том, чтобы изучить основ-
ные закономерности взаимодействия этих двух 
разновидностей и при этом основываться на них 
при установлении норм литературного языка, а не 
руководствоваться субъективными оценками.

Самое важное для возрождения и укрепления 
национальной культуры хакасов, при сохранении 
традиций и развития национальной школы являет-
ся расширение общественных функций хакасского 
языка и свободное владение разговорным языком 
местного коренного населения, также, желательно 
было бы и русскоязычными жителями Республики 
Хакасия. Это даст возможность стабилизировать 
языковую ситуацию и тогда появится перспектива 
сохранения самобытного хакасского этноса.

Список литературы:
Гухман М. М. От языка немецкой народности к 

национальному языку. М.: Академия наук СССР, 1955. 
162 с.

Девкин В. Д. Немецкая разговорная речь. Синтак-
сис и лексика. М.: Международные отношения, 1979. 
308 с.

Карпов В. Г. Проблема сохранения хакасского язы-
ка как основы духовной культуры хакасского этноса // 
Summa summarum: В. Г. Карпов. К 80-летию со дня рож-
дения и 60-летию научно-педагогической деятельности. 
Абакан: Изд-во ХГУ им. Н.Ф. Катанова, 2007. 

Карпов В. Г. Хакасский язык: проблемы и перспек-
тивы развития: монографический сборник научных 
статей. Абакан: Изд-во ХГУ им. Н.Ф. Катанова, 2007. 
260 с.

Карпов В. Г. Этносоциальный аспект образования: 
проблема хакасского литературного языка на современ-
ном этапе // Summa summarum: В.Г. Карпов. К 80-летию 
со дня рождения и 60-летию научно-педагогической 
деятельности. Абакан: Изд-во ХГУ им. Н.Ф. Катанова, 
2007. 101 с.

Кривоногов В. П.  Хакасы в начале XXI века: со-
временные этнические процессы.   Абакан: Хак. кн. 
изд-во, 2011. 252 с.

Лаптева О. А. Русский разговорный синтаксис. М.: 
Просвещение, 1976. 400 с.

Хакасское  телевидение.  Хабарлар, 16.06.2015. 
Хакасское  телевидение.  Хабарлар. 27.05.2015. 

Источники:
ПМА. Информант: Поросенов Захар Федорович 

1928 г. р., место рождения –  Малый Кобежиков Ширин-
ского района РХ, образование – 7 классов, качинец.

ПМА. Информант: Янгулова (Абдина) Валентина 
Петровна 1952 г. р., место рождения –  Малый Кобежи-
ков Ширинского района РХ, образование – 8 классов, 
род – ызыр.

З. Е. Каскаракова

Диалектные названия растений 
в хакасском языке

Статья посвящена  диалектным названиям 
растений  хакасского языка. Хакасская флори-
стическая терминология отличается большим 
диалектным разнообразием, что обусловлено 
как экстралингвистическими факторами (диа-
лектным разнообразием и существенными диа-
лектными различиями хакасского языка), так и 
лингвистическими. Внутриязыковые факторы 
объясняют наличие фонетических, морфологиче-
ских и лексических  вариантов названия одного и 
того же растения.

Z. Ye. Kaskarakova

Dialectal plant names in the Khakass 
language

The article is devoted to dialectal plant names of 
the Khakass language. Khakass floristic terminology 
differs by great dialectal diversity that is conditioned 
both upon extralinguistic factors (dialectal diversity 
and significant dialectal differences of the Khakass 
language) and linguistic ones. Intralinguistic factors 
explain presence of phonetic, morphological and lexical 
variants of a name of one and the same plant.

Флористическая лексика является неот-
ъемлемой частью словарного состава любого 
языка. В данной статье рассматривается вопрос 
варьирования фитонимов в диалектах и говорах 
хакасского языка.

Общеизвестно, что история языка нераз-
рывно связана с историей народа. Хакасский 
языковед, д.ф.н. М. И. Боргояков пишет: 
“Формирование и развитие хакасского языка 
и его диалектов необходимо изучать в связи с 
историей формирования современной хакас-
ской народности, ибо известно, что эти две 
истории переплетаются и взаимно влияют друг 
на друга… Обычаи нации отражаются на ее 
языке, а с другой стороны, в значительной мере 
именно язык формирует нацию” [Боргояков. 
1981. С. 9].

Современный хакасский язык вследствие 
этнической неоднородности его носителей 
состоит из четырех крупных диалектов: качин-
ского, сагайского, кызыльского и шорского, 
различающихся, прежде всего, фонетическими 
особенностями. Наблюдается также сложное 
внутридиалектное дробление. В качинском, 
например, выделяются абаканский, уйбатский, 
белоиюсский и староиюсский; в сагайском – 
есинский, бельтырский и тейский говоры.

Первые сведения о хакасских диалектах 
и об их фонетике содержатся в дореволюци-



146 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

онных источниках, прежде всего в работах  
М. А. Кастрена, В. В. Радлова и Н. Ф. Катанова. 
Всестороннее и глубокое изучение хакасского 
языка и его диалектов началось в 1920-е гг.  
как  тюркологами Москвы и Ленинграда  (В. 
А. Богородицкий, С. Е. Малов, Н. К. Дмитриев,  
Н. А. Баскаков, Н. П. Дыренкова, Ф. Г. Исхаков 
и др.), так и хакасскими лингвистами (А. Т. Ка-
занаков, Н. Г. Доможаков, А. И. Инкижекова-
Грекул, Г. Ф. Бабушкин, Д. Ф. Патачакова,  
Д. И. Чанков, Н. Н. Межекова и др.) [Карпов. 
1966. С. 429]. В этих работах получили  освещение 
вопросы лексики, морфологии и фонетики.

“История диалектных языков берет свое на-
чало с глубокой древности. Существует мнение у 
историков и лингвистов о том, что современные 
диалекты хакасского языка в прошлом пред-
ставляли собой близкородственные племенные 
языки, что общенародный разговорный язык 
формировался в результате взаимодействия и 
консолидации этих близкородственных племен-
ных языков. Общие признаки диалектных языков 
формировали  общенациональные черты языка” 
[Патачакова. 1992 а. С. 14].

Названия фитонимов хакасского языка 
характеризуются исключительным богатством 
и разнообразием различных вариантов по 
диалектам, говорам. Диалектные различия  в 
названиях растений обусловлены теми же при-
чинами, что и в наименованиях других классов 
слов: определенными фонетическими соот-
ветствиями говоров, влиянием заимствований, 
разнообразием семантики слов.

Поскольку диалекты являются бесписьмен-
ной формой языка, то данные фитонимии могут 
выступать одним из важных источников для вы-
явления фонетических, лексических и граммати-
ческих особенностей диалекта. Обладая общей 
семантикой, они отличаются формой, сферой 
употребления, эмоционально-экспрессивной 
окраской. Иногда наблюдается параллельное 
употребление двух или более синонимичных 
слов диалектного происхождения, например: 
сеел “молодое хвойное дерево (лиственница, 
сосна)”– сит 1) молодая лиственница; поросль 
лиственницы; 2) молодая лиственничная роща, 
лес; 3) молодой пихтач; – сыра (кыз.) “моло-
дые побеги кедра”– сыраxах (саг.) “молодая 
поросль лиственницы”– сырбаuа “молодая ли-
ственница”. Следовательно, в составе названия 
растений имеются и те же варианты, что и в 
литературном языке.

Так, например, растение кeн чахайаuы 
“жарки” (огоньки, сибирская роза, купальница) 
имеет следующие диалектные наименования: 
аат порчозы – кыз. (букв. ‘цветок турпана’), 
худай порчозы – июс. (букв. ‘божий цветок’), 
мала порчо – кач. (букв. ‘оранжевый цветок’), 
албан – бельт. (букв. ‘алый цветок’), кeреy 

хараuы – бирюс. (букв. ‘глаза горных духов’), 
кeн чахайаuы – саг. (букв. ‘цветок солнца’). 
Диалектное сагайское кeн чахайаuы “жарки” 
перешло в литературный хакасский язык – это 
один из ярких примеров пополнения лексики 
литературного языка диалектными словами.

Фонетические варианты фитонимов отли-
чаются друг от друга только звуковым соста-
вом. Среди фонетических вариантов следует 
различать варианты, находящиеся в пределах 
одной системы, одной разновидности хакас-
ского языка (табылuы // табылuат “таволга, та-
воложник”, порчо // порча “цветок”, хыйuанах 
// хылuанах “осока”– в литературном языке; 
морыйах // мырыйах “подснежник” (первый 
цветок, растущий после таяния снега) – в си-
стеме диалектов) и в пределах разных систем 
(например, в системе литературного языка и 
просторечии или в системе литературного языка 
и диалектах: мeндeргес, иyдiрбес, синдiрбес, 
сjйбе // шjйге (шор.) “рябина”, ипсек, имзийек, 
эпчегей – ‘чертополох’, где один из них является 
литературным: мeндeргес, ипсек, а другие – диа-
лектными: иyдiрбес, синдiрбес, сjйбе // шjйге, 
имзийек, эпчегей).

Остаточным явлением в хакасском языке сле-
дует рассматривать историческое чередование u 
/ г – y, y – u / г, которое наблюдается также по-
всеместно. Например, как фонетические дублеты 
на письме и устной литературной речи употре-
бляются слова: чилеге – чилеyе “корень”, хараuат 
– хараyuат // хараyат “смородина”, чылаyмот 
// чылаyот “пикулька” (растение из семейства 
ирисовых), ноuан – ноyан “зеленый”.

Следует отметить, что эти слова в данном сво-
ем звуковом оформлении признаются на уровне 
литературного, а нарушение звуковой структуры 
их дублетов – свойством бытовой речи. Д. Ф. Па-
тачакова, исследователь  хакасского языка, в том 
числе и диалектов,  отмечает, что “регион прояв-
ления этой особенности хакасского языка четко 
не выделяется, поэтому трудно характеризовать 
ее как диалектный признак. Взаимозаменяемость 
u / г – y, вероятно, можно объяснить либо чисто 
фонетически – совмещением их артикуляции как 
заднеязычных звуков, либо языковой традицией, 
т. е. фонетической историей языка” [Патачакова. 
1992 б. С. 26].

В хакасском языке как остаточное явление 
следует рассматривать такие исторические фо-
нетические чередования, которые встречаются 
в некоторых названиях растений:

1) переход начального ч  в звук с: чымчолuай, 
чымчылuас // сумxулuай, сымxылuай, сомзылuас 
“горная луковица”; обл. “хлебёнка” (съедобное 
луковичное растение сладковатое на вкус); 
чайзаy (кач.) // сайзаy( саг.) “моховка, моховая 
смородина” (мелкая черная смородина), чалга-
нах // салuанах “крапива”.



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 147

2) м // п: морчо // порчо, морча // порча 
“цветок; подснежник”, малтырuан // палтырuан 
“дягиль, борщевик”.

3) в инлауте – фонетическое изменение в 
середине слова y // х // u: маyырсын // махурсум 
(саг.) “полевой чеснок”; обл. ”слизун”; саас 
обл. ‘сера (смола лиственницы)’//саuыс кыз. 
‘жевательная сера’;

Другие фонетические факторы привели к 
появлению следующих фонетических вариантов 
фитонимов: мjкiзiм // мjкiзiн “горец змеиный”, 
милегiр // меленгир // миреген “аконит, дикая 
морковь”, хыдырбан // ыдырбан “колючий 
кустарник”, халчуп // калчeк “чемерица”, 
кeреy от // кjреy от “осока”, хоолuан // хуулuан 
“сухостой; дерево, засохшее на корню”, хуун // 
хуус (саг.) “мякина”, хыбых // хабых “шелуха”, 
хорбы // хорба “поросль, заросли”, хабаа (саг.) 
// хабо “трутник” и т. д.

Вышеназванные варианты слов, назы-
вающих растения, встречаются как в системе 
хакасского литературного языка, так и в его 
диалектах. Характер действия многочисленных 
фонетических законов в хакасском языке сви-
детельствует о его самобытности, специфике, 
наличии у него своего исторического пути.

К морфологическим вариантам названий 
растений относятся однокоренные слова, ко-
торые образуются различными словообразова-
тельными аффиксами и не имеют между собой 
семантических различий: ах пас от // ах пастыu 
от “белоголовник”, арысхан // арысхан пастыu 
от // арыс пастыu от “пырей”, ос ойuазы // озый 
“волчье лыко”, хылuа // хылuана кач. “усики, 
ость (у колоса)”.

Более того, в хакасском языке некоторые 
растения имеют параллельные наименования, 
т. е. разные народные названия одних и тех же 
растений. Например, различается диалектная 
лексика, обозначающая понятие «белена». Так, 
растение белена в одних местах называют “алыu 
от”, в других – “оолыu от”, в третьих – “оuай от // 
уuуй от”, “изiрiк от”, “тiс оды”, “ыраuаxах оды” 
(название растению дано по разным мотиваци-
онным признакам: ядовитость, дурманящее и 
лечебное свойство, форма). Название  щавеля в 
хакасских диалектах  представлено  вариантами: 
аарчы от, поxа от, ачыu от,  айран оды, хуйаy от, 
хымызах (саг. хымыс ‘кумыс’), которые мотиви-
руются  вкусом растения “кислый, горький”.

В названиях растений в диалектах хакасского 
языка также встречаются омонимические ряды, 
например: хастырых I “кора, лыко” – хастырых 
II (кыз.) “дерево для дубления”, хыйдай I “герань 
лесная” – хыйдай II “тысячелистник”, сас оды I 
“луговая трава” – сас оды II “осока”, хайа чайы 
I “каменный зверобой” – хайа чайы II (кыз.) “ба-
дан”, хылuанах I “осока” – хылuанах II “волосок, 
корневые волоски”, хой ирбенi I (кач.)“полынь” 

– хой ирбенi II (саг.) “незабудка”  и т. д.
Из всех видов варьирования названий рас-

тений лексические варианты являются самым 
сложным и интересным для исследования. Дело 
в том, что в хакасском языке очень часто встре-
чаются два  и более названия одного и того же 
растения, иногда различные по внешней форме, 
но одинаковые по лексическому значению. 
Лексические варианты одни исследователи 
рассматривают как синонимы, а другие – как 
дублеты. Следует отметить, что среди фитони-
мов в хакасском языке встречаются большое 
количество синонимов или междиалектные 
варианты.

Приведем примеры диалектных названий 
растений хакасского языка, которые образуют  
синонимические ряды:

чахайах, порчаа // морчаа саг. – чакыйек//
чаuыйак, морчаа шор. – чечек, порчо кач. – 
морчо (июс. говор), моршо кыз. – хучыях бельт. 
“цветок”;

хайа хараuады, хайа чистегi кач. – таu 
хараuады кач. – пораuат (июс.) – хырыхмис кыз. 
“крыжовник”;

ноyных//нуных саг. – хара нир кач. – хара 
кjбiгей кыз. – моuан шор. “черника”;

аба чистегi кач. – аба хады саг. – хозан эмxегi 
кыз. – аuас чистегi “малина”;

кjзiрuат, кjзiрген, кjзiргет// кeзiргет саг. – 
хусхаxах чистегi, хусхун хады кач. – хус чистегi 
кыз. – хус ашы, кjжергет шор. ”костяника”;

озаy: озаy от, азанат, jлеy саг. – озах от шор. 
– кjкпе: кjкпе оды кыз. – кjгбе июс. – кeреy от 
кач. “потничная, потничковая, трава”;

сарыu сiген саг. – iзiг от саг. – адай iнгезi саг. 
– адай тiгенегi кыз. – халсарыu кач. (желтая + 
тростина) “ковыль”;

салuанах саг. – сахчаy от кач. – халаuай койб. 
– салuай кыз., шалuанах шор. “крапива”;

торбас, сик, чеyiс саг., кeбeр кыз.– “мох”, 
тебий кыз. “исландский мох”;

чыстыu от, чыстыu сiген, ир от, чыстыu кирен 
кыз. – хадар: хадар оды кач. “полынь ”;    хара 
от “полынь – черная лапка”;

ат оды, ат сырылxаuы кач. – чончаа // 
чунчаа // тунчаа, хыйuот бельт. – хыyыйuах // 
хынuыйuах, сырылxых саг. – хундурuах кыз. – ат 
хабозы койб. – jкпе оды, сыралxых от, хазалxых 
от “лопух, репейник”;

хан тартчаy от саг. – чалбах пeрлiг от, харuа 
пeрi, чол оды, чол пeрi кач. – ултур: ултур пас, 
табана шор.“подорожник”;

тайа саг.,бельт. – хазырuан пазы шор. – iскiт 
пазы, пeeр аuазы кач., иркiт: иркiт пазы, ырuай 
кыз. – парчых чистегi “жимолость”

чил оды, iнек чахайаuы саг. – ызыра шор. – 
хардаy; хардаy чахайаuы, кeнixектер, хас оды 
саг. – пjбейке “одуванчик, пушок одуванчика”

адай моршозы кыз. – ат порчозы кач.– 



148 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

ат оды, аба оды бельт.– ат чахайаuы, тудан 
чахайаuы, ай чахайаuы, чил чахайаuы, тигiр 
чахайаuы, пeeр чахайаuы саг. – аба чахайаuы//
аба морчаазы шор. – “адонис сибирский (старо-
дубка)” и т. д. (ХРС; ХРИЭС).

В наименованиях некоторых растений также 
отмечаются особенности.  В диалектах хакасско-
го языка  выделяются описательные названия по 
внешнему растений, по сходству их с другими 
предметами. В этом отчетливо просматривается 
внутриязыковой аспект номинации, по которо-
му определенную  часть фитотерминов можно 
считать наименованиями, метафорически пере-
несенными с названий частей тела человека и 
животного,  например: эмxек (кыз.)  ‘женская 
грудь’ – хозан эмxегi (кыз.) “малина” (букв. 
заячья грудь); чода ‘голень’ – апчах чодазы 
‘бузина’ (букв. голень старика); чода устуйаuы 
‘волчья ягода’ (букв. бедренная кость голени).

В хакасских диалектах в наименованиях  раз-
личных видов растений широко используются 
названия животных т. е. зоонимы, например: 
пeeр чахайаuы “адонис сибирский” (‘цветок + 
волка’), птиц (кjjк jдiгi ‘кукушкины + сапож-
ки’),  болезней (тудан чахайаuы ’адонис сибир-
ский’ (цветок + малярии) и т. д.

Таким образом, хакасская флористическая 
терминология отличается большим диалект-
ным разнообразием, что обусловлено как экс-
тралингвистическими факторами (диалектным 
разнообразием и существенными диалектными 
различиями хакасского языка), так и лингвисти-
ческими. Внутриязыковые факторы объясняют 
наличие фонетических и морфологических ва-
риантов названия одного и того же растения.

О богатстве данной лексико-семантической 
группы свидетельствует наличие междиалект-
ных, омонимических и синонимических рядов. 
По количеству членов синонимические ряды 
составляют от двух до десяти номинаций рас-
тений. Кроме того, некоторые  диалектные 
термины названия растительной лексики утра-
чивают свои значения и исчезают из активной 
лексики хакасского языка, так как большинство 
носителей языка, особенно молодое поколение,  
не употребляет и не знает значения данного 
слова. Причины лежат вне языка. Поэтому для 
хакасской лексикологии являются актуальным 
сбор и систематизация растительной лексики, 
составление ее словаря.

Список литературы:
Боргояков М. И. Источники и история изучения 

хакасского языка. Абакан, 1981. 143 с.
Бутанаев В. Я. Хакасско-русский историко-

этнографический словарь. Абакан: УПП Хакасия, 1999. 
240 с.

Карпов В. Г. Хакасский язык // Языки народов  
СССР. Т. II. Тюркские языки. М.: АН ССР, 1966. 530 с.

Патачакова Д. Ф.  Хакасская диалектология // О роли 
диалектов в формировании национальных особенностей 
хакасского языка. Абакан:1992 а. С. 14-18.

Патачакова Д. Ф.  Хакасская диалектология // 
Диалектные различия  в  хакасском языке, возникшие 
вследствие эволюции согласных  Г и  Г. Абакан: 1992 
б. С. 19-31.

Хакасско-русский словарь. Новосибирск: Наука, 
2006. 1115 с.

Ю. И. Чаптыкова 

Особенности сказаний К. Бастаева

В статье рассматриваются особенности 
сказаний К. Бастаева. В его героических сказаниях 
присутствует образ повествователя. Сказитель 
приходит в начале повествования эпоса, становясь 
его героем, в конце – уходит. В основном, сказания 
данного сказителя относятся к первому сюжетно-
композиционному типу, который освещает жизнь 
одного поколения богатырей. Присутствие древних 
мифологических сюжетов и мотивов показывает 
на ранее происхождение данного эпоса.

Yu. I. Chaptykova 

Peculiarities of  K. Bastaev’s tales

 In the article peculiarities of K. Bastaev’s tales are 
under consideration. There is an image of a narrator 
in his heroic tales. A narrator comes at the beginning 
of an epic’s narration, becomes its hero and at the end 
he goes away. In general, tales of this narrator relate to 
the first plot-compositional type which covers life of one 
generation of bogatyrs. Presence of ancient mythological 
plots and motifs shows the early origin of this epic.

Традиционная культура хакасов была всегда 
неиссякаемым источником духовного развития. В 
системе народной культуры четко вырисовываются 
музыкальные и устно-поэтические традиции. В них 
рассматриваются все грани структуры духовного 
мировоззрения этноса. В богатейшей кладовой 
устно-поэтического творчества эпические произ-
ведения хакасов занимают свою твердую нишу. Эпи-
ческое наследие хакасов является частью мировой 
культуры и входит в число величайших памятников 
устного народного творчества народов мира.

Талантливые сказители широко известны по 
всей Хакасии. По свидетельству очевидцев, таким 
сказителем был и выдающийся Комотай Бастаев, 
который донес до нас высокохудожественные об-
разцы многовекового поэтического творчества.

Бастаев Константин (Комотай) Антонович 
(1908-1974) родился в аале Пыдырах Минусин-
ского уезда Енисейской губернии в семье бедного 
охотника. Алыптых нымахи исполнял с 17-18 лет 
сначала под аккомпонемент хомыса, затем – чатха-
на. Голос у Комотая был мощный, красивый. Об-



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 149

ладал богатым репертуаром, записанным частично. 
В рукописном фонде ХакНИИЯЛИ хранится 11 
алыптых нымахов: «Хара-хан», «Ах-хан апчах», 
«Алтын-Киспек», «Чил-Саппа» и др. Знал много 
преданий, в его вариантах сохранились ценнейшие 
элементы, связанные с поклонением предков хака-
сов Солнцу-Богу и Луне-Богу, которым пользуются 
герои, прося защиты и помощь у них.

Пел алыптых нымах в аалах Чиланы, Верхние 
Сиры (Jлеy чазы) Таштыпского района, где жил и 
работал. Учителями были Павел Тудазаков, дед Па-
зар (фамилии не знал), но первым его учителем был 
отец А.Н. Бастаев. [Майнагашева. 2007. С. 68].

Особенностью сказаний данного региона яв-
ляется присутствие в алыптых нымах образа по-
вествователя. Сказитель становится соучастником 
действий, происходящих в эпосе. «Героическое 
сказание – живая субстанция, существующая в тон-
ком мире, параллельной нам. Есть хозяин алыптых 
нымаха, хая, и все персонажи сказания живут, пока 
хайджи-нымахчи благополучно повествует его до 
конца [Курбижекова. 2010. С.  66]». 

У тюркоязычных и монголоязычных народов 
Сибири существует поверье, согласно которому 
духи героев эпоса присутствуют при его испол-
нении. С. Ю. Неклюдов объясняет это наличием 
связи между богатырями, первопредками и духами 
– хозяевами певца. Подобное присутствие героев 
эпического произведения в ситуации его исполне-
ния предполагает специфичность времени звучания 
сакрального текста. Эпические произведения испол-
нялись только ночами (по несколько ночей) и только 
в зимний период, поскольку традиционное сознание 
связывало зиму и ночь со смертью, хаосом, но таким 
хаосом, который заключает в себе потенции космо-
са, упорядоченности [Гекман. 2006.  С. 82].

В рассказе Ф. Бытотова «Хайджи жив!» мы ви-
дим повествование о знаменитом хайджи Камотае 
Бастаеве. Горькой судьбой наделен хайджи Антон, 
отец Камотая, в его личной жизни встречаются не-
приятности, невзгоды. Его жена, подобно женам де-
кабристов, несет с ним тяжелую ношу. «Ну почему 
ты такой? Хайджи? Нельзя много заниматься этим 
делом. Певцы в личной жизни обычно несчастли-
вы, многие бывают бездетны, это непростые слова, 
слова аксакалов» – говорит мужу мать Камотая, по-
терявши очередного ребенка» [Бытотов. 1969. С. 49].  
В хакасской эпической традиции хайджи-нымахчи 
(сказители), имеющие хозяина хая, и есть тип «по-
роговых людей», которые пришли к сказительству 
через «жертвоприношения». Сказитель, получив-
ший свой дар от богов или духов, оказывается про-
межуточным звеном между природой и культурой. 
«Хай ээзи» – хозяин хая (специфического способа 
исполнения) принуждает хайджи заниматься скази-
тельством всю жизнь.

По словам С. К. Кулумаевой, дочери знамени-

того сказителя, в 17-18 лет ее отцу приснился сон: 
к нему явился старик в белой одежде, весь седой, 
с длинной белой бородой. Подойдя к отцу, дал ему 
чатхан и сказал: «Ну, Комотай, время подошло. 
Быть тебе известным хайжди и шаманом». Рядом 
со стариком он увидел разных зверей и птиц, даже 
ящериц. Услышав такое, он тут же во сне спросил: 
«Можно шаманом я не буду, не хочется им быть». 
На следующий день он сильно заболел, даже с 
постели не мог встать. Родители загоревали, как 
же не хотелось потерять ребенка, которого еле до-
ждались. В один из дней поздно вечером попроси-
лась переночевать незнакомая старушка: «У меня 
дорога дальная, вечер застал меня возле вашего 
дома, пустите переночевать». Они разрешили: 
«Почему же нельзя, переночуйте, старый человек». 
Проведя в дом, кормят. После ужина старуха го-
ворит: «У вас тут ребенок, который сильно болен. 
Я ему помогу, вылечу. Покажите мне его». С утра 
старуха ушла, отец немного погодя выздоровел. 
Позже отец говорил: «Эту старуху мне Высшие 
Силы послали, а так давно бы меня не было». Но 
шаманские способности у отца все равно остались 
[Хара торааттыu Хара Хан. 2007. С. 162].

Будучи известным сказителем, Камотай Ба-
стаев также лечил односельчан, которые зная о 
его способностях, обращались к нему с просьбой 
излечиться от хвори. Знаменитый исполнитель 
алыптых нымахов и тахпахов также обладал ша-
манскими способностями.

В сказании «Хара торааттыu Хара Хан» 
(Хара-Хан на тёмно-гнедом коне), исполненном 
хакасским сказителем К. А. Бастаевым, хайджи-
нымахчи во время сказывания оказывается внутри 
самого сказания, ведет разговор с богатырями, 
видит описываемые земли своими глазами:

Алты хыллыu чатыuанымны
Азыр холтыхха алып килiп,
Ат асчаy азыр пилге сыuара пастым.
Аархы сарин кjрзем,
Ах тасхылныy тeзi чирде,
Ах талайныy хазы чирде
Кизекче маллыu,
Кизекче чонныu
Хара торааттыu Хара Хан апчахтыy
Чуртапчатхан чирi полтыр. 
[Хара торааттыu Хара Хан. 2007. C. 7]	
Шестиструнный [свой] чатхан,
Взяв подмышку,
На хребет, который переваливают кони, взошел.
На другой стороне вижу,
На подножье белого тасхыла,
На побережье великой белой реки
С малочисленным скотом,
С небольшим народом
Оказывается, была земля
Старика Хара-Хана 



150 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

На темно-гнедом коне.
К. Бастаев при исполнении алыптых ныма-

ха постоянно использует глаголы с суффиксом 
«-быс», означающим совместное действие скази-
теля и героя эпоса:

Алып тjреен ах ой аттыy
Хайдаu-хайдаu чирде
Хузуруuыныy пазы ла
Сабылuанын кjр халuабыс. 
[Хара торааттыu Хара Хан. 2007. с. 87]
В какой-какой земле
[Мы] увидели колыхание
Только кончика хвоста
Бело-буланого богатырского коня.
Как мы видим, сказитель путешествует вместе 

с героями внутри сказания, как шаман держит свой 
путь в «ином мире» во время камлания. В конце 
сказания «Алтын-Сабах» сказитель как бы «воз-
вращается» домой, взяв с собой свой чатхан:

[Алып] позы ах jргезiнер кире пас килiп,
Анда чирлеп-чуртап халча.
Че мин, алты хыллыu
Чатыuанымны алып-алып,
Адам чирiнзер айланыбыстым.
[Хара торааттыu Хара Хан. 2007. С. 132]
[Богатырь] сам зайдя в свой белый дворец,
Остался там жить-поживать.
А я, взяв свой
Шестиструнный чатхан,
Вернулся на родимую землю.
Экспозиция героического эпоса «Алтын-Сабах 

на светло-сером коне» традиционна, время действия 
восходит ко времени первотворения. Обычно место 
локализации персонажей в хакасском эпосе указы-
вается условно, в данном сказании главные герои 
обитают на хребте Алтай. Затем во вступлении мы 
видим разоренный чурт, где в яме спрятанный от 
врагов ребенок. Девочка не знает о своих родителях 
и тайны своего происхождения: «Вскормившего отца 
не знающая, выкормившей матери не знающая». 
Данный сюжет часто встречается в саяно-алтайском 
эпосе, иногда речь идет о брате и сестре, не имеющих 
родителей и вынужденных дать друг другу имена. 
Алтын-Сабах, старшая из спасенных бело-буланым 
конем троих детей, нарекает именем свою младшую 
сестру Алтын-Чачах и брата Алтын-Теека. Всех детей 
богатыря Алтын-Саппа спасает бело-буланый конь, 
который служит уже их третьему поколению. 

Воспользовавшись ситуацией с намерением 
женится на женщине солнечного мира, к одинокой 
Алтын-Чачах приезжает свататься сын демоническо-
го богатыря Мооса Хан-Хылыс на кроваво-рыжем 
коне. Богатырский бело-буланый конь спасает де-
вушку от подземного богатыря, подъехав во время 
схватки девушки с Хан-Хылысом, и увозит её.

Интересен образ Алтын-Сабах, которая наделе-
на полномочиями нарекать своих братьев, впадать в 

трехдневный сон, является защитницей чурта, вла-
деет живой стрелой-хосто, способной оживать в по-
лете и самой поражать цель, обладает способностью 
к оборотничеству. Она владеет знанием о суженой 
своего брата Алтын-Теека, о препятствиях, которые 
ожидают его в пути к своей «далекой» невесте.

Когда на чурт нападает богатырь подземного 
мира, Хан-Хылыс, брат с сестрой решили само-
стоятельно справиться с врагом. Но старшая се-
стра, превратившись в пеструю кукушку, облетает 
поле боя и, увидев, что требуется помощь, пускает 
в ход свое шестикрылое оружие против Хуу иней. 
Образ противника – это обычно алып из под-
земного мира, а в данном сказании – это ведьма, 
которая обладает также волшебным свойством:

Киндiр сeрместiг, хара тунxухтыu,
Хорuамxыл харахтыu
Хуу чаxаy, кил, одыр тастаптыр,
Iкi пудын ырайта сал салып,
Пут аразынзар тeкeрiп одырча.
Ханxа хатап хахырып тeкeрче,
Анxа алып тjрiп ойлапча.
[Хара торааттыu Хара Хан. 2007. С. 99].
Волосы из конопли, с черным носом,
Со свинцовыми  глазами 
Тетя Хуу [тут] расселась,
Раздвинув обе ноги, 
Между бедер плюет.
Сколько раз харкнув, плюнет,
Столько же алыпов и рождается.
Одним из древнейших компонентов мифологи-

ческого сознания является представление о магии 
слова, которое имеется и в сказании «Алтын- Са-
бах на светло-сером коне». Героиня Алтын-Сабах 
против противников из подземного мира пускает 
волшебную стрелу, предварительно заговорив ее:

Ханныu чааны
Хара хаарта тоозарзыy,
Алтын Тиикке теyмессiy.
[Хара торааттыu Хара Хан. 2007. С. 131].
Кровавую бойню
Полностью уничтожишь,
Алтын-Тиика не тронешь.
Заговор героиней своей стрелы имеет особое 

значение, показывая общую устремленность и на-
правление ее мыслей, которые исполняются.

В героическом сказании «Алтын-Сабах на 
светло-сером коне» после свадьбы жена богатыря 
достает волшебный гребень, с помощью которого 
у молодой пары появляется свое жилище – юрта. 
Красавица-жена взмахнула золотым гребнем  и 
появился перед ними белый дворец.  

В конце сказания Алтын-Теек отпускает своего 
коня пастись на гору Сумер, пить воду с Молочного 
озера, сам с женой стали жить-поживать.

Таким образом, мы видим, что особенностью 
сказаний К. Бастаева является присутствие в тексте 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 151

образа повествователя. Сказитель приходит со своим 
музыкальным инструментом чатханом в алыптых 
нымах, являясь его героем, в конце повествования 
уходит. В основном, сказания К. Бастаева относится 
к первому сюжетно-композиционному типу, который 
освещает жизнь одного поколения богатырей. На-
личие древних мифологических сюжетов и мотивов 
указывает о его раннем происхождении.

Список  литературы:
Бытотов Ф. Тiрiлген хайxы // Ах тасхыл. Абакан: 

Хак. кн. изд-во, 1969. С. 49-57.
Гекман Л. П. Сказитель как медиатор между са-

кральным и профанным уровнем бытия в традиционных 
культурах Сибири // Вестник АлтГТУ им. И. И. Ползу-
нова № 1,  2006.  С. 78-84.

Курбижекова А. В. Великие исполины хакасского 
героического эпоса и их взаимосвязь и зависимость от 
личных эпических духов // Личность сказителя в истории 
культуры народа (к 100-летию со дня рождения великого 
хакасского сказителя Петра Васильевича Курбижекова) 
Материалы региональной научной конференции (22-24 
сентября 2010 г., г. Абакан).  Абакан,  2010. С. 65- 71.

Майногашева В. Е. Бастаев // Энциклопедия Респу-
блики Хакасия: В 2т. / гл. ред. В. А. Кузьмин.  Красно-
ярск: Поликор, 2007.  432 с.

Хара торааттыu Хара Хан. Сборник богатырских 
сказаний, записанных от К. А. Бастаева. На хакасском 
языке.  Абакан: Хак. кн. изд-во, 2007. 116 с.

И. Ганболд 

Воспитательное значение народных песен 
и их особенности (на примере народных 

песен Западной Монголии)

Цель статьи – определить влияние народных 
песен и народной педагогики на   монгольское  
традиционное  образование и воспитание. По-
средством  монгольских песен, пословиц формиру-
ются такие качества человека, как трудолюбие, 
уважение к людям и к  их мнениям, сохранение  
репутациии, стремление к  знаниям и другие.

V. Ganbold 

This article aims to identify how Mongolian 
traditional education affects folk songs by looking at 
Western Mongolian folk songs.

Монгольское устное народное творчество 
– богатое и бесценное хранилище мудрости, 
Единственным надежным путем передачи моло-
дому поколению своих воззрений, теоретических 
принципов и жизненного опыта является устное 
народное творчество. 

Узнаешь себя и человеком будешь. 
Узнаешь пастбище и скот будет – говорят наши 

народы. Любой народ с времен своего создания 
сталкивается  с воспитательными потребностью и 

необходимостью, в результате чего был создан своео-
бразный  комплекс знаний – народная педагогика или 
по-другому – наука делать человека человеком.

Учёным Г. Эрдэнэ-Очиром было охарактеризовано 
пять принципов народной педагогики. В частности:

1. Труд или работа является основным   фактором 
формирования человека. Ясно, что монголы объединя-
ли три понятия – “работа-жизнь-жить”, определили  
цену труда:  “Работаешь – становится человеком,  
переедешь гору – становишься аргамаком”. Русский 
учёный Д. И. Майский в своем труде “Современная 
Монголия” писал: ”…Монгольские дети в 3-4 года 
пасут ягнят и телят, в 6-7 лет ездят верхом за лошадьми 
и верблюдами, собирают кизяки, в 15-16 лет мальчики 
совершенствуются в животноводческой работе, а де-
вочки практикуются в шитье и обработке молочных 
продуктов [Эрдэнэ-Очир. 1991. С. 148].

2. Человек  становится человеком в обществе. 
Детей с малых лет учили коллективизму, обраща-
ли внимание на формирование у них дружелюб-
ности. В монгольской пословице солидарность и 
дружелюбность определяются как: “Сила массы в 
согласии, сила верёвки в скрученности”. 

3. Монголы считают принцип “Любовь внутри, 
трудности снаружи” – одним из главных основ 
воспитания. По мере роста своих детей монголы 
целуют их мало, если придется, нюхают, когда 
дети спят. Исследователи это определяли как 
“возлюбленные трудностями”. Существует один 
интересный комментарий об этом. В народной 
педагогике монголов отца называют огнем, мать 
– водой. Слишком ластиться с отцом – сгореть в 
огне, с матерью – тонуть в воде.  Отдаляться от отца 
телом и душой равно отойти от огня при холоде, 
отдаляться от матери – будто растение, оторванное 
от питательности, засыхает. Поэтому следует пра-
вильно сочетать родительскую любовь и бытовые 
трудности [Эрдэнэ Очир. 1991. С. 132].

4. Предпочитание авторитета человека: 
Нехороший человек нападает на человека.
Нехорошей лопатке встречаются камни.
Лучше кости ломать, чем упадок авторитета.
Лучше умирать, чем авторитет терять. 
Так говорят пословицы и поговорки. Они обо-

значают, что кроме предпочитания своего автори-
тета, нужно и беречь авторитет других людей.

5. Нет общего рецепта или правила делать 
человека человеком. Народная  пословица гласит 
“Каждый человек неодинаков, каждый конь – не 
иноходец” [Эрдэнэ Очир. 1991. С. 146-156].

Гобийский Ноён хутугт Данзанравжаа писал в 
своем произведении “Цагийн жамыг тодруулагч Ца-
асан шувууны үлгэр” (дословно: Сказка о бумажной 
птице, выясняюшей закономерности времени):

Трогать глупого человека –
Непонятны причины судьбы, 
и самому омрачаться.



152 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Человека желанного строго запретишь –
Смирите его, чтоб не огорчался.
Гордого человека угнетаешь,
Злобу таит, званиями обрадуешь.
Надменного человека раздуваешь
Будет и дело, тихо оставишь.
Завистливому человеку любезным не быть,
Обидится, лучше сильно его ругать.
Скупой человек бережет каждую ниточку,
С ним не заведешь и торговлю... и т. д., это учит 

тому, как лучше обращаться к людям различного 
характера.

Исследователь Ш. Сухээ в своем труде охарак-
теризовал (1988) 7 принципов народной педагоги-
ки. В частности: 

1. Воспитывать детей с малых лет так, чтобы 
они уважали и соблюдали законы и устройство 
государства.  

2. Формирование таких моральных ценностей, 
как милосердие, гуманизм.

3. Предпочитание знаний.
4. Уважение труда.
5. Предпочитание авторитета.
6. Предпочитание цены и символизма слова.
7. Предпочитание дружбы, согласия 
[Сүхээ. 1988, С. 15-19].
В народных песнях Монголии  чётко отражены 

многие принципы педагогики, тем самым народные 
песни становятся методом воспитания, в частности, 
убеждения, порицания и разъяснения закономерностей 
Вселенной. В монгольских народных песнях отраже-
ны следующие принципы народной педагогики:  

1. В монгольских народных песнях немало кри-
тических замечаний относительно неустойчивости 
характера, кичливости и нервности, главными 
ценностными качествами для мужчин считают 
солидность, обдуманное отношение ко всему. При-
ведем  несколько примеров.

Дурбетская народная песня “Барабанят 
уши” (Чихийм сонордуулнаал)

Черно-сивый медлителен, 
За что ругань принимает.
Любимый мой кичлив, 
За что и уши барабанят.
Упрямый да хлестает хвостом, 
За что ругань принимает.
Наивный мой и кичлив,
За что и уши барабанят 
[Арван гурван хүлгийн дуун.1987.Т-373] 
Захчинская народная песня “Как не стыдно, 

Донгоо” (Ичиг ичиг Донгоо) 
Как не стыдно, Донгоо,
Бесстыдный ты, Донгоо,
Туда и сюда бегаешь, Донгоо,
Бросивший жену Донгоо
Пылит да свирепствует:
Что за небо без осадков?

Пора воспитанным стать
Что за парень неуемный? 
[Эрвээхэй мөнгөн товч.1993. С. 65] – так   крити-

куют заносчивых и хвастливых молодых. В захчин-
ской народной песне “Хворост” (Гишүү мод): 

Хворост, как дрова, бессветен да тепел,
Супруг наивный бессчастен да печален,
Саксаул, как дрова, бессветен да тепел,
Любовница ременная бессчастна да печальна,
Дрова бессветны да теплы,
Быстрая жена бессчастна да печальна,
Милые наивные молодцы
Пусть узнают это. 
[Арван гурван хүлгийн дуун. 1987. С. 291]  и  

т. д., учат тому, что хвастливый легкий характер 
никогда не принесет счастье, что и вызывает осо-
бый интерес. Другими словами, ныне  молодые 
встречаются в одну ночь и создают семью, весьма 
хрупкую и неустойчивую, готовую к разводу в 
любой момент. Песня метко и образно критикует 
недостатки молодых людей. 

2. В монгольских народных песнях немало 
мыслей об уважении и предпочитании труда. В 
частности, об этом поётся в захчинской народной 
песне “Назовут лентяем” (Залхуу л гэнэ): 

Камни северного склона – плоски,
Люди назовут меня лентяем.
...камни гравия – плоски, 
Женщины любят меня.
...Кряжа камни плоски
Игривая душа в женщине и т. д., народ пори-

цает лень и любопытство. 
Неправильность свою узнал у вас,
Быстрее исправлю себя,
Вину свою узнал у вас,
Легковерность оставлю я. 
[Эрвээхэй мөнгөн товч.1993. С. 59] 
Здесь показан образ молодого человека, вы-

разившего желание идти по правильному пути, 
осознавшего свою вину и ошибки.

 В дурбетской народной протяжной песне “Хан-
гайский сивый конь” (Хангайн буурал морь):

Хангайский сивый конь
Следует за дорогой.
Ханский сын 
Следует за смердом.
Хотя слон большой,
Следует за путём.
Хотя полководец большой,
Следует за указом.
Хоть камни тяжёлые,
Сдвинутся раз при весеннем половодье.
Хоть ханский сын ластится у родителей,
Следует порядку Ханской государственности. 
[Арван гурван хүлгийн дуун.1987. С. 250] и  

т. д., сказано о том, что человек хотя растёт избало-
ванным, все-таки ему придется следовать законо-
мерностям Вселенной и законам государства.



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 153

3. Немало песен учащих уважению и предпо-
читаю авторитета, что является одним из прин-
ципов монгольской народной педагогики. Ярким 
примером этого стала захчинская народная песня 
“Песня-учение” (Сургаал дуун) юм:

Хотя верблюд высок,
Следует за телегой.
Хоть мудрец полноценен,
Следует за законом.
Если камень раздробится,
Трудно снова стать камнем.
Если авторитет потеряешь,
Трудно и его вернуть 
[Арван гурван хүлгийн дуун.1987. С. 347].  
4. В монгольских народных песнях имеется 

глубокое содержание, посвященное воспитанию 
молодежи. В частности: в дурбетских народных 
песнях “Гнедой мой конь” (Зээн адуун зээрд), 
“Маленький мой гнедой” (Зээ бичкэн хээр):

Гнедого моего коня не держите в загоне,
Ровесника маленького не порицайте. 
...Не держите вороного средь скал,
Любимого моего не прозывайте. 
[Арван гурван хүлгийн дуун. 1987. С. 210] 
...Маленького гнедого моего 
Выстаиваем на привязи.
Меня, как маленького, 
Почему так порицаешь?
На дельте трех дорог
Бурого коня держим.
Зачем же меня порочишь,
Я же молод совсем.
...Зачем же меня пытаешь словом,
Я же совсем зелененький.
...Зачем же про меня сплетничаешь,
Я  же молоденький.
Ветер высоких скал 
Простудит меня в тэрлике*,
Зачем меня испытываешь,
Я же совсем молод.
[Өндөр заагийн шил. 1995. С. 44].  В этих 

песнях отражена идея о том, что молодых людей 
не следует порицать, обзывать, порочить,   ругать, 
сплетничать о них, разочаровывать и т. д. В дур-
бетской народной песне “Тонкий буланый олень” 
(Нарийн халиун буга) поётся так:

Тонкий буланый олень
Осенью мычит.
Малолетнего Бармая
Зачем же унижать.
Камни да дорогах
Не надо удалять да удалять.
Малолетнего Бармалая 
Хочу радовать да  радовать. 
[Арван гурван хүлгийн дуун. 1987. С. 140].  
Восхитительно, что вместо порицания и при-

тупления молодых следует всячески поощрять и 
поддерживать.

5. Монголы с давних времен предпочитали ум 
и знания, они считают, что гнев является самым 
большим препятствием, он разрушает здоровый 
и светлый ум, так как  в песнях воспевают ум и 
знания, порицают гнев. 

В дурбетской народной песне “Соловый конь с 
сэтэром*” (Сэтэрт баахан шарга)  поётся так: 

Монгольской юрта
Лучшими деревьями делается.
Уважение человека глупца
Лучшими умами творится.
Малой юрты сборка
Лучшими подпорками делается.
Уход за младшим да беспомощным
Лучшими умами творится 
[Ут сайхан күрэн. 2005. С. 28]. В ней воспева-

ются ум и знания.
В захчинской народной песне “Буланый с чёр-

ными гривами” (Хар дэлтэй халиун) порицается 
гнев: 

Буланый с чёрными гривами 
Вслед за дорогой едет.
Коварной и чёрной душе
Чужд глупости гнев.
Буланый с белыми гривами
Вслед за арканом.
Чистосердечной душе 
Чужд глупости  гнев.
... Ум меткий да мудрый
Портится гневом глупца.
...Душе двух любимых
Души неустойчивость чужда 
[Арван гурван хүлгийн дуун. 1987. С. 243].  
Дурбетская народная песня “Высокие деревья 

северного склона” (Арын өндөр мод) учит тому, 
что гнев и ярость имеют негативные последствия 
для души и мысли человека:

Солнце восходящее 
Темные тучи закрывают.
... Ум меткий да мудрый
Портится гневом глупым.
Цветы тонкие да красивые
Осенняя прохлада пожелтит.
... Ум меткий да мудрый
Портится гневом глупым.  
Река большая тиха в русле
Высокомерие себя мучит.
Горы большие тепло вообще
Шутничество себя мучит. 
[Арван гурван хүлгийн дуун. 1987. С. 112]. 

Тут показывали, что высокомерие и притворство 
принесут вред самому себе.

6. В монгольских народных песнях всегда учили 
следовать словам – поучениям родителей с малых лет, 
не выражать свои мысли и слова чуждым людям.   В 
частности, в захчинской народной песне “Смирный 
мухортый конь” (Номхон халтар морь):  



154 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Смирный мухортый конь
Следет за недоуздком.
В малолетнем возрасте
Следуют за другими.
Учат да советуют
Отец и мать,
Своя земля под влиянием,
Не забудьте избалованность.
Земля чужая сильна, 
В мышиных норах спотыкается,
Хоть многие смотрят
Любящих совсем мало,
Малолетнего коня берегите,
Слов истинных проверьте,
Сумеете ухаживать за родителями,
Все равно, как дочка-прицесса. 
[Арван гурван хүлгийн дуун. 1987. С. 221].
В песне “Кряж горы Гэмбэл” (Гэмбэл уулын 

шил):
На кряже горы Гэмбэл
С сухими сучьями ущелье.
Для наивных малых лет
Мать да отец – опора.
В скалистых местах
Вороного не держите.
Коварному человеку
Слова не скажите.
...Чужому человеку 
Слова не скажите 
[Ут сайхан күрэн. 2005. С. 14]. Учат, что в 

младенстве лучше  следовать словам-поучениям 
родителей, среди людей оценивать свои слова и 
действия. А в  песне “Водный желтый бамбук” 
(Шагшаг шар хулс) так учат молодых предпочитать 
учения предков:

Водный желтый бамбук –
Через него не видно ничего.
С тобой, лучшей из лучших,
Нет и времени никакого. 
Развевающую кровлю
Закрепляют и веревкой.
Сердце колеблющееся 
Закрепляют предков словами.
Войлочную кровлю
Старой веревкой закрепляют.
Сердце сомневающееся 
Словами старцев наставляют 
[Арван гурван хүлгийн дуун.1987. С. 119].
В баитской народной песне “Вершина горы 

Хаан” (Хаан уулын орой):
На вершине горы Хаан
Поднимается фимиама дым.
В яшмовом соборе большом
Горят лампады свет.
...Ученик ламы опытного, 
Достигнув восьмилетнего возраста,
Постигнув глубь знаний,

Получит мудреца звание.
Министра лучшего дети,
Достигнув девятилетнего возраста,
Узнав законы сложные,
Получат мудреца звание.
...Спине льва сильного 
Не соответствует и седло.
Человеку-глупцу 
Не соответствуют наставления.
В овраге кривом
Важен солнца свет.
Тому с глупым умом 
Наставление не идет. 
[Баитская народная песня.1993. С. 16]. Человек 

предолевает определенные испытания и достигает 
цели, так что  эта песня учит тому, чтоб не бояться 
всяких трудностей.

В песнях, рассмотренных нами в качестве при-
меров, отражены следующие принципы народной 
педагогики. В частности: 

1. Принцип предпочитания с малых лет госу-
дарственного порядка в песнях “Хангайский седой 
конь”, “Водный желтый бамбук” и др.

2. Принцип милосердия, гуманизма и скром-
ности – в песнях “Забарабанят уши”, “Как не 
стыдно, Донгоо”, “Хворост” и др. 

3. Принцип предпочтения труда -  “Назовут 
лентяем” и др.

4. Принцип предпочитания авторитета в песне 
“Песня-учения”

5. Принцип отсутствия единого рецепта или 
правила воспитания человека – в песнях “Смирный 
мухортый конь”, “Гнедой мой конь”, “Маленький 
мой гнедой”, “Тонкий буланый олень” дуунуудад

6. Принцип предпочитания знаний и ума – в 
песнях “Соловый с черными гривами”, “Высо-
кие деревья северного склона”, “Вершина горы 
Хаан”, “Соловый конь с сэтэром” и др. 

Наконец, нам хочется сказать, что нашими ис-
следованиями подтверждается, что монгольские 
народные песни являются одними из значимых 
наследий передачи будущему поколению знаний, 
понятий и принципов народной педагогики. 

Список литературы:
Арван гурван хулгийн дуун. Составитель Ж.Цолоо. 

УБ., 1987.
Баяд ардын дуу. Редактор Д. Монхоо. Улаангом., 

1993.
Сухээ Ш. Монгол ардын сурган хүмүүжүүлэх зүйн 

уламжлал, дэвшлийн зарим асуудал. УБ., 1988.
Ундур заагийн шил. Составитель Д. Нурдээ. УБ., 

1995.
Ут сайхан күрэн. Дурбет ардын уртын дууны эм-

хтгэл. 2005. Составитель И. Ганболд. УБ., 2005.
Эрвээхэй мунгун товч.  Редактор Д. Пагма. Ховд., 

1993.
Эрдэнэ Очир Г. Хунээр хун хийх Монгол ухааны 

сурвалж. УБ., 1991.



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 155

З. С. Патачакова 

Жизненный и творческий путь  Ивана 
Матвеевича Штыгашева на уроках 

хакасского языка и литературы

В статье показано как через личность  
И. М. Штыгашева осуществляется патриоти-
ческое  воспитание на уроках хакасского языка и 
литературы. Для этого используются конкрет-
ные примеры жизненного подвига просветителя, 
миссионера, писателя И. М. Штыгашева.

Z. I. Patachakova

Life and creative journey of scholar Ivan 
Matveevich Shtygashev at lessons of the 

Khakass language and literature

In the article it is shown how with the help of 
I. M. Shtygashev’s personality patriotic upbringing 
was performed at lessons of the Khakass language 
and literature. Specific examples of a life feat of the 
enlightener, missionary, writer I.M. Shtygashev are 
used for this purpose.

Имя просветителя, писателя, лингвиста и этно-
графа Ивана Матвеевича Штыгашева славит нашу 
малую Родину, является гордостью Таштыпской 
земли. Наш знаменитый земляк оставил огромное 
культурное и духовное наследие в истории трех 
народов. Для современного поколения он является 
образцом укрепления межнациональных связей 
между шорцами, хакасами и алтайцами, формиро-
вания у них духовных православных ценностей и 
литературных языков.

На уроках хакасского языка и хакасской лите-
ратуры при изучении жизненного и творческого 
пути И. М. Штыгашева рекомендую пользоваться 
автобиографическими произведениями писателя: 
«Записки алтайца о его путешествии в Киев, Мо-
скву и ее окрестности» (1884 г.) и «О поступлении 
в училище и продолжении учебы шорца (алтайца) 
Ивана Матвеевича Штыгашева» (1885 г.). При под-
готовке домашних сообщений учащимся можно 
предложить такие темы: детство, учебные годы, 
просветительская работа, учительская работа и 
писательская работа. В рассказе о детстве писателя 
учащихся необходимо знакомить с традициями ха-
касского народа о воспитании ребенка. Ключевыми 
словами, понятиями должны быть слова «семья», 
«уважение к родителям». Большое внимание нуж-
но обратить на внутрисемейные отношения: млад-
ший сын был обязан ухаживать за престарелыми 
родителями, старший брат – помогать младшим. 

Таким примером является брат Ивана Матвееви-
ча – Самсон. Огромное желание учиться и тяга к 
знаниям знаменитого просветителя вызвали него-
дование его  дальних и близких родственников и 
знакомых. Несмотря на трудности, болезнь, нужно 
отдать должное матери Ивана Матвеевича, так как 
она в такое нелегкое время для семьи отпускает 
сына учиться.

Также нужно напомнить учащимся, что Иван 
Матвеевич Штыгашев наравне  с такими великими 
учеными, как М. В. Ломоносов и первый хакасский 
ученый Н. Ф. Катанов, прошел трудный путь к 
учению. Вызывает восхищение и гордость то, что 
Иван Матвеевич за 8 лет в совершенстве освоил 
русский язык, а также внес большой вклад в раз-
витие тюркских языков. Хорошей мотивацией для 
сегодняшних учащихся может стать пример того, 
что еще будучи студентом Казанской учительской 
семинарии он обратил на себя внимание при-
лежностью к учебе, пытливостью, стремлению к 
знаниям. Познавательное путешествие по истори-
ческим местам России было наградой для студента 
от  преподавателей и директора семинарии.

В 2013 г.  в школах введен новый предмет: 
основы религиозных культур и светской этики. 
Преподавая этот предмет, осознается, как трудно 
было просветителю Ивану Матвеевичу в те тя-
желые времена  обратить  в православную веру 
местное население. Перевод Библейских текстов 
на любой язык служит мощным импульсом для 
национального, культурного и духовного возрож-
дения народа – носителя этого языка, ведь слово 
на родном языке легче проникает в сердце. Это 
прекрасно понимал и миссионер И. М. Штыга-
шев.  Можно предложить учащимся перевести 
небольшой отрывок из Библии, чтобы они могли 
убедиться сами, какая это трудная работа.

Как писатель, Иван Матвеевич Штыгашев 
использовал в своем творчестве популярные  в 
то время жанрами литературы: эпистолярный 
и записки путешественника. Учащиеся могут 
проанализировать богатство и образность языка 
произведений писателя. Он высек на камне сти-
хи, посвященные другу Моисею-оче. Это можно 
сравнить с надписями на камнях, что оставляли 
древние богатыри на курганах своим потомкам. 
Повесть «О поступлении в училище и продол-
жении учебы шорца (алтайца) Ивана Матвеевича 
Штыгашева»  можно считать учебником духовного 
развития для юношества.

Любовью к родине, патриотизмом пронизан 
весь жизненный путь И. М. Штыгашева. Как он 
любил свой народ, свою землю, что, увидев Мо-

ИСТОРИЧЕСКОЕ    КРАЕВЕДЕНИЕ



156 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

скву, священные места, имея возможность быть 
священником в Богоявленском соборе, рваться 
душой туда, где снег, тайга. На примере великого 
патриота прививать любовь к родине на уроках 
родного языка и литературы нужно обязательно.

И. М. Штыгашев прожил очень короткую 
жизнь. Но вся его жизнь – это путь не только 
священнослужителя, но и ученого, и писателя, и 
учителя.  Мы гордимся нашим  знаменитым зем-
ляком, будем продолжать изучать его жизненный 
и творческий путь на уроках хакасского языка и 
хакасской литературы.

О. Г. Кайдаракова 

Иоанн Матвеевич Штыгашев – достойный 
сын хакасского народа

В статье описывается путешествие И. М. Шты-
гашева в Урянхайский край в 1913 г. В ней раскрыва-
ется не только миссионерская деятельность свя-
щенника. И. М. Штыгашев показан как прекрасный 
этнограф, который точно передал быт, нравы, 
вероисповедание тувинцев в начале XX в.

O. G. Kaidarakova

John Matveevich Shtygashev is a worthy son 
of the Khakass people

In the article J.M. Shtygashev’s trip to the 
Uryankhai Region in 1913 is described. It covers 
not only missionary activities of the priest. J.M. 
Shtygashev is shown as a great ethnographer, who 
accurately reproduced household, morals, confession 
of the Tuvinians in the early XXth century.

Нет, не забыто священника имя,
Рода Штыгашевых был Иоанн,
Труд его помнят потомки доныне,
Помнят священника Матура сан.
			   Анатолий  Воробьев
Миссионер, просветитель, писатель, этнограф, 

лингвист, учитель Иван Матвеевич Штыгашев за 
годы своей миссионерской деятельности обратил 
в христианскую веру около девятисот человек. Из 
духовного наследия миссионера нам известны во-
семь опубликованных работ: «Письмо священника 
Иоанна Штыгашева от 9 августа 1893 год», «Из 
жизни Алтайской Миссии», «Штыгашев Иоанн, 
священник», «Записки кондомского миссионерско-
го священника И. Штыгашева за 1894 год», «Запи-
ски миссионера Кондомского отделения Алтайской 
Миссии священника Иоанна Штыгашева за 1895 
год», «Поступление в училище и продолжение 
учения шорца (алтайца) Ивана Матвеевича Шты-
гашева 1884 год, декабрь», «Путешествие алтайца 
в Киев, Москву и ее окрестности 1884 год, сен-

тябрь» и «Штыгашев И. М.  Поездка Матурского 
священника в Урянхайский край в 1913 году». Иван 
Матвеевич открыл несколько школ, где обучение 
велось на шорском языке.  Матурский церковный 
приход был создан в 1905 г. и тесно связан с лич-
ностью отца Иоанна Штыгашева, при нем  была 
построена и открыта церковно-приходская школа 
в Матуре и школа грамоты в Тлачике, женский 
монастырь во имя Иверской Божьей матери и храм 
Святой Живоначальной Троицы. Отец Иоанн был 
награжден священным Синодом орденом «Свя-
той Анны», имел благословления и Ставленые 
грамоты. Епископом Макарием был награжден 
набедренником и скуфьей. 

После революции  имя Иоанна Штыгашева 
оказалось на долгие годы забыто. Впервые о нем 
современный читатель узнал из книги «Из духов-
ного наследия алтайских миссионеров», изданной 
в 1989 г. в Новосибирске. Там были названы имена 
самых выдающихся миссионеров Алтайской мис-
сии и среди них  Иоанн Штыгашев. Тем самым, 
наряду с другими забытыми именами наших 
предтечей, было положено начало возвращению в 
литературу и культуру после длительного периода 
забвения, полного художественного небытия име-
ни и творчества И. М. Штыгашева. 

Хотелось бы обратить внимание на путевые за-
писки об истории и этнографии И. М. Штыгашева. 
Труд миссионера Иоанна Штыгашева «Поездка 
Матурского священника в Урянхайский край в 
1913 году» был помещен как приложение к отчету 
Алтайской духовной миссии за 1914 г. Это целое 
исследование, охватившее широкий круг вопросов, 
характеризующих историю и состояния  в тот пери-
од Урянхайского края. Историко-этнографический 
труд отца Иоанна является одним из первых в оте-
чественной исторической литературе об Урянхае.

В 1913 г. епископ Иннокентий отправил Иоанна 
с миссионерской целью в Урянхайский край. Путе-
шествие по Урянхаю продолжалось более полутора 
месяцев. И. М. Штыгашев в своей работе подробно 
описывает быт, культуру и нрав урянхайцев (сойо-
тов). Урянхайцы (Урянхай – значит, черные волки, 
потому что этот хищный, неизвестно откуда попав-
ший сюда народ, первоначально ужасно опустошал 
монгольский, тербетский и даже калмыцкий края)  
они жили крайне разбросанно, кочевали летом по 
речкам, а зимой по горам вместе со своими стадами. 
Ведь Урянхай – страна и по количеству народонасе-
ления и по пространству была не маленькой. Аилы 
их от 1 до 4 юрт. Как черневые, так и степные, как 
бедные, так и богатые, чиновники и простые вели 
совершенно один образ жизни, одну юрту и один 
обиход. Питание их было довольно скудное, редко 
у кого мясо, а то один чай с солью и с молоком, 
последнее и то не каждого. Несмотря на это урян-
хайцы физически были очень крепкими, благодаря 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 157

обращению с малолетства с дикими лошадьми и их 
постоянной быстрой езде. 

Сойоты к себе лично принимали знакомого и 
незнакомого, но еще охотнее того посещали про-
езжающих на их остановке. Они были очень лю-
бопытными. Любопытство у них доходило иногда 
до нахальства. Не только везде выглядывали они, 
но непременно везде ощупывали, переворачивали 
все вещи руками. Простые сойоты, напротив, были 
болтливыми, любопытными, способными обма-
нуть и обокрасть кого угодно, ламы же, наоборот, 
были очень сдержанными, молчаливыми и крайне 
уклончивыми. У них, урянхайцев, не было обычая 
ни благодарить, ни прощаться. (Молча, вставали 
и уходили).  Особый интерес вызывает описание 
жилища и быта урянхайских лам. Хозяин сойот-
ской юрты был исполинского росту лама с бритой 
головой, с таковой же головой и старуха его. Их 
юрта была маленькой и грязной, все стены в дыр-
ках. Ветер свободно гулял в юрте. Семья была 
большой. Сидели почти без огня. Вообще сойоты, 
чтобы соблюсти экономию в дровах (слава Богу, их 
сколько угодно было в окружающем лесу), разво-
дили огонь очень маленький, и то когда им надо 
было что-нибудь сварить, а остальное время про-
водили, закутавшись в теплые шубы, и в таком по-
ложении сидели день и ночь. Все домашние работы 
исполняли исключительно жены и дочери, а мужья 
кроме охоты больше ничем не занимались. Мясо 
убитых ими на охоте зверей они там же съедали, а 
домой одни шкуры привозили. 

Урянхайцы действительно ужасно боялись 
покойников и убийства, в виду чего у них никогда 
убийств в то время не было. Стоит обратить вни-
мание на ритуалы погребения у сойотов. Если труп 
покойника съедали волки, то он признавался хоро-
шим человеком. А если труп покойника съедали 
собаки, то его считали худым человеком… Глав-
ные у них пороки были развиты – обирательство, 
воровство, и обман… Сойоты друг друга почти 
никогда из нужды не выручали, а если и выручат, 
то с громадными процентами взыскивал с него. 
Несмотря на строгое запрещение Монгольского 
правительства торговли аракой у урянхайцев, зло 
это не могло искорениться» [Штыгашев. 2006.  
С. 28-38, 44-45]. 

В эту поездку было крещено детей православ-
ных родителей вместе с сойотскими 23 челов. об. 
пола. По дороге были совершены две литургии. Но 
за то домой приехали совершенно с расстроенным 
здоровьем. Ноги не гнулись, пухнули и проч. Рев-
матизм давал себя чувствовать» [Штыгашев. 2006. 
С. 69].  В 1915 г., 13 ноября отец Иоанн скончался. 
Если сопоставить даты, то невольно приходишь к 
выводу, что поездка в Урянхайский край оказалась 
очень тяжелой, после посещения современной 
Тувы он прожил всего полгода. 

Путешествие И. М. Штыгашева для нас от-
крывает далекий неизведанный, необычный и 
интересный Урянхайский край с точки зрения 
истории и этнографии.         

Иоанн Матвеевич Штыгашев был замечатель-
ным самородком, человеком острого пытливого 
ума, глубокой внутренней культуры. Его при-
родный талант, помноженный на христианские 
добродетели и образованность, дал добротные 
плоды. Способный публицист и лингвист, он пре-
красно владел шорским, сагайским и алтайскими 
наречиями родного тюркского языка Алтая, а рус-
ский был языком, на котором он писал и творил. 
Таким образом, подвижническая деятельность 
миссионера, просветителя, писателя Отца Ивана 
Штыгашева оставила глубокий след в истории 
Алтая, Шории, и Хакасии. Одним словом, Иоанн 
Матвеевич Штыгашев – достойный сын хакасского 
народа, и мы им гордимся.

Список литературы:
Штыгашев И. М. Поездка Матурского священника 

в Урянхайский край в 1913 году. Абакан, 2006. 72 с.

Б. А. Ултургашева

Судьба монахинь Матурского женского 
монастыря Иверской иконы Божией 

Матери в годы советской власти

В статье показана трагическая судьба мона-
хиней Матурского женского монастыря Иверской 
иконы Божией  Матери с момента его основания 
до их смерти, епископа Амфилохия  (Скворцова), 
который с 1922 г. служил в этом монастыре и 
был расстрелян в 1937 г., а также иеромонаха, 
иконописца Тимофея Шулбаева.   

B. A. Ulturgasheva

Destiny of nuns of Matur Women’s 
Monastery of Iveron Icon of the Mother 
of God during the years of the Soviet 

government

The article shows a tragic destiny of nuns of 
Women’s Monastery of Iveron Icon of the Mother of 
God from the moment of its foundation to their death, 
of bishop Amphilochius (Skvortsov), who had served 
in this monastery since 1922 and in 1937 was shot, 
and also of a hieromonch, iconographer Timotheus 
Shulbaev.

История Матурского прихода тесно связана 
с именем  видного деятеля Алтайской духовной 
миссии Иоанна Штыгашева. Матурская церковь 
была построена в 1905 г. Для ее освещения при-
был епископ Макарий – глава Алтайской духовной 



158 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

миссии. Здесь впервые прошло богослужение на 
родном языке (шорском), которое провел Иоанн 
Штыгашев. К 1915 г. прихожан исчислялось около 
3 тысяч человек. В состав прихода входил  жен-
ский монастырь во имя Иверской иконы Божией 
Матери, история которого связана со священнос-
лужителем Амфилохием.

Декретом СНК от 23 февраля 1918 г. «Об от-
делении церкви от государства и школы от церкви» 
церковные приходы должны подписывать договор 
с представителями районного Совета рабочих и 
солдатских депутатов о сохранности церковного 
имущества (икон, книг, церковной утвари), уплаты 
текущих расходов, не заниматься продажей книг,  
не проводить политических мероприятий.

В 1922 г. по всей стране, несмотря на эти дого-
воры, церковные ценности подвергались изъятию. 
Священники стали выражать свое несогласие с  
предложением об обязательном поминании вла-
стей в церкви. В конце 1920-х – начале 1930-х гг. 
церкви повсеместно закрывались. Священников 
власти обвиняли в антисоветской деятельности и 
подвергали репрессиям.

В 1926 г. одним из первых прекратил свое 
существование  женский монастырь. Монастырь 
находился в 7 км от с.  Матур, был основан в 1911 г. 
Место для монастыря было выбрано иеромонахом 
Тимофеем Шулбаевым. Сейчас это место называют 
Монастырский лог. 

В монастыре проживало и трудилось шесть 
монахинь. По останкам построек можно предполо-
жить, что здесь была даже мельница. У монастыря 
была пасека и маслобойня. Иеромонах Тимофей 
Шулбаев создавал иконы. В доме племянницы 
сестер Амзараковых, Дарины Ивановны Канзы-
чаковой (д. Анчул), на стене висит крест (надпись 
на кресте «Тимофей Шулбаев»). По словам про-
тоиерея Александра Горбатова (настоятеля храма 
Серафима Саровского в городе Абакане), этот крест 
должен находиться в алтаре.

В этом же 1926 г. три монахини и одна по-
слушница переехали в д. Анчул Таштыпского 
района (с. Анжуль в советское время) и образовали 
монастырскую общину. Звали их Варвара Цивиле-
ва, в монашестве Варсанофия (1901-1983),  Вера 
Амзаракова, в монашестве Вриена (1894 -1979),  
Варвара Амзаракова, в монашестве Варфоломея 
(1901 – 1984), послушница Евдокия Тюмерекова 
(Евстолия). Жили они на левом берегу р. Таштып, 
в доме отца послушницы Евстолии. Останки дома 
еще сохранились.

Сестры Амзараковы ушли в монашество в воз-
расте 16-17 лет. Значительное  время проводили 
в молитвах (по словам их племянницы Галины 
Ивановны Чульжановой 1969 года рождения, про-
живает в д. В. Таштып, учитель начальных классов, 
имеет 6 детей).

 Глубокий след в истории монастырей (Матур-
ского и Анжульского) оставило пребывание в них 
одного из наиболее известных священнослужите-
лей того времени – Амфилохия. В течение  трех 
лет с 1928 по 1931 гг. он возглавлял Анжульскую 
монастырскую общину.

Амфилохий, в миру Александр Яковлевич 
Скворцов (1885-1937), в 1910 г. окончил Казан-
скую духовную академию со степенью кандидата 
богословия и был оставлен в ней в звании доцен-
та. Гонения на служителей церкви заставили его 
уехать в Сибирь (Успенский мужской монастырь 
под Красноярском). В 1922 г. он ушел в Матурский 
монастырь. В 1923 и 1924 гг. подвергался арестам. 
В 1926 г. Амфилохий был арестован и на 3 года 
заключен в Соловецкий концлагерь, а монахини 
вынуждены были покинуть монастырь. После 
освобождения власти запретили ему возвращать-
ся в Красноярск, и в июле 1928 г. он прибыл в  
с. Анжуль. Владыка хорошо знал монахинь, когда 
служил иеромонахом в Матурском монастыре, и 
считал их своими духовными детьми.

Жил монастырь строго по уставу. Амфилохий 
проводил время в молитве, вел с монахинями бесе-
ды на религиозные темы. У монастыря было свое 
небольшое хозяйство: пасека из четырех ульев, две 
лошади, корова. Также выращивали картофель, 
засевали пшеницу, шили и продавали варежки и 
одеяла и собирали бадан (лекарственная трава).

Варвару  Цивилеву местное население звали 
«хазах пище» (русская тетя). «Пище» на хакасском 
языке означает родной, близкий человек. В доме 
было много церковных книг, иконы. Икона Иоан-
на Крестителя была привезена из г. Красноярска 
Варсонофией на пароходе. Варфоломея была очень 
строгой, читала много молитв на церковнославян-
ском языке. Спала посредине  избы, как «солдат», 
говорили о ней племянницы. Вриена была более 
общительной и даже племянницы могли с ней 
спать в одной постели. Соблюдали посты. В рацио-
не питания не было ни мяса, ни рыбы. Хлеб пекли 
сами, местную торговую лавку посещали очень 
редко. Вриена крестила местных ребятишек. 

Одной из последних крещеных Вриеной в 1931 г. 
была девочка – Стюра (Анастасия Прокопьевна) 
Тюмерекова, ныне проживает в д. Анчул. Ана-
стасия Прокопьевна очень хорошо помнит, как ее 
крестили, воду для крещении брали из родника под 
горой (источником до сих пор пользуются местные 
жители – берут воду на крещение).

В 1931 г. епископа Амфилохия арестовали и за-
ключили в Минусинскую исправительно-трудовую 
колонию, вслед за ним и других монахинь, за отказ 
выехать в тайгу на лесозаготовки. Варваре Цивиле-
вой удалось остаться на свободе, так как она была 
в отъезде. Амфилохия приговорили к пяти годам 
лишения свободы и отправили в ссылку в Мари-



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 159

инск и далее другие лагеря Сибири на лесоповал 
и угольные шахты. 

В 1937 г. окончился срок его заключения,  но 
желанная свобода не пришла. Решением  тройки 
УНКВД по Западно-Сибирскому краю 1 октября 
1937 г. епископ Амфилохий  был  расстрелян. По 
словам А. П. Тюмерековой, сестры Амзараковы 
отбывали срок в тюрьме города Магадана. Вар-
фоломея работала в тюремной кухне, а Вриена в 
тюремной прачке. 

Вернулись из ссылки сестры Амзараковы в г. 
Абакан, где их встретила Ирина Николаевна Ку-
жакова (1932-2003), их племянница, дочь третьей 
сестры Марии Амзараковой. В то время Ирина Ни-
колаевна работала в гостинице «Абакан» вместе со 
своей землячкой Маней. Жили они на Ташебинской 
улице в г. Абакане, в маленьком домике, спали на 
полу. Домик этот принадлежал их бывшему одно-
сельчанину глубоко верующему Тихону.

Анастасия ПрокопьевнаТюмерекова в то время 
жила в г. Абакане в доме Кузьмы Михайловича  Па-
тачакова (родом из Аскизского района, с. им. Карла 
Маркса, ныне аал Политов) в качестве няни его 
троих детей. К. М.  Патачаков в это время учился в 
Москве, а его супруга Дарья Федоровна Патачакова 
работала в ХакНИИЯЛИ. В свободное время при-
ходила на Ташебинскую улицу и слушала чтение 
молитв и училась сама читать (это был в 1953 г.). 
Собрав средства, монахини купили дом на улице 
Хлебная д. 52 (после отъезда монахинь в д. В. Таш-
тып дом достался племяннице Цивилевой). 

Ирина Николаевна была очень красивой, 
имела поклонника – офицера, но их совместная 
жизнь не сложилась, и она посвятила свою жизнь 
уходу за уже немолодыми монахинями, сестрами 
ее матери.

В конце 1950-х гг. Ирина Николаевна перевезла 
монахинь в деревню В. Таштып (жили на 5-ой ули-
це, дом в настоящее время не сохранился), устрои-
лась на работу в Анжульскую школу техничкой. На 
работу ходила пешком (2 километра). В 1960 г. они 
переехали в с. Анжуль, в дом, который построили 
родители Галины Ивановны Чульжановой (ул. Со-
ветская, д. 2). Варвара Цивилева, вскоре по приезду, 
заболела и слегла. Сестры Амзараковы и Ирина 
Николаевна держали небольшое хозяйство  (корову, 
кур), сами заготавливали сено для коровки на зиму. В 
Анжуле местные жители Ирину Николаевну Кужа-
кову звали «Ириша пище». С местным населением 
они особо не контактировали, но, если односельчане 
заходили в дом, были приветливы. В данное время 
в этом доме проживает молодая семья Шулбае-
вых, которые любезно предоставили возможность 
осмотреть дом и, самое главное, предоставили со-
хранившиеся в доме фото Варвары  Амзараковой 
и священника Амфилохия (сами молодые не знали 
этих людей, но фотографии бережно сохранили). 

Фотография епископа Амфилохия в деревянной 
рамке (2 штуки), а вот фотопортрет Варфоломеи 
выполнен на жестяной основе и, видимо, был при-
готовлен Ириной Николаевной для памятника. По 
словам племянницы, фото не разрешил прикрутить 
к кресту Иосиф Гаврилович Шулбаев (старший сын 
Марии Амзараковой, племянник монахинь).

На левом берегу р. Таштып, на горе находятся 
могилы монахинь и послушницы Евстолии Тюме-
рековой. Ограда шириной четыре метра и длиной 
восемь. Кресты окрашены в синий цвет, масляной 
краской. Даты рождения и смерти указаны только 
у двух монахинь (сестер Амзараковых). По словам 
местных жителей, монахини сами выбрали место 
для их погребения и даже сами освятили. После 
продолжительной болезни скончалась Варсанофия 
(Варвара Цивилева), потом Вриена, Варфоломея. 
Послушница Евстолия к концу своей жизни стала 
абсолютно беспомощной, и за ней присматривали 
ее родственники. Пенсии по старости ни монахини, 
ни послушница не получали.

Судьба иеромонаха Тимофея Шулбаева сложи-
лась трагично. Жил он недалеко от деревни Хызыл-
суг, под горой вырыл себе келию. Был женат, 
звали жену Чода (родом была из Горного Алтая). 
Прожил он с ней недолго, детей не было. Когда 
жена очень сильно заболела, Тимофей Шулбаев 
отвез ее на родину. По словам местных жителей, 
иероманах Шулбаев и его супружница были очень 
высокого роста, красивы, если он ехал на коне, то 
похож был на царя Николая I. Власти несколько раз 
устраивали на Шулбаева облаву, и каждый раз ему 
удавалось скрыться, пока один из жителей деревни 
не втерся к нему в доверие и сдал властям. 

Арест Тимофея Шулбаева был очень жестокий. 
Его сковали в цепи по ногам и рукам, цепи на руках 
он порвал, тогда его привязали к лошади и увели. 
Через короткое время ему удалось сбежать. По-
стоянные преследования вынудили его пуститься 
в странствия. Взяв с собой тяжелый, железный 
посох, он ушел из родной деревни. В местах, где 
он останавливался, оставлял надпись «Иеромонах 
Шулбаев». В 1945 г.  вблизи города Екатеринбург 
(Свердловск), на скале (Уральские горы) такую 
надпись увидел земляк Тимофея Шулбаева, когда 
возвращался с фронта.

По рассказу Галины Ивановны Чульжановой, 
Варфоломея очень ждала приезда Амфилохия из 
ссылки.  Варфоломея часто задавала ей один и тот 
же вопрос: «Когда отче приедет?». Маленькая Галя 
в ответ говорила то весной, то осенью. В это время 
Амфилохия в живых уже не было. 

И. Н. Кужакова умерла в д. Анчул, в 2003 г., 
похоронена рядом со своими родителями.

В настоящее время в г. Ачинске проживает 
Иосиф Гаврилович Шулбаев, который имел воз-
можность личного общения с монахинями.  Своим 



160 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

племянницам он привез фотографию Амфилохия и 
сказал, чтобы они поставили фото рядом с иконами 
(фото черно-белое, размером 10 на 15 см).

О судьбе священника Алексея I,  матери Марфы 
и монашки Тони поведала Евдокия Николаевна 
Сыргашева, 1932 года рождения, ныне проживает в 
г. Абакане. Родилась она в деревне между с. Матур 
и д. Анчул под названием Тлачик (на месте этой 
деревни сейчас стоит один дом). Деревня Тлачик в 
начале 1940-х гг. была многолюдной, делилась на 
две части, с одной стороны жило русскоязычное 
население, с другой стороны Шулбаевы, которые 
делись на два рода.

Когда перестал существовать Матурский мо-
настырь, священник Алексей I и две монахини 
скрывались в Матуре, а в 1934 г. перебрались в  
д. Тлачик, в дом семьи Николая Даниловича Шул-
баева (отец Сыргашевой Е. Н.).Все трое были 
русскоязычными. За пять лет они овладели хакас-
ской разговорной речью. Скрывались они с 1934 
по 1938 гг. Хозяйке дома помогали ухаживать за 
детьми, учили их читать и писать, готовили на зиму 
конопляное масло «паспах» (ведро масла на зиму), 
также из конопли готовили пеньку. Священник 
Алексей I изготавливал из меди украшения для 
седел, уздечек и хомутов. Представители советской 
власти часто посещали деревню и спрашивали,  
нет ли в деревне «чужих»? Даже малолетних детей 
научили не выдавать «чужих».

В 1938 г. 17 июня по просьбе Алексея I Нико-
лай Данилович Шулбаев увез их в  Минусинск, 
оттуда на плотах хотели перебраться в г. Красно-
ярск. Алексей I тут же был арестован властями, 
помещен в Минусинскую исправительно-трудовую 
колонию, а позднее расстрелян, монашки сосланы. 
Хоронили священников и монашек в сосновом 
бору недалеко от города. Чтобы их память не чтили, 
власти приказали землю сровнять и пустить скот. 
Евдокию Николаевну монашки обучили чтению,  
и Алексей I оставил ей свои книги и подарил две 
иконы Николая Угодника и  Девы Марии. 

Колокол для Матурского монастыря был при-
везен Алексеем I из Иерусалима. Деньги для коло-
кола выделил отец Алексея I. Встречали колокол на 
станции Усть-Таштып  отец Евдокии Николаевны 
Шулбаев Николай Данилович и отец Владимира 
Николаевича Штыгашева, ныне Председателя 
Верховного Совета Республики Хакасия, Николай 
Григорьевич Штыгашев.

Также Евдокия Николаевна помнит, как прохо-
дил самый главный праздник православных – Пасха. 
В этот день вся деревня ходила к священному месту, 
где был установлен высокий, деревянный крест. 
Зажигали там свечи и служили молебен. К этому 
кресту приходили и сосланные литовцы, многие 
из них жили в с. Матур и работали в леспромхозе. 
Вокруг креста было много маленьких и красивых 

икон,  крест литовцы подвязывали красиво выши-
тыми полотенцами. Последний раз посещала место 
молебна Евдокия Николаевна в 1978 г. В настоящее 
время это место безлюдно. Основание креста сгни-
ло, и его переставили рядом с кельей Амфилохия. 
Место расположения кельи сохранилось до наших 
дней на горе  Шахты в с. Анчул. 

Экспедиция православных следопытов, учени-
ков Православной гимназии им. Свт. Иннокентия 
Московского (г. Абакан), в 2016 г. предприняла 
попытку обнаружить место нахождения кельи и 
креста Амфилохия, места, где он проводил богос-
лужения совместно с монахинями, проживавшими 
в с. Анжуль. В ходе экспедиции удалось не только 
найти сам крест, вырезанный из лиственницы 
собственноручно Амфилохием, но  и обнаружить 
остатки его кельи, поилку для животных, которую 
он установил недалеко от этого места. Участники 
экспедиции опросили местных жителей с. Анчул 
и В. Таштып, которые еще помнят, как проводи-
лись молебны на горе, как они, будучи детьми, 
вместе со своими бабушками обязательно ходили 
к Кресту Амфилохия на празднование Пасхи, 
праздника, считавшегося главным православным 
праздником с. Анчул.

Список литературы:
Гладышевский А. Н. К истории христианства в 

Хакасии. Абакан: типография ООО «Фирма «Март», 
2004. 136 с.

Штыгашев И. М. Поездка Матурского священника 
в Урянхайский край в 1913 году. Абакан: УПП «Хака-
сия». 2006. 72 с.

Е. М.  Нагайцев 

 Смелые люди матурцы

В статье показана история семьи Савелия 
Федоровича Казанцева, староообрядца, который 
из центральной России переселился в Сибирь, в 
Матур. Раскрывается быт, занятия семьи в пер-
вой половине ХХ в. Приводится небольшой экскурс 
в историю образования с. Матур, его заселения 
прибывшими сюда шорцами.

Ye. M. Nagaitsev

The «Brave» people Maturs

The article shows a story of the family of an old 
believer, Savely Fyodorovich Kazantsev, who moved 
from central Russia to Siberia, to Matur. The family’s 
household, daily routine in the first half of the XXth 
century is covered. There is a small retrospective 
journey into the history of education of village Matur, 
its settling by the Shors arrived here.

 Первые люди на матурской земле поселились 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 161

ещё в древности, о чём свидетельствуют арте-
факты – керамические сосуды, найденные детьми 
по улице Чазал с. Матур: кремневый и железный 
трёхлопастные наконечники стрел.

Интересную историю хранит село Матур. 
Теперь трудно и представить матурский край два 
века назад:  первозданную нетронутую челове-
ком природу. Поймы рек Кулява, Матур, Магаза, 
окрестные горы были покрыты вечнозелёными 
светлыми сосновыми лесами, изобилующими 
зверем, боровой дичью, пушниной. Реки были 
гораздо полноводнее, а рыба – хариус, ленок, 
таймень – водилась в изобилии.

И в этот благословенный уголок  в  1825 г. 
прибыл из Горной Шории улуса Тагдагы-Аал 
охотник-шорец Тазлам Штыгашев. В живописном 
месте на берегу реки Кулява у устья ручья Кульчик 
соорудил первое жилище – балаган из колотых 
досок, крытых дёрном. Позже выстроил из брё-
вен небольшую четырёхстенную избушку. Обжив 
новое место, Тазлам побывал на родине, рассказал 
о своём заветном уголке. Вскоре к Тазламу стали 
переезжать из Шории его соседи по улусу Тартыга-
шевы. Среди соснового леса на берегах Кулявы, в 
окрестных логах застучали топоры, стали строится 
избушки, зашумели голоса. Места хватало всем. 
Охотник по имени Андран поселился в логу ниже 
по течению Кулявы и это место стали называть 
Андрагол (Лог, где поселился Андран). Сейчас 
это улица Андрагол. В нескольких километрах 
ещё ниже в логу поставил избу охотник Койша 
и сейчас этот лог  зовётся Корешкол. Охотники 
селились обособленно. Несколько позже сюда 
стали приезжать уже мрасинские шорцы с реки 
Мрассу Кызынгашевы, Шултрековы, Кужаковы, 
Токпешевы, Якушевы и Майнашевы. Поселились 
они на правом берегу реки Матур. Вот так и воз-
никли два Матура – Верхний и Нижний. Само 
слово «Матур» с тюрского языка переводиться 
«смелый». Все приезжие сюда шорцы занимались 
охотой, промышляли добычей пушнины, рыбной 
ловлей, орешничали, собирали ягоды, выращивали 
ячмень на талган. Для приготовления крупы ис-
пользовали ручные мельницы. Печи в избах делали 
глинобитными, жилища освещались лучинами 
(Хакасия. 1998. 13 января).

В двадцатых годах ХХ в. в  Матур стали при-
езжать русские переселенцы. Это было связанно с 
открытием здесь в 1925 г. лесозаготовок. В 1928 г. 
был  создан лесозаготовительный пункт. Стали  
создаваться колхозы. Среди русских переселенцев, 
осевших в Матуре, была и семья Савелия Фёдоро-
вича Казанцева.

КАЗАНЦЕВЫ
Семья Савелия Фёдоровича Казанцева, как и 

многие старообрядцы, спасаясь от преследования 
правительства, покинула обжитые места в цен-

тральной России, переселилась в Сибирь. Ехала по 
северному пути. Поселилась в селе Большая Речка 
Троицкого района Алтайского края. Жена Савелия 
Фёдоровича Татьяна родила ему семерых детей: 
Павла, Ивана, Григория, Степаниду, Устинью, 
Анисью, Евстафия. Когда младшему сыну Стане 
было полтора года, случилось несчастье: при родах 
восьмого ребёнка мать Татьяна замучилась в родах. 
Не смогла родить, ребёнка разрывали по частям. 

Через некоторое время за Савелия Фёдоровича 
просватали молодую женщину Акулину. Старшие 
дети Савелия Фёдоровича были уже взрослые, а 
младшие ещё крохи. Пожалела Акулина деток: 
«Попадётся какая-нибудь мачеха, плохо им будет». 
Вышла замуж. Ей было двадцать лет, а Савелий 
уже пожилого возраста, с огромной бородой. У 
Казанцевых родились ещё два сына Самсон и 
Ефим, и дочь Матрёна. Когда Казанцевы гуляли 
на этой свадьбе, в доме остались только малые 
дети – играли на палатях. Меж досок палатей была 
продета верёвка с люлькой, где лежал маленькой 
Евстафий. С палатей  сверху упал кусочек извести, 
засорил глазик ребёнка. Ребёнок плакал, закаты-
вался, но  взрослых не было – гуляли на свадьбе. 
Когда пришли, было уже поздно – глаз вытек. Так 
и остался Евстафий одноглазым.

В Первую Мировую войну старшие сыновья 
Савелия Фёдоровича служили в армии  солдатами. 
Евстафий остался за старшего и на него легла вся 
тяжесть ведения хозяйства. Савелий Фёдорович 
был уже в годах, за скотом ухаживал Евстафий. 
Случилось, одна лошадь чуть до смерти не зашибла 
Евстафия, на потниках отходили.

Пришли братья с войны – герои. Иван Саве-
льевич – полный Георгиевский кавалер, командир 
пулемётного взвода, старший унтер-офицер, де-
путат полкового комитета солдатских депутатов 
Южного фронта. Сын Гриша погиб на фронте. 
Начали братья хозяйство делить, кому какую ло-
шадь, корову. Савелий Фёдорович лежал на печи, 
слушал разговор старших сыновей, как хозяйство 
поделили, а Евстафию ничего не досталось. Тогда 
отец поднимается и говорит: «Обидно мне вас 
слушать, обделили Станю, а ему ещё обиднее. Вы 
в солдатах были, а Станя хозяйничал, всё хозяй-
ство тянул, помогал мне». Устыдил сыновей, тогда 
хозяйство поделили поровну. Григорий погиб, но 
его вдову не обделили – коня и корову дали, как и 
всем. Она потом вышла замуж и уехала. Подраста-
ли младшие дети – Самсон и Ефим, и им выделили 
своё хозяйство. Павлу достался Рыжка – горячий 
жеребец, Ивану – конь Карька, Евстафию – конь 
Воронко, очень сильный, выносливый жеребец, 
Ефиму – Ворончик.

   Пришла пора Евстафию жениться. Посватал-
ся к Ирине Яковлевне Просековой, поженились. 
Ирина пришла в большую семью, ладу не было. 



162 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Бывало, невестки ссорились, но отец  Савелий на-
водил порядок в семье. По вероисповеданию Ири-
на была «мирской», а все остальные старообряд-
цы. Савелия уважали в селе, почитали, называли 
только Савелием Фёдоровичем. Жена его Акулина 
так же пользовалась уважением сельчан. Соседки 
ругаются на улице, Акулина выйдет на улицу, 
устыдит баб, те её послушают, угомонятся.

В доме мужа Ирину нарядили, купили, что 
нужно было, валенки скатали новые, купили цвет-
ные кашемировые шали из чистой шерсти, модные 
тогда, шубу справили. Казанцевы были достаточно 
богаты по тем временам. Дом Савелия Фёдоровича 
был двухэтажным, и всё же в доме комнат на всех 
не хватало, поэтому старшие братья Иван и Павел 
с жёнами жили в одной комнате. Молодоженам Ев-
стафию с Ириной выделили отдельную комнату. 

Семья Савелия Фёдоровича Казанцева счи-
талась в селе зажиточной. Было много скота, 
коней, коров, довольно большой по тем временам 
двухэтажный дом. Но и взрослых детей тоже было 
много – шестеро сыновей и четыре дочери.

Евстафий и Ирина после замужества жили в 
доме отца шесть лет. Затем Савелий Фёдорович ре-
шил отделить семьи сыновей. Павел и Иван посе-
лились отдельно раньше, построили себе большие 
дома рядом с отцовским домом. Савелий Фёдоро-
вич разобрал свой двухэтажный дом, себе поставил 
избу, и Евстафию поставили пятистенок напротив 
домов Павла и Ивана. Евстафий Савельевич с же-
ной начали постепенно обживаться. Продали тёлку 
и на вырученные деньги пристроили к дому новые 
сени. От отца достался старый, но очень сильный, 
выносливый конь Воронко, корова. Бывало, другие 
лошади не могут груз в гору вытащить, обращались 
к Евстафию, запрягали Воронка. 

Евстафий Савельевич работал в сельском 
Совете исполнителем – исполнял поручения, 
оповещал население. Дежурил сутками, а то и 
неделями. Один раз находился в сельском Совете, 
в окно увидел, как по дороге идут люди, плачут. 
Вышел на улицу на встречу, видит, гроб несут, 
крест. Хоронили Анастасию, Иринину мать. В то 
время в округе свирепствовала холера, вымирали 
семьями, и, если кто умрёт, хоронили только род-
ственники, соседи боялись присутствовать на по-
хоронах, заразиться. Евстафий замкнул сельский 
Совет, простился с усопшей, похоронили. Пришёл 
домой и говорит жене Ирине: «Не знаю сказать 
как, и не говорить нельзя – мать умерла». Ирина 
заплакала, с ней стало плохо, начались судороги 
– потянуло ноги. Были признаки холеры. Евста-
фий Савельевич жарко истопил баню, нарвал 
крапивы, веники навязал, запарил, повёл жену в 
баню, хорошенько напарил крапивой, прожарил, 
и  Ирина выздоровела. Благодаря этому в семье 
никто не умер.

Когда умерла мать Ирины Анастасия, из-за 
эпидемии холеры поторопились похоронить  её в 
тот же день. Ирина позже переживала, думая, что 
её мать похоронили ещё живой.

У Евстафия и Ирины в Большой Речке родились 
дети Анастасия в 1921 г., Анна в 1923 г., Иван в 
1925 г.,  Николай в 1928 г. Уже в Хакасии появились 
на свет Василий, Полина, Антонида, Валентина.

1929 г.  выдался в Алтайском крае засушливым, 
урожай не уродился. У Евстафия Савельевича 
семья большая, дети мал мала меньше, хлеба не 
хватало. Была насеяна одна сельница – деревянная 
широкая посудина с ручками размером с ведро и 
всё, зерна не было. Амбар пустой был, одни ве-
ники висели. На семейном совете решили уехать 
с Большой Речки. Пришёл Евстафий Савельевич 
в сельсовет, справку взять на отъезд, ему говорят: 
«Куда едешь,  Евстафий Савельевич, детей только 
потеряешь!» А он им отвечает: «А здесь  я что буду 
делать, всё одно». Но главная причина отъезда  
Казанцевых из Алтайского края была в другом. 

   Шёл 1929 г. – трагичный год для русского кре-
стьянства. Волна сплошной коллективизации до-
катилась и до Алтая. Крестьян силой стали сгонять 
в колхозы, всё нажитое имущество становилось 
общее. Голодный год можно было пережить, встать 
на ноги, но быть крестьянином-единоличником, 
да ещё по документам зажиточными, в советской 
деревне  жить было просто опасно. Хотя семья 
Евстафия Савельевича не была в то время зажи-
точной, но собрались уезжать его старшие братья 
Павел и Иван,  а с ними и Евстафий, ибо семья – это 
семья. Иван Савельевич ранее бывал в Мрасской 
волости, ныне это Таштыпский район Хакасии, 
вот туда и решили братья Казанцевы перевезти 
свои семьи. И пустились три брата в сей опасный 
путь, подальше от колхозов, искать лучшей доли, 
где жить спокойнее. Основное имущество везли 
на лошадях через тайгу. Ехали через Алтайский 
хребет Саянских гор через верховья Абакана по 
старому волоку. Евстафий ехал на двух лошадях, но 
молодая лошадь Мухартуха отощала, устала, вы-
пряглась и встала. Пришлось в дороге продать её, а 
всё имущество переложить на Воронка. На житель-
ство остановились в деревне Киржацкий Шепчуль 
– поселении староверов киржаков беспоповцев. 
Евстафий Савельевич работал в Красном Труде 
(Иничуль) у Такчинакова Максима Павловича в 
работниках. Работал в поле, на сенокосе, за скотом 
следил. Хозяин не обидел его. Хорошо заплатил, 
дал зерна. Видя, что у Евстафия конь уже старый, 
предложил поменять его на молодого коня Карьку. 
Говорит: «Пропадет у тебя конь, останешься ни с 
чем, а у меня пропадёт – так и не страшно – у меня 
много коней». Вскоре Воронок пропал.

В 1930 г. приехали семьи Казанцевых с Алтай-
ского края. До Абакана ехали на поезде. Евстафий 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 163

и Павел на трёх санях поехали встречать их в 
Абакан. В степи снега не было, лошади не могли 
тянуть гружёные сани, вставали. Решили ехать по 
льду реки Абакан, подниматься вверх по течению. 
Была весна, лёд таял, ехать было опасно, особенно 
первому. На льду наледь. Бабушка Акулина упала с 
саней на лёд, вся вымокла. Её переодели. Дети боя-
лись ехать по льду, плакали. Им сказали: закройте 
глаза и спите, не так страшно будет. Ваня спал в 
санях и выпал на лёд, его сразу и не заметили. 
Евстафий Савельевич вернулся  и на руках принёс 
его. В одном месте за последними санями глыба 
льда обвалилась. Страху натерпелись, но доехали 
благополучно. Остальные семьи приехали позже.

Шепчульские киржаки к приезжим отнеслись 
настороженно, но пока терпели их. Принял Казан-
цевых Агап Николаевич Санаров и его жена Анна 
Яковлевна. Казанцевы разместились отдельными 
семьями четыре семьи в двух избах и в хлеву. Хлев 
вычистили, приспособили под жильё. Спали в под-
полье. Потом в подполье пошла вода.

У Санарова был брат Николай – дурачок. Ребя-
тишки боялись его. Николай жил в своей избушке 
запертым. Когда сошел с ума, от него ушла его 
жена Раиса, и постоянно ему мерещилась, раз-
говаривал с ней.

Павел Савельевич начал строить дом себе 
в Шепчуле, поставил сруб, закрыл под крышу, 
осталось окна и двери поставить, но тут вмеша-
лись местные кержаки. Пришли кержаки братья 
Моношкины Михаил и Александр Кирилловичи 
и строиться запретили. Сказали: «Вы жить тут не 
будете. Мы, взрослые, ещё смотрим за порядками 
и обычаем, а дети вместе с вашими играют, будут 
есть из одной посуды, испоганятся». Дело в том, 
что хотя и Казанцевы были староверами, но поповца-
ми, относящимися к Белокриницкой иерархии, для 
местных же кержаков-беспоповцев они были чуж-
дыми по мировоззрению и обычаям.  Пришлось 
Казанцевым искать новое место для жительства. 
Сруб пришлось бросить и его кое-кто из местных 
забрал себе, Павел Савельевич за него ничего 
не получил. Сами Моношкины  позже уехали на 
Матур, жили напротив совхозной конторы через 
дорогу. У Александра Кирилловича был сын Ми-
хаил и дочь Феня – училась  с Анной Казанцевой 
в одном классе.

 Казанцевым жить в Шепчуле запретили, тогда 
Агап Николаевич Санаров предложил им переехать 
не далеко от деревни, поселиться в лесу. Сказал: 
«Лучшего места вы не найдёте». Собрали пожит-
ки, Санаров повёл их на новое место. Спускаются 
с крутой горы, бабы крестятся, страшно ехать. 
Место действительно оказалось очень удобным 
для житья. В четырёх километрах от Шепчуля. Со 
стороны крутая гора, по левую сторону речушка 
течёт, за ней крутой хребет, поросший сосновым 

лесом, по правую сторону пологий склон неболь-
шой горы. Место казалось как в яме. Казанцевы так 
и прозвали своё поселение – Яма. Место удобно, 
солнечное, да к тому же и земля оказалась плодо-
родной. На возвышенности поставили избы Иван, 
Евстафий, Павел, Самсон. Несколько в стороне 
стояла изба Ефима. Позже в Яму приехали Черно-
вы и Черемновы. На время в Яму приезжали Зори-
ны Иван Алексеевич с семьёй, жили у Евстафия 
Савельевича. Зорин купил у Ефима жеребца, моло-
дого, жирного. «У всех есть лошади, у меня нет». 
Но вскоре заколол его на мясо. Ефим обиделся на 
него: «Знал бы, что заколешь, не продал бы!». Сын 
Зорина  Ивана Василий не просто рыбачил в речке, 
а рыбу продавал проезжим на дороге. Разложит на 
обочине хариусов, продаст и доволен. Деньги были 
у него всегда. Отдаст матери пятёрку, а у самого 
ещё больше денег останется. Его брата Николая 
Зорина взяли в армию, и он погиб на войне. Пожив 
в Яме Зорины уехали в Таштып.

Постепенно обживались на новом месте, по-
строили бани на берегу речушки. Один мужик слу-
чайно вышел на Яму, ночевал и подсказал мужикам 
гнать дёготь и продавать в Таштып на базаре, да ещё 
и смолу. Занялись делом, появились деньги.

Евстафий работал в Матуре, на своих лошадях 
Шурке и Карьке возил груз с Таштыпа на Матур. 
Сначала купили корову на две семьи с бабой Акули-
ной. Позже она купила тёлку, корова осталась  Ев-
стафию. Нужны были деньги, и Арина попросила 
дочерей пожить в няньках: «Поживите, девчонки, 
по очереди, неделю Стюра, неделю Аня». В Шеп-
чуле жила семья Абрама Терентьевича и Павлины 
Эманнуиловны Морочова. У них был мальчик Федя 
трёх лет. Стюра пожила у Морочовых неделю и на-
отрез отказалась, со слезами. Пришлось в няньках 
жить Анне. Аня им понравилась, Федя к ней при-
вык. Предложили жить  с ними. Как начинались 
сельхоз работы, Морочовы уходили работать в поле 
или огород, Аня оставалась водиться с мальчиком. 
На выходных Аня возвращалась домой к родителям 
в Яму. Морочовы давали домой мяса, молоко, дру-
гие продукты. Казанцевы в это время строились, и 
деньги, и продукты были не лишние. Потом Аня 
опять на неделю уходила в няньки. Морочовы были 
кержаками-беспоповцами и строго соблюдали 
определённые  правила, обычаи, не в коем случае 
не ели в месте с инаковерцами, была своя посуда. 
У Анны был свой стол, посуда отдельная. Ей ка-
тегорически запрещалось пользоваться хозяйской 
посудой, пить воду из хозяйской бочки. В ограде 
тёк ручей и был приспособлен побег, пили воду из 
ручья. У мальчика Феди тоже была своя посуда. 
Если кто из «мирских» приходил в гости, хозяева 
сажали за стол Анны, накрывали стол, угощали. Не 
доедят гости, например, мёд, предлагали Анне до-
есть, «а то выбросим». Приходил в гости Панкрат 



164 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Руднев (житель Шепчуля), его хозяева угощали как 
мирского. Научил Аню: «Ешь с их посуды, они же 
не видят». Конечно, Анне обидны были подобные 
порядки хозяев, иногда, по совету Панкрата, то 
мёд подчерпнёт из бочки хозяйским черпаком, то 
воды попьёт.

Шло время, Казанцевы обустроились, необ-
ходимость наниматься в няньки отпала, да и дома 
рабочие руки нужны. Как-то родители сказали Анне: 
поживи ещё эту недельку, возвращайся домой, и 
больше не будешь жить там, надо дома помогать. 
Анна не вытерпела до конца недели, рассказала 
Морочовым. В тот же день Абрам Терентьевич с 
женой пришли к Казанцевым и просили отдать им 
в дочери Анну. У них дети умирали до трёх лет, 
хотели Аню взять в дочери. Евстафий Савельевич 
слушает их, а у самого слёзы. Говорит им: «По миру 
пойду, но детей не отдам». Так Аня стала жить дома. 
В школу в Киржацкий Шепчуль ходили втроём – 
Стюра, Аня и Ваня, (ему тогда было шесть лет), все 
вместе в один класс. В Шепчуле была двухклассная 
школа, учителя звали Николай Максимович. Учил 
детей читать, писать, считать. Устраивал шуточные 
соревнования между ямскими и шепчульскими  
девчонками. Маленькой ростом Анне учитель по-
ставил соперницей рослую девчонку, Анна шустро 
поставила ей подножку, и девчонка упала, все за-
смеялись. В школу ходить приходилось через тайгу 
три километра. Случалось всякое. Попадали под 
пожар лесной, всё дымом заволокло, куда идти – 
неизвестно. Разбились по одному, кто найдёт тропу 
– зовёт остальных. Бывало наводнение – вода с лога 
шла стеной с гор, несло палки, брёвна. Страшно. 
Затопило бани. Маша Казанцева дяди Паши дочь 
забралась на баню, а тут вода разлилась. Так  и 
сидела на крыше, на помощь звала. 

У Евстафия Савельевича был свой граммофон 
с трубой, купили пластинки. Шепчульская моло-
дёжь приходила в Яму слушать музыку. Их и чаем 
Казанцевы напоят (хотя кержаки с чужой посуды не 
едят). Приходила в гости Екатерина Руднева, дочь 
Панкрата Руднева, хорошие они люди были. Рядом 
с Морочовыми жил старичок Лазарь Понамарёв, 
угощал ребятишек мёдом.

Морочов Абрам Терентьевич ушёл в армию, 
Павлина была беременна. Сам Абрам погиб на 
войне, его жена родила двойню и с тремя детьми 
жила за Верх-Таштыпом в Деревне Бор. Жили 
бедно.

В трёх километрах от поселения Казанцевых 
Яма в конце лога стояла изба, где жила большая 
семья Борбылевых. Одного из сыновей звали 
Парамон, он был помладше Евстафия, его жена 
дружила с Ириной. Этот лог  так и называли Бор-
былевским, и начинался он сразу от дома Ивана 
Савельевича.

Постепенно обзавелись хозяйством. У Ев-

стафия была очень хорошая корова-ведерница. 
Собьют масло, Евстафий Савельевич пойдёт в 
Киржацкий Шепчуль, отнесёт ведро 12 килограмм, 
масло сдавали там заготовителю. Держали пару 
породистых свиней, поросят кололи маленькими, 
оставляли парочку. Держали много куриц, бывало, 
нанесут яиц где-нибудь в траве, выпарит цеплят, 
потом приведёт за собой несушка стайку жёлтых 
комочков. Лошадей было две – мерин Карька и 
кобылица Шурка. На лошадях ездили по чернику 
на шепчульские горы, Анна со Стюрой на Карьке, 
Евстафий с женой на Шурке. В одном логу Ев-
стафий нашел много смородины – крупная, как 
виноград. Набрали все сумы, армяк разослали, и 
в него насыпали с горой, кое-как доехали. Варенье 
не варили, ягоду сушили. Варили сахарный сироп, 
заливали ягоду в кадках. Зимой замерзала ягода, 
рубили и ели. Черемновы возили ягоду продавать 
в Таштып. 

Коров пасли в Борбылевском логу. Раз пришли 
корова с тёлкой подранные – корова без хвоста, тёл-
ка с ранами – напали волки. Ружей у Казанцевых не 
было, и никто не охотился, хотя зверья было много 
– мяса и своего хватало. В ручье  рыба водилось в 
изобилии,  дети ради развлечения ходили хариусов 
ловить, несли  домой, Ирина Яковлевна ругала их: 
«Зачем наловили, ещё ту рыбу не съели». По правую 
сторону Борбылевского лога Казанцевы разработа-
ли землю на возвышенности, сеяли ячмень, просо, 
пшеницу, подсолнечник, бахчи. Солнечного тепла 
на солнцепёке хватало, вызревали арбузы, дыни, 
тыквы. Евстафий Савельевич говорил: «Пшеницу 
молотить цепами будем, а то лошадьми сорно». 

У братки Мити Черемнова лошадей не было, 
просил лошадь у Евстафия. У Максима Василье-
вича и Степаниды Черемнова, кроме сына Мити, 
были дочери  Екатерина (замужем за Иваном Ше-
велевым), Анна (замужем за Павлом Копыловым) 
и  Федосья (была ненормальная). Сам Максим 
Васильевич помогал Роману Копылову строить 
дом в Матуре, ставить  крышу,  но простудился, 
получил двухстороннее воспаление лёгких и умер. 
Похоронили его  в Яме, недалеко от дороги в Шеп-
чуль. Там же были похоронены и двое ребятишек 
Евстафия Савельевича, девочка и мальчик Саша. 
Саше было три года, простудился, родители повез-
ли его в  Матур к фельдшеру Ефиму Алексеевичу 
Рассказову. Тот сделал мальчику укол и на обрат-
ном пути Саша умер от двухсторонней пневмонии. 
Приехали в Яму, у ребёнка ветром кудри развевает. 
Выбежала навстречу Аня, говорит: «Ведь холодно 
Саше!» Ирина с грустью со слезами отвечает: «Нет, 
ему уже не холодно».

Время шло. Дети закончили Шепчульскую 
двухклассную школу, необходимо было учиться 
дальше. Как бы всем не хотелось, но пришлось 
всем разъехаться из Ямы. Уезжали в основном в 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 165

Таштып. Павел, Ефим, Самсон уехали в Таштып, 
купили избы себе. Евстафий Савельевич собрал 
вещи и на лошадях Шурке и Карьке приехал в 
Таштып к братьям. Но ночью лошадь Шурку 
украли. Евстафий привёз воз на Карьке, вернулся 
в Таштып и второй воз перевёз обратно в Яму. Ев-
стафий Савельевич решил: если сразу обокрали, 
то и не поедем сюда жить. Братка Митя Черемнов 
потом видел Шурку в обозе, записал, какой обоз, 
Евстафий поехал, разыскал и вернул Шурку.

ПЕРЕЕЗД  КАЗАНЦЕВЫХ В МАТУР
Дети Евстафия Савельевича Аня, Стюра и Ваня 

пошли в третий класс Матурской школы. Жили 
на квартире Устиньи Савельевны Копыловой. 
Их дом стоял недалеко от Партизанской улицы, 
переулок уходил вправо выше дома Мельниковых 
на берегу Кулявы, на отшибе. Затем переехала и 
вся семья Евстафия. Сняли в аренду полдома у 
Анны Еремеевны Штыгашевой, прозвище у неё 
было Сашокова. Квартира по тем временам была 
большая: комната, кухня. За стеной в соседях жил 
Павел Николаевич Беляев (позже родня по Стю-
ре). Потом купили свой домик за клубом, бывшей 
церковью, на самой горе. Изба  была небольшая, 
перегородили пополам, кухню сделали большой, 
а спаленка вышла маленькой. Уезжая из Ямы, Ев-
стафий Савельевич заколол всех коров, весь скот, 
думая, что на Матуре будут проблемы с кормами. 
Когда приехали на Матур, увидели, что бедная 
вдова с детьми держит двух коров, телят, сена не 
запасла вдоволь и выгоняет скот на улицу и те 
сами себе добывали корм. Пожалели, что коров 
закололи, да делать нечего. 

Иван Савельевич Казанцев купил дом в Ма-
туре по улице Советской напротив современного 
сельсовета. Позже, когда Виктор Сенотрусов  убил 
своего отца в доме около семнадцатого магазина, 
Тоня купила дом у дяди Ивана. Тоня ещё недо-
вольна была, что свой родственник, дядька продал 
дом дорого. Иван Савельевич, продав свой дом, 
будучи уже в преклонном возрасте, переехал к до-
чери – Галине Ивановне Нароманчиной, где и жил 
с женой во времянке (по улице Школьной 4-1) до 
самой смерти. Работал в лесничестве.

С Ямы Казанцевы переехали в 1932-1933 гг. 
Евстафий Савельевич устроился в ОРС Матурского 
леспромхоза. Работал простым рабочим, грузчи-
ком. Временно работал начальником – завхозом 
в организации «Матурский КУСТ». Контора на-
ходилась в Арбатах. Евстафий Савельевич, хотя и 
был неграмотным, работу свою знал хорошо. Баба 
Ирина не раз уговаривала его уйти с ответственной 
должности, но он отмахивался. Один раз пошутили 
над Евстафием: написали на листе бумаги: «Евста-
фий Савельевич, сегодня в двенадцать часов ночи 
мы придём тебя убьём», и с другими бумагами дали 
ему на подпись. Евстафий Савельевич, ничего не 

подозревая, поставил свою подпись. Научился рас-
писываться «Казанц.». Все смеются, Евстафий не 
поймёт, забеспокоился. Когда ему прочитали, под 
чем он расписался, он всё понял. С ответственной 
должности ушёл, так как можно было в то время 
и в тюрьму попасть запросто. Работал он и на 
аэродроме.

Анна Евстафьевна Казанцева в 1940 г. за-
кончила 7 класс Матурской школы. В 1941 г. на-
чалась война с Германией, и учиться дальше не 
было возможности. После школы Анна возила на 
лошади так называемый буфет. В лог за совхозом, 
где располагался маралятник.  Продавала хлеб, 
чай, махорку рабочим, жившим в бараке. Первый 
раз поехала с братом Иваном, на следующий день 
поехала уже одна, да лошадь распряглась. Совсем 
молодая ещё девчонка, Аня не смогла справиться с 
лошадью. Проезжий мужик помог запрячь лошадь  
да наругал, что ездит одна и не справляется. 

17 февраля 1942 г. устроилась на работу в 
РАЙФО на должность налогового агента в Ма-
турский сельсовет. Работа была не из лёгких. Шла 
война, налоги были большие, срок уплаты не до-
жидали, требования строгие. Служащих РАЙФО 
ознакомили с приказом: «В случае невыполнения 
государственного плана по сбору налогов будете 
привлекаться к суду по закону военного времени». 
Обязанностью Анны Евстафьевны был сбор го-
сударственных налогов с населения. Территория 
обслуживания, география Матура с окрестными 
селениями огромна – одиннадцать точек населён-
ных пунктов, пять артелей, селения единолични-
ков, разбросанных по тайге. Собирала налоги с 
населения, проживающего в сёлах: Вершина Ма-
тура, Верхний Матур, Нижний Матур, Мизюгол, 
Усть-Матур, Клачик, Томалык, два Балахташа, Ада, 
Алдеш; три пасеки: пасека Гордеевых Михаила 
(служил в армии, был на фронте) и Агнии Потапов-
ны в Алдеше, пасека Затеева за Адинским хребтом, 
пасека Пахотина в верховьях Матура (позже пасе-
ка Ащеулова, позже Федоскина). Промысловые 
артели специализировались по сбору живицы, 
сдавали в Таштып. Промысловая артель «Первый 
шаг второй пятилетки» находилась в деревне 
Клачик (Тлачах), где жили в основном хакасы из 
рода Шулбаевых, несколько семей Ердековых, из 
русских – Нагайцевы. Артель «Химик» находилась 
в деревне Томалык, где работали хакасы Тадановы, 
немного семей Кызынгашевых. По словам Анны 
Евстафьевны, артели эти были богатые, налоги 
сдавали вовремя. На Нижнем Матуре стояла артель 
«Седьмой Съезд Советов». Жили там хакасы Кы-
зынгашевы, Отыргашевы. Эта артель не приносила 
много дохода, население жило беднее. Налоги с 
них собирать было сложно – денег не хватало. В 
Матуре колхоз «Шаг пятилетки» также специали-
зировался на сборе живицы. В Алдеше, Парлагеше 



166 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

жили единоличники. В Парлагеше стоял один дом 
Федосовых, где жили две сестры Анна Семёнов-
на и Евдокия Семёновна. Жили не богато. Сеяли 
пшеницу, сдавали государству. У них даже коня не 
было. Анна Семёновна была замужем за Григорием 
Акулининым, председателем сельсовета (погиб в 
Великую Отечественную войну). Семь-восемь до-
мов единоличников-хакасов находились в Алдеше 
рядом с пасекой Анны  Потаповны  Гордеевой, по-
могали на пасеке, хозяйка их даже побаивалась.

Налоги во время войны были большие:
Единоличники – 520 рублей, если военнообя-

занный – 720 рублей
Мужчины не единоличники– 420 рублей, если 

военнообязанный – 520 рублей
Домохозяйки – 360 рублей
Налог за лошадь – 300-350 рублей.
С артельщиков высчитывали с зарплаты. В 

основном люди жили бедно. Мужчины воевали 
на фронте, работали женщины. Придет налоговой 
агент в дом единоличников-хакасов – детей полон 
дом, все раздетые, в доме ничего нет, налог платить 
нечем, но никто от него не освобождался. Собирать 
налоги Анна Евстафьевна ездила на лошади Джи-
муранке – пугливая лошадка была, увидит встреч-
ных, заиграет, запляшет. Но часто приходилось 
ходить пешком за десятки километров – лошадь 
забирали в РАЙФО в Таштып. Работа была тяжёлая 
и очень опасная. Ходила одна по таёжной тропин-
ке между посёлками с сумкой казённых денег. В 
окрестностях шарились дезертиры. Не раз Анне 
Евстафьевне, молодой девчушке приходилось 
во весь дух уносить ноги от лихих людишек. В  
1945 г. Анне Евстафьевне удалось наконец уво-
лится с такой опасной работы.

Дети Евстафия Савельевича выросли, получи-
ли образование, устроились в жизни. Анастасия 
Евстафьевна вышла замуж за Алексея Алексан-
дровича Артамонова, работала учителем в школе в 
Арбатах. Анна Евстафьевна работала в Матурской 
школе лаборантом. Вышла замуж за Григория Ва-
сильевича Нагайцева. Григорий Васильевич всю 
жизнь проработал учителем истории в Матурской 
школе, человеком был уважаемым, образованным 
и любознательным. Много сил, энергии потратил 
на изучение и сохранение истории родного села. 
Именно благодаря Григорию Васильевичу до нас 
дошли сведения об образовании села Матур, о его 
первых жителях. Он побеседовал со всеми старей-
шинами села, собрал бесценный этнографический 
материал. Иван Евстафьевич воевал в Великую 
Отечественную войну, погиб в 1943 г. Василий 
Евстафьевич окончил Красноярский технологиче-
ский институт, долгое время работал в Матурском 
лесничестве. После перевёлся лесничим в Шушен-
ское лесничество. Полина Евстафьевна окончила 
Абаканское медучилище в 1945 г., участвовала  в 

войне с Японией. Вернувшись в Матур, работала 
фельдшером в больнице. Полина Евстафьевна 
воистину неутомимый труженик, профессионал 
своего дела. Сколько времени и сил, здоровья 
отдала она на благо своего села, сколько людей 
спасла от смерти, вылечила, сколько младенцев 
родились у неё на руках. Замужем была за Терен-
тием Ивановичем Толстовым. Терентий Иванович 
фронтовик, орденоносец, окончил Красноярский 
технологический институт, работал помощником 
лесничего в Матурском лесничестве.

Е. П.  Мамышева 

Ананий Тимофеевич Казанаков 
(1886-1950)

(К 130-летнему юбилею)

Статья посвящена деятельности Анания 
Тимофеевича Казанакова,  посвятившего свою 
жизнь делу развития хакасского языка в сложные 
1920-1940-е гг.

E. P. Mamysheva

 The article is about activities of Ananias 
Timofeevitch Kazanakov, who devoted his life to the 
development of the Khakas language in the difficult 
1920-1940-ies.

Одной из новых тенденций в развитии со-
временной российской историографии стало 
внимание к человеческому измерению истории. 
Долгое время  в отечественной, да и в зарубеж-
ной историографии преобладающим оставался 
интерес к выдающимся личностям, «которые 
некогда появившись, проходят затем через века, 
через тысячелетия, через всю доступную нашему 
умственному взору смену эпох и поколений» [Ре-
пина. 2005. С. 7]. На современном этапе развития 
исторической науки применение биографического 
метода в изучении истории XX в. представляется 
наиболее актуальным, поскольку без осмысления 
биографий участников социально-экономических 
и политических процессов невозможно понимание 
происходивших в то время изменений. Биография 
героя, воссозданная в контексте истории Хакасии 
1920-1930-х гг., нами рассматривается как ее осо-
бое измерение. Такой подход состоит в том, что 
занимаясь реконструкцией чьей-то судьбы, автор 
одновременно осуществляет познание того исто-
рического социума, в котором сформировался его 
герой, реализовался как профессионал и проявил 
свой характер и волю. Особенно интересно просле-
дить за тем выбором, который стоял перед тем или 
иным человеком, и за осуществлением принятого 
им решения» [Щербакова. 2013].

В настоящей статье предпринимается по-



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 167

пытка реконструкции биографии одного из ярких 
участников национально-языкового строительства 
в Хакасии, известного сына земли таштыпской – 
Анания Тимофеевича Казанакова. В Национальном 
архиве Республики Хакасия сохранились фрагмен-
ты его автобиографии, анкеты советского и партий-
ного работника, на основе которых представляется 
возможным восстановление его жизненного пути. 
Необходимость обращения к деятельности Каза-
накова приобретает еще большую актуальность в 
связи с его 130-летним юбилеем. Следует отметить, 
что в региональной советской историографии его 
имя упоминалось в контексте истории становления 
хакасской письменности. Значительный вклад в 
изучение жизнедеятельности Анания Тимофеевича 
внес К. М. Патачаков [Патачаков. 1990]. 

Ананий Тимофеевич Казанаков родился в 1886 г. в 
с. Матур Сейской инородной управы Минусинского 
уезда в бедной крестьянской семье. Его родители 
не имели личного подсобного хозяйства, занима-
лись охотой и рыболовством, сбором дикоросов. В 
течение 1897-1900  гг. Ананий обучался в Матур-
ской церковно-приходской миссионерской школе 
[Патачаков. 1990. С. 74]. Дальнейшее обучение он 
продолжил в Бийском городском катехизаторском 
училище, его готовили к карьере священнослу-
жителя. Однако Казанакова больше привлекала 
педагогическая деятельность: в 1905 г. он посту-
пил в Томский учительский институт [Мамышева. 
2013. С. 93] В том же году Казанаков был вовлечен 
в студенческое революционное движение. В своей 
автобиографии он писал: «Революция 1905 г. вы-
бросила меня за борт». Во время разгона очередной 
студенческой демонстрации студент получил трав-
му ноги от удара лошади жандарма. Ему пришлось 
оставить учебу, Ананий уехал в Саралу на золотые 
прииски, работал на Андреевском руднике. Затем он 
перебрался поближе к родным местам и устроился 
рабочим на Кызасских золотых приисках Кузнецко-
го уезда Томской области (территория современного 
Таштыпского района Хакасии). 

В 1908 г. Казанаков перешел на учительскую 
работу в Усть-Анзасскую школу Мрасской волости 
Кузнецкого уезда [Мамышева. 2013. С. 93].  Учи-
телем в школе он проработал порядка десяти лет, 
в июне 1917 г. он был избран на должность секре-
таря Мрасского волостного исполкома, в которой 
проработал три года, до июля 1920 г. [Мамышева. 
2013. С. 93].  В 1918-1920 гг. Ананий Тимофеевич 
принимал участие в работе Кузнецкого уездного 
съезда советов. «20 июля 1920 г. выехал в с. Матур 
ввиду начавшегося в Кузнецком уезде голода», – 
писал Казанаков в воспоминаниях [Мамышева. 
2013. С. 94]. С августа 1920 г. А. Т. Казанаков вновь 
занялся преподавательской работой в Матурской 
средней школе.

Важное место в национально-языковой поли-

тике государства занимала проблема языка, и, 
в частности, такой ее аспект, как определение 
места и роли родного языка в сфере просвеще-
ния. Начальное обучение на родном языке было 
признано главным принципом национальной 
языковой политики советской России. Острым 
стал вопрос о коренизации уже имеющихся 
национальных школ и открытии новых. Прак-
тическая реализация программы коренизации в 
Сибири была затруднена отсутствием письмен-
ности, учебников и пособий на двух языках, пе-
дагогических кадров. В этой связи  в только что 
сформированном Хакасском уездном исполкоме 
было вновь обращено внимание к Казанакову 
как к одному из образованных представителей 
коренной национальности. 25 февраля 1925 г. 
он был рекомендован Хакасским укомом РКП 
(б) на должность инспектора соцвоса при Ха-
касском уездном отделе народного образования. 
По приезде в с. Усть-Абаканское в марте 1925 г. 
его назначили инструктором уисполкома [Ма-
мышева. 2013. С. 95]. Одновременно Казанаков 
был включен в состав  специальной комиссии по 
созданию хакасской письменности. По заданию 
комиссии Казанаков написал  на новом алфави-
те книгу для чтения «Хакасская школа». Книга 
увидела свет в ноябре 1926 г. в  Москве. 

В ходе преобразования Хакасского уезда в 
округ Ананий Тимофеевич возглавил организа-
ционный отдел окружного исполкома. В 1926 г. 
Хакасский окружной комитет ВКП (б) направил 
Казанакова преподавателем на хакасское отделение 
Красноярской советско-партийной школы. Педагог 
внимательно относился к своим землякам и по мере 
своих сил заботился об их быте. Неоднократно 
Ананий Тимофеевич обращался с ходатайствами в 
окружной исполком и в окружком комсомола о не-
обходимости оказания материальной помощи, пре-
доставления теплой одежды хакасам-слушателям 
школы [Патачаков. 1990. С. 76].

В 1930 г. Казанаков перешел на работу в от-
крывшуюся в Хакасской автономной области 
советско-партийную школу, где проработал до 
1940 г. Педагогическая деятельность по-прежнему 
совмещалась с участием в развитии хакасского ли-
тературного языка. В 1936 г. Ананий Тимофеевич 
принял участие в работе областной языковедческой 
конференции, в повестке дня которой стоял вопрос 
о подготовке хакасских учебников  на латинице. В 
октябре 1936 г. он заключил с областным комите-
том нового алфавита (ОК НА) издательский дого-
вор, одним из условий которого была  подготовка им 
к июлю 1937 г. научной сравнительной грамматики 
хакасского языка [Мамышева. 2013. С. 95]. В 1937 г. 
он подготовил к печати «Учебник хакасского языка 
для русских» на латинизированном алфавите. Од-
нако эти труды оказались напрасными, поскольку 



168 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

в 1938 г. по всей стране начался отказ от латиницы 
как основы национальных алфавитов.  

После принятия в 1938-1939 гг. властями реше-
ния о переводе хакасского алфавита на кириллицу 
Казанаков вновь был активно задействован в про-
цессе составления учебников на новой основе, в 
редактировании и переписывании переводов на 
русский алфавит, так как все они были написаны на 
латинском алфавите. Обратный перевод алфавита 
хакасского алфавита на русскую графику произо-
шел в 1939 г. Хакасский обком ВКП (б) в июне 1938 
г. принял постановление «просить ЦК ВКП (б) и 
Крайком ВКП (б) ускорить решение о переводе 
хакасской письменности с латинизированного на 
русский алфавит». Такой поворот в языковой поли-
тике вновь вызвал большие трудности, особенно в 
вопросах издательской деятельности. В частности, 
в докладной записке директора Хакасского филиа-
ла КрайГИза о состоянии работы учреждения на 
13 апреля 1939 г. отмечалось, что работа филиала 
приостановлена с июня 1938 г.: «филиал ничего 
не издает, ввиду отсутствия шрифта» [Мамышева. 
2011. С. 526]. 

Дополнительные сложности создавала не-
обходимость редактирования и переписывания 
материалов на русский алфавит, так как много 
переводов было написано на латинском алфавите. 
В связи с переходом на кириллицу корректировке 
подлежала орфография и грамматика хакасского 
письма. Все мероприятия требовали средств, одна-
ко их катастрофически не хватало даже на оплату 
труда переводчиков. 

В связи с переходом на кириллицу корректи-
ровке подлежали орфография и грамматика хакас-
ского письма. Все мероприятия требовали средств, 
однако их катастрофически не хватало даже на 
оплату труда работников. В частности, Казанаков, 
выполнявший основную работу по переводу, в сво-
их письмах в обком партии писал, что находится в 
««горниле нужды» из-за невыплаты полагающихся 
ему по договорам средств». В ходе форсированной 
работы над переводами было подорвано здоровье 
Казанакова, который писал: «Кроме голода, страш-
ных унижений и болезни она мне ничего не дала» 
[Мамышева. 2013. С. 95].

Тем не менее, 1939-1942 гг. оказались для Ка-
занакова довольно плодотворными. В 1939 г. он 
подготовил «Букварь» для первого класса, «Ор-
фографию хакасского языка», «Сборник упраж-
нений по правописанию», «Учебник хакасского 
языка. Грамматика и правописание» (в двух частях). 
В сложные для страны годы Великой Отечественной 
войны Ананий Тимофеевич продолжал работать 
над учебниками по хакасской грамматике и в 1942 г. 
он выпустил учебник для 6-7 классов неполных 
средних школ [Мамышева. 2013. С. 95 ]. В 1943 г. 
57-семилетнего Казанакова призвали на фронт в 

ряды Красной армии. Но уже в следующем 1944 г. 
он был комиссован. По возвращении в Хакасию 
Ананий Тимофеевич начал работать методистом 
по хакасскому языку в институте повышения ква-
лификации учителей. Он стал одним из первых 
преподавателей кафедры хакасской филологии, 
которая была «открыта в тяжелый военный 1943 
год при литературном факультете Абаканского го-
сударственного учительского института» [Кызла-
сова. 2014. С. 128] В 1948 г. совместно с учителем 
И. Ф. Коковым они издали учебник для второго 
класса начальной школы «Грамматику хакасского 
языка». Она явилась последней творческой работой 
талантливого методиста. В 1950 г. А. Т. Казанаков 
умер после продолжительной болезни.

Таким образом, А. Т. Казанакова следует отне-
сти к той когорте деятелей, которые появились в от-
ветственное время на общественно-политической 
арене, были подготовлены теоретически, понимали 
остроту национального вопроса, и вложили свой 
титанический труд в дело развития письменного 
языка и  просвещения своего народа.

Список литературы:
История через личность: историческая биография се-

годня /под редакцией Л.П. Репиной. М.: Круг, 2010. 720 с. 
Кызласова И. Л. Кафедра хакасской филологии: 

история и современность // Вестник Хакасского госу-
дарственного университета им. Н. Ф. Катанова. 2014. 
№ 7. С. 127-131.

Мамышева Е. П. Латинизация хакасского алфавита 
в 1930-е годы в судьбах национальной интеллигенции // 
Исторический опыт взаимодействия народов и цивили-
заций: к 350-летию присоединения Бурятии к России: 
сборник научных статей / науч. ред. Б. В. Базаров / отв. 
ред. Л. В. Курас. Улан-Удэ; Иркутск: Оттиск, 2011. С. 
524-528.

Мамышева Е. П. Национально-языковое строитель-
ство в Хакасии в 1920-1930-е гг.  сквозь призму био-
графической истории // Человек и его время в истории 
Хакасии и сопредельных территорий / Н. Н. Медведева 
[и др.]. Абакан: Хак. кн. изд-во, 2013. С. 66-96. 

Щербакова О. М. История через личность: исто-
рическая биография деятеля военно-промышленного 
комплекса // Гуманитарный вестник. 2013, вып. 9. URL: 
http://hmbul.bmstu.ru/catalog/histarch/hidden/124.html 
(дата обращения: 29.08.2016 г.).

  



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 169

В. К. Шулбаев

Слово о матерях и вдовах воинов, 
погибших в Великой Отечественной войне 

1941–1945 гг.
Женщины, матери и вдовы воинов, погибших в 

Великой Отечественной войне 1941–1945 гг., своим 
трудовым, гражданским и материнским подвигом 
приблизили день Победы, сделали все, что могли, 
чтобы сохранить и вырастить для страны новое 
поколение. Эти святые женщины немногочисленно-
го хакасского народа, как и всего русского, россий-
ского и народов бывшего СССР, должны остаться 
в памяти людей в последующих веках.

V. K. Shulbaev

Speech about mothers and widows of 
soldiers, killed in the Great Patriotic war  

of 1941-1945

Women, widows and widows of soldiers, killed in 
the Great Patriotic war of 1941-1945, are hastened 
the day of Victory by their labor, civil and maternal 
widows. They did everything, they could save and grow 
for the country’s new generation. These holy women of 
my small Khakass people, like as everything Russian 
and the peoples of the former Soviet Union, should 
remain in the memory of people in later centuries.

Прошло более 70 лет со дня окончания самой 
кровопролитной в истории человечества войны. 
Все меньше и меньше остается  живых участни-
ков, фронтовиков и тружеников тыла, неимоверно 
тяжелым трудом и ратным подвигом своим при-
несшим Великую Победу. Среди них осталось еще 
очень небольшое число людей особенно трудной 
судьбы, женщин, чьи мужья не вернулись домой. 
А Матерей погибших воинов теперь вряд ли уже 
можно встретить на этом белом свете.

Живые всегда должны знать и помнить о мате-
рях и женах погибших за свою Родину солдат.

Мне довелось видеть этих женщин в своем 
родном селе Анчул Таштыпского района в конце 
1940-х – 1980-х  гг. Многих из них я хорошо знал, 
так как с их младшими сыновьями дружил. Мы 
играли в многочисленные интересные деревенские 
игры. Вооруженные самодельным луком и стре-
лами, охотились на бурундуков, ходили собирать 
вкусную таежную смородину, малину и другую 
ягоду, которую в основном в тот же день вечером 
несли для сдачи на заготовительные пункты в 
обмен на небольшие денежные суммы, которые 
потом расходовали на подготовку к школе, покупая 
карандаши, ручки, тетрадки и учебники. Заработки 
некоторых ребят, особенно старательных и упор-
ных, позволяли им приобрести товары и несколько 
дороже: кто купит рубашку, у кого-то хватало денег 

и на обувь. Работали, будучи подростками, в летние 
каникулы на заготовке силоса, сена и других кор-
мов для крупного рогатого скота местной фермы 
Абазинского совхоза.

Среди вдов войны из нашего села первой в 
памяти всплывает образ матери моего старшего 
товарища Николая Аксиньи (Оканий) Ивановны 
Шулбаевой, в девичестве Бутанаевой, 1909 г. рож-
дения (умерла в 1983 г). Она в войну выкормила, не 
дала умереть, и вырастила, а в послевоенные годы 
воспитала, поставила на ноги своих детей: Марию, 
Антона, Константина, Кирилла и Николая. 

Как смогла? Не знаю. Наверное, помогали со-
седи, может быть, колхоз, возможно, была помощь 
и по линии военкомата. Это, скорее всего, после 
того, как домой пришла похоронка. Старший сын 
Аксиньи Ивановны Антон хорошо помнил, как 
семья выживала в военные годы. Питание было 
скудным. В трескучие зимние морозы мальчик 
помогал маме привести на санях или принести на 
худеньких плечах сено по глубокому снегу из отда-
ленного участка (покоса) для кормилицы–коровы. 
Собирал в лесу старые, поросшие седым мхом 
сучья для отопления избы и приготовления пищи. 
Антон Константинович рассказывал, что одет он 
был во время этих работ в подобие пальто или ха-
лата из мешковины, штанов не было. Было очень 
холодно и голодно. Впоследствии это сказалось 
на здоровье мальчика, но в то критическое время 
матери и Антону важнее всего было выжить, со-
хранить жизнь младшим.

В подобных условиях жили семьи большин-
ства фронтовичек и вдов войны. Среди них семьи: 
Шулбаевой Анастасии (Кичиш Хыс) Григорьевны 
1908 года рождения; Шулбаевой Марии (Татан) 
Никитичны (1895 г. р.); Шулбаевой Екатерины 
(Кетриш) Ивановны (1910 г. р.); Шулбаевой Ма-
рии (Машан) Яковлевны (1903 г. р.); Шулбаевой 
Квунии (Квойна) Терентьевны, в девичестве 
Канзычаковой, (1910 г. р.); Радионовой Арики, в 
девичестве Шулбаевой; Тюмерековой Анастасии 
(Ноян) Семеновны, в девичестве Шулбаевой, (1909 
г. р.); Тюмерековой Пагей; Кужаковой Парасковьи 
(Пориях) Давыдовны, в девичестве Шулбаевой, 
(1910 г. р.); Шулбаевой Анастасии Андреевны 
(1908 г. р.); Тюмерековой Ольги Павловны (1910 г. 
р.); Шулбаевой Евдокии (Хысторка) Афанасьевны 
(1913 г. р.); Шулбаевой Татьяны Карловны (1910 г. 
р.); Шулбаевой Варвары Михайловны (1911 г. р.); 
Шулбаевой Марфы Николаевны (1912 г. р.); Шул-
баевой Аксиньи Захаровны (1907 г. р.); Шулбае-
вой Елены (муж Ачах, сын Николай Михайлович 
(Крсан); Шулбаевой Акулины (муж Мукаш, сын 
Пана); Шулбаевой Накечан и др. 

Имена детей в селе, чтобы различать их, если 
они были тезками, или чтобы была уже точная 
определенность в том, к какой семье они относятся, 



170 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

увязывались с именем матери. Например, моего 
товарища Николая в селе знали как «Оканийнын 
Колязы» – Аксиньин (Оканий) Коля, или мой 
родственник Василий, Анастасии (Ноян) Василий 
был и есть «Нояннын Василий!». Называли под-
ростков: «Кичиш Хыстын Василий!», «Порияхтын 
Геназы» и т. д.

Иногда, я видел, ощущал завистливые, прон-
зительно грустные взгляды старших ребят, под-
ростков, мальчишек и девочек, когда в какие-то 
моменты деревенской жизни оказывался рядом 
со своим отцом-фронтовиком, живым, хоть и ин-
валидом войны. А их отцов не было, у них они не 
вернулись с войны и они знали, что отцов своих 
они никогда не увидят…. Иногда, в ходе мальчи-
шеских разговоров, в минуты каких-то откровений, 
старшие ребята говорили: «Хорошо тебе, у вас есть 
отец, живой». Да, мне и моему брату Владимиру, 
и сестренкам Сталине и Алле очень повезло, наш 
отец, израненный и контуженный, но вернулся в 
свое село. Пришло время, и он познакомился с 
молоденькой девушкой-учительницей, нашей буду-
щей мамой, обзавелся семьей. И появились мы.

Как же жили семьи вдов? Помогала выживать 
в трудных условиях традиционная в аалах взаимо-
помощь соседей, помогали, как могли, родственники, 
выручала и сама Природа. Но все же было очень тя-
жело. И даже я, родившийся в конце войны в 1945 г., 
помню, когда мне было примерно лет шесть, как 
только сходил снег и появлялись первые цветы и 
съедобная растительность, мы, малыши, со стар-
шими ребятами шли в луга и на опушки леса. Там 
нам показывали, какую растительность можно 
есть. В ход шли цветы медуницы, пучки (малтыр-
ган), полевой лук (кобiрген) и другие растения. 
Затем приходила пора копать сарану, заготавливать 
черемшу (халба) и т. д. Помню один случай весной 
1950 или 1951 г., когда мы вместе со старшими 
подростками довольно большой группой ходили 
в деревне по огородам и собирали оставшуюся с 
прошлой осени картошку. Это была какая-то белая 
полусухая масса, чем то напоминающая оладьи, 
которую мы пытались тут же поджарить на костре 
и съесть.

Об обстановке, в которой трудились и жили 
люди во время войны в далеком таежном селе, 
можно судить по нескольким зарисовкам из вос-
поминаний свидетелей тех лет. Например, по эпи-
зоду из рассказов Марфы Алексеевны Шулбаевой 
(Майтаковой) 1906 г. р. Во время войны Марфа 
Алексеевна, тогда мать двоих детей, Василия и Ев-
докии (после войны родились Вениамин, Георгий 
и Людмила), работала продавцом в Анжульском 
магазине сельского потребительского общества 
(сельпо). Муж ее, Прокопий Иванович Шулбаев, 
воевал на Кольском полуострове в мурманском 
направлении. 

Вместе со своими детьми на попечительстве 
Марфы Алексеевны были и многочисленные 
племянники. Работать приходилось очень много, 
за себя и за мужа–фронтовика. Она с большой бо-
лью и грустью вспоминала, каких усилий стоила, 
например, доставка товаров в село из районного 
центра Таштыпа или Большой Сеи. С группой 
молодых женщин и девушек в 12–15 человек, они 
ранним утром выходили из села и шли пешком за 
30 км. в Большую Сею. Там, в складе сельпо им 
выдавали то, что было, соль, крупу, обувь, ткани, 
спички, что-то еще из скромного ассортимента 
товаров той поры, и, распределив между собой 
примерно по равному весу на каждое женское и 
девичье плечо, трогались они в обратный путь. 
Шли в основном босиком. Нужно было переходить 
бродом реку и несколько впадающих в нее при-
токов и ручьев. Груз у каждой колхозницы весом 
в 10–16 кг.

Почему в сельсовете и в колхозе женщинам во 
время этих «походов» не давали лошадей? Сейчас 
уже не спросить у Марфы Алексеевны. Наверное, 
все рабочие лошадки были заняты на более важ-
ном деле, пахали или боронили пашню, трудились 
на заготовке сена и уборке урожая, работали на 
фронт. Машин и тракторов мощностью в десятки 
лошадиных сил в деревне не было.

Успевали ли эти славные труженицы тыла 
вернуться домой с тяжелой ношей в тот же день? 
Вряд ли, скорее всего, ночевали в Большой Сее, 
Таштыпе или где-нибудь на обратном пути.

Или возьмем эпизод из рассказов Фаины 
(Феклы) Ильиничны Шулбаевой 1922 г. р. После 
окончания Абаканского педагогического училища 
в 1943 г., которое во время войны было эвакуирова-
но и размещалось в с. Таштып, Фаина Ильинична 
была направлена на работу в Анжульскую школу 
учителем русского языка и литературы. Ввиду от-
сутствия педагогов ей приходилось вести уроки 
и по другим дисциплинам. Она вспоминает, что в 
старших классах училось много ребят переростков, 
всего лишь лет на пять–шесть младше самой учи-
тельницы. Дети до глубокой осени, до наступления 
холодов ходили в школу босиком. Одежда у неко-
торых ребят состояла из подобия длинной рубахи 
из грубой ткани, мешковины. Бывало, что под этой 
одеждой и штанов не было. Ученики на полдник 
приносили себе печеную картошку, складывая ее 
до перемены в парты.

Еще одна картина, которую чудом сохранила 
зрительная память из далекого моего детства, 
предположительно, из 1949 г. Как сейчас вижу ма-
ленькую, иссушенную невзгодами очень пожилую 
женщину, одетую в темно-серую, высветившуюся 
на солнце национальную одежду, похожую на 
длинное демисезонное пальто, перетянутую какой 
-то бечевкой, и в темном же повязанном на голове 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 171

плате. Над худенькими ее плечами и головой возвышается огромная связка, почерневших во времени 
и обросших седым мхом толстых сосновых сучьев, привязанная к спине веревкой особым шорским 
способом. Она только что вышла из густого и темного соснового леса, который находится тут же в 
сотне метров, даже меньше, на окраине деревни. Наклонилась, согнулась под тяжестью. Натруженные 
руки, спрятанные в широкие рукава ее одежды, висят немного впереди под углом к туловищу.

Эти женщины войны, не дождавшись мужей с фронта, всю свою жизнь без остатка посвятили 
воспитанию детей, а потом и внуков. Они много работали в колхозе, других организациях и у себя 
в домашнем хозяйстве, их не видно было на торжественных культурных мероприятиях в клубе и в 
праздничных деревенских кампаниях. Они, мне думается, до конца своих дней надеялись, что их му-
жья, отцы их детей, все же не погибли, и совершится чудо, и они вдруг вернутся, постучатся поздно 
вечером в родную дверь и войдут в избу.

У этих женщин было какое-то особое грустное достоинство. Это святые женщины. И моего немного-
численного хакасского народа, и России, и Великой советской нации. Они своим трудовым гражданским 
и материнским подвигом приблизили День Победы, сделали все и даже больше, чем было у них сил, 
чтобы сохранить для страны новое поколение…. Вырастили, воспитали, оставили…. и тихо ушли.

О них живущие на Земле должны помнить всегда, во все времена. Толикой благодарности потомков им 
могло бы стать создание в Республике Хакасия высокохудожественной скульптурной композиции Матери 
и Вдовы солдата и офицера, не вернувшихся с фронтов Великой Отечественной войны 1941-1945 гг.

                                                                         

  

User
Записка
две колонки



172 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Список сокращений

АГМ – архив города Минусинска
ГАКК – Государственный архив Красноярского края
ГАТО – Государственный архив Томской области
ГАИО –Государственный архив Иркутской области
ГАРТ – Государственный архив Республики Татарстан
ГАНО – Государственный архив Новосибирской области
ОДНИ НАРХ – Отдел документов новейшей истории Национального архива 
Республики Хакасия
ПМА – Полевой материал автора
РГАСПИ – Российский государстенный архив социально-политической истории

Сведения об авторах

Анайбан Зоя Васильевна – доктор истори-
ческих наук, ведущий научный сотрудник Ин-
ститута востоковедения РАН. anayban@mail.ru  
(г. Москва)

Барабаш Валентина Петровна – кандидат 
исторических наук, директор КГБ ПОУ «Мину-
синский колледж культуры и искусства». 

vpb@yandex.ru (г. Минусинск)
Белоглазов Петр Егорович – кандидат филоло-

гических наук, старший научный сотрудник сектора 
языка Хакасского научно-исследовательского ин-
ститута языка, литературы и истории (г. Абакан)                                                                                                                    

Бурнаков Артас  Алексеевич – научный 
сотрудник сектора  истории  Хакасского научно-
исследовательского института языка, литературы 
и истории (г. Абакан)

Валеев Рамиль Миргасимович – доктор исто-
рических наук, профессор Казанского (Приволж-
ского) государственного университета (г. Казань)                                                                        

Валеева Роза Закариевна – кандидат филоло-
гических наук, доцент Казанского (Приволжского) 
государственного университета (г. Казань)                                                                                                                            

Варику Кулбхушан – профессор Университета 
Джавахарлала Неру. 

kwarikoo@gmail.ru (Индия)
Ганболд  Идрэй – специалист управления об-

разования Убсунурского аймака. 
i.ganbold2013@gmail.ru (Монголия)
Данькина Надежда Анатольевна – кандидат 

исторических наук, ученый секретарь Хакасского 
научно-исследовательского института языка, ли-
тературы и истории (г. Абакан)

Дацышен Владимир Григорьевич – доктор 
исторических наук, зав. кафедрой истории Сибир-
ского федерального университета (г. Красноярск)

Енчинов Эркин Валерьевич – кандидат 
исторических наук, руководитель группы по эт-
нографии Научно-исследовательского института 
алтаистики им. С. С. Суразакова. 

Evchinov_e@mail.ru (г. Горно-Алтайск)
Кайдаракова Ольга Григорьевна – учитель 

хакасского языка и литературы МБОУ «Матурская 
СОШ им. Героя Советского Союза Г. Т. Зорина». 

School_19_226@ mail.ru (с. Матур, Хакасия)
Каксин Андрей Данилович – доктор  филоло-

гических наук, ведущий  научный сотрудник сектора  
языка Хакасского научно-исследовательского ин-
ститута языка, литературы и истории (г. Абакан)

Каскаракова Зинаида Ефремовна – кан-
дидат филологических наук, старший научный 
сотрудник сектора  языка Хакасского научно-
исследовательского института языка, литературы 
и истории (г. Абакан)

Каташев Максим Степанович – кандидат 
исторических наук, старший научный сотрудник  
Научно-исследовательского института алтаистики 
им. С. С. Суразакова (г. Горно-Алтайск)

Кимеев Валерий Макарович – доктор истори-
ческих наук, профессор кафедры археологии Феде-
рального государственного бюджетного образова-
тельного учреждения высшего профессионального 
образования «Кемеровский государственный уни-
верситет», директор Муниципального бюджетного 
учреждения экомузея-заповедникя «Тюльберский 
городок» Кемеровского муниципального района. 

kimeev@mail.ru (г. Кемерово)
Кискидосова Татьяна Александровна – кан-

дидат исторических наук, зав. сектором истории 
Хакасского научно-исследовательского института 
языка, литературы и истории (г. Абакан) 

Кошелева Альбина Леонтьевна – доктор фи-
лологических наук, профессор кафедры литературы 
ХГУ им. Н. Ф. Катанова, зав. сектором литературы 
Хакасского научно-исследовательского института 
языка, литературы и истории (г. Абакан) 

Кызласов Артем Самуилович – кандидат 
филологических  наук, зав. сектором языка  Хакас-
ского научно-исследовательского института языка, 
литературы и истории (г. Абакан) 

Лушникова Ольга Леонидовна – канди-
дат социологических  наук,  и. о. зав. сектором 
экономики и социологии Хакасского научно-
исследовательского института языка, литературы 
и истории (г. Абакан) 



НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙНАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ 173

Майнагашева Нина Семеновна – кандидат 
филологических наук, ведущий научный со-
трудник сектора литературы Хакасского научно-
исследовательского института языка, литературы 
и истории (г. Абакан)

Мамышева Елена Петровна – кандидат истори-
ческих наук, доцент кафедры истории Хакасского го-
сударственного университета им. Н.Ф. Катанова». 

sozor@mail.ru (г. Абакан)
Минеева Мария Сергеевна – аспирант Казан-

ского (Приволжского) Федерального университета 
(г. Казань)

Нагайцев Е. М.  – краевед (с. Матур, Хакасия) 
Патачакова Зинаида Семеновна – учитель 

хакасского языка и литературы МБОУ Нижнесир-
ская основная образовательная школа (с. Нижние 
Сиры, Хакасия).

Мшенецкий  Рустик – настоятель Свято-
Введенского храма в г. Саяногорске,  руководи-
тель епархиального отдела по делам молодежи,  
и.о. благочинного Саяногорского округа (г. Саяно-
горск, Хакасия)

Могилат Роман Васильевич – настоятель При-
хода Христорождественского храма  в с. Таштып 
Республики Хакасия Абаканской Епархии Русской 
Православной Церкви (Московский Патриархат)
священник, настоятель Христорождественского 
храма с. Таштып (с. Таштып, Хакасия)

Салата Галина Александровна – кандидат 
педагогических наук, министр образования Респу-
блики Хакасия

Санжиева Татьяна Ефремовна – доктор исто-
рических наук, профессор кафедры истории Буря-
тии Бурятского государственного университета. 

sanj_te@mail.ru (г. Улан-Удэ)
Селютина Ираида Яковлевна – доктор фило-

логических наук, профессор, главный научный 
сотрудник Федерального государственного бюд-
жетного учреждения науки Института филологии 
Сибирского отделения Российской Академии 
наук (ИФЛ СО РАН). siya irina@mail.ru (г. Ново-
сибирск)

Смолина Ирина Геннадьевна – кандидат 
юридических наук, заместитель Главы Республики 
Хакасия, Председатель Правительства Республики 
Хакасия

Тензин Чодураа Мочак-Хаевна – кандидат со-
циологических наук, ведущий научный сотрудник 
Тувинского института гуманитарных и приклад-
ных социально-экономических исследований.  

tenzinchoduraa@gmail.ru (г. Кызыл)
Тиникова Елена Евгеньевна – кандидат исто-

рических наук, старший научный сотрудник отдела 
по международным и межрегиональным связям 
Хакасского научно-исследовательского института 
языка, литературы и истории (г. Абакан) 

Тугужекова Валентина Николаевна –  доктор 
исторических наук, профессор, директор Хакас-

ского научно-исследовательского института язы-
ка, литературы и истории.  khaknauka@yandex.ru   
(г. Абакан).

Ултургашева Бэлла Анатольевна – учитель 
истории и обществознания Православной гим-
назии им. Святителя Иннокентия Московского  
(г. Абакан).

Ушницкий  Василий Васильевич – кандидат 
исторических наук, научный сотрудник Института 
гуманитарных исследований и проблем малочис-
ленных народов Сибири СО РАН (Якутск). 

voma@mail.ru                                                                          
Хабибуллин  Марс  Забирович – кандидат 

исторических наук, ученый секретарь Институ-
та татарской энциклопедии и регионоведения 
Академии наук Республики Татарстан, доцент. 
kazanmars@rambler.ru (г. Казань)

Хисамитдинова Фирдаус Гильмитдиновна – 
доктор филологических наук, профессор, научный 
руководитель Института истории, языка, литерату-
ры УНЦ РАН. hisamitdinova@list.ru (г.Уфа)

Чаптыкова Юлия Иннокентьевна – кан-
дидат филологических наук, старший научный 
сотрудник сектора  фольклора  Хакасского научно-
исследовательского института языка, литературы 
и истории (г. Абакан)

Чебочакова Ирина Максимовна – канди-
дат  филологических наук, ведущий  научный 
сотрудник сектора  языка Хакасского научно-
исследовательского института языка, литературы 
и истории (г. Абакан)

Чертыков Валерий Карпович – канди-
дат исторических наук, старший научный со-
трудник сектора истории Хакасского научно-
исследовательского института языка, литературы 
и истории (г. Абакан)

Чертыкова Мария Дмитриевна – кандидат  
филологических наук, ведущий  научный сотрудник 
Института гуманитарных исследований и саяно-
алтайской тюркологии Хакасского государственного 
университета им. Н. Ф. Катанова (г. Абакан). 

chertikova@yandex.ru
Чулууны Эрдэнэхуу Ойлд – менеджер по 

обучению средней школы Хяргас сум Увс аймака 
(Монголия). erdenekhuuchuluun1963@gmail.com

Шапошников Георгий Михайлович – кан-
дидат экономических наук, старший научный 
сотрудник сектора экономики и социологии Хакас-
ского научно-исследовательского института языка, 
литературы и истории (г. Абакан)

Шекшеев Александр Петрович – кандидат 
исторических наук, старший научный сотрудник 
(г. Абакан)

Шулбаев Валерий Константинович – кан-
дидат экономических наук, старший научный 
сотрудник сектора экономики и социологии Хакас-
ского научно-исследовательского института языка, 
литературы и истории (г. Абакан)



174 НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ Саяно-алтая И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ

Материалы Третьей Международной  научной конференции, 
посвященной 155-летию со дня рождения хакасского просветителя, 

лингвиста, этнографа Ивана Матвеевича Штыгашева 
(26-28 октября 2016 года)

Компьютерное обеспечение: 
Дувакина Н.М.

 

Подписано в печать 04.10.2016. Формат 60х90 1/8.
Усл.печ.л. 21,55. Уч.-изд.л. 21,75. Тираж 100 экз.

Св-во № 1051901115200 от 22.12.2005.

Отпечатано с оригинал-макета на ризографе «RISO» 
г. Абакан, ул. Промышленная, 31

Тел. 89233903363




