
 1 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

Ф.С. САЙФУЛИНА    Г.М. ТАЛИПОВА 

 
 

 

 

 

ТРАДИЦИИ СУФИЙСКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ  

В ПРОИЗВЕДЕНИИ «ДУШЕВНАЯ БЛАГОДАТЬ» 

 ПОЭТА СРЕДНЕВЕКОВЬЯ ХУВАЙДЫ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2 

 МИНИСТЕРСТВО ОБРАЗОВАНИЯ И НАУКИ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ 
ГОСУДАРСТВЕННОЕ ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО 

ПРОФЕССИОНАЛЬНОГО ОБРАЗОВАНИЯ 
«ТОБОЛЬСКАЯ ГОСУДАРСТВЕННАЯ СОЦИАЛЬНО-ПЕДАГОГИЧЕСКАЯ 

АКАДЕМИЯ ИМ. Д.И. МЕНДЕЛЕЕВА» 
 

 

 

 

 

Ф.С. САЙФУЛИНА    Г.М. ТАЛИПОВА 

 

 
 

 

 

ТРАДИЦИИ СУФИЙСКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ  

В ПРОИЗВЕДЕНИИ «ДУШЕВНАЯ БЛАГОДАТЬ» 

 ПОЭТА СРЕДНЕВЕКОВЬЯ ХУВАЙДЫ 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ТОБОЛЬСК 2011 



 3 

 

УДК 800.87                                  Печатается по решению  

ББК 81.05                                  редакционно-издательского совета 

С 12 

 

Работа выполнена в рамках гранта 
«ТЕКСТОЛОГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ ДРЕВНЕТАТАРСКИХ 

ПИСЬМЕННЫХ ПАМЯТНИКОВ: 

«ДУШЕВНАЯ БЛАГОДАТЬ» ПОЭТА СРЕДНЕВЕКОВЬЯ ХУВАЙДЫ» 

 

 

Ф.С. Сайфулина, Г.М. Талипова «Традиции суфийской литературы в 

произведении «Душевная благодать» поэта средневековья Хувайды».– 

Тобольск: ТГСПА им. Д.И.Менделеева, 2011. – 200с. 

  

 

 

Монография представляет собой анализ литературного произведения 

поэта Хувайды «Душевная благодать» в русле традиций тюрко-татарской 

литературы средневековья.  

Книга рекомендуется студентам дневного и заочного форм обучения 

национальных отделений вузов по дисциплине «История татарской 

литературы. Древнетатарская литература», «Литературное краеведение в 

школах Тюменского региона», а также учителям родной (татарской) 

литературы школ региона с этнокультурным компонентом образования. 

 

 

 

Рецензенты:   
 

Т.Н. Галиуллин, д.ф.н., профессор кафедры татарской литературы ХХ-

ХХIвв. И методики преподавания Института филологии и искусств КФУ 

 

М.В. Прокопова, к.ф.н., доцент кафедры литературы и МПЛ «ТГСПА 

им.Д.И.Менделеева» 

 

 

 

 

ISBN 978-5-85944-286-7 

 

© ГОУ ВПО Тобольская государственная социально-педагогическая 

академия им. Д.И. Менделеева, 2011 

© Сайфулина Ф.С., Талипова Г.М.,  2011 



 4 

 

 

 

ВВЕДЕНИЕ 

 

 

К ВОПРОСУ ОБ ИЗУЧЕННОСТИ ТЮРКО-ТАТАРСКИХ 

ЛИТЕРАТУРНЫХ ПАМЯТНИКОВ СИБИРИ 

 

В современном литературоведении актуальным остается вопрос 

исследования средневековых письменных памятников, не находивших 

до настоящего времени внимания ученых. Безусловный научный 

интерес имеют литературные произведения средневековья, в том числе 

суфийской направленности, обнаруженные во время научных 

экспедиций, хранящиеся в государственных и частных архивах. 

Многочисленные произведения, относящиеся к литературному 

наследию татарского народа, являющиеся достоянием народа, ожидают 

еще своего исследователя.  

При анализе тюрко-татарских письменных памятников древности 

и средневековья современная литературоведческая наука часто 

встречается с проблемами объяснения, трактовки и комментирования 

данных текстов, так как зачастую только этот подход к первичному 

анализу произведения помогает понять и воспроизвести основную 

мысль, заложенную в них для современного читателя. Учеными-

текстологами на протяжении ХХ века проводилась объемная работа по 

восстановлению подлинных текстов, выяснению множества 

обстоятельств создания произведения, также определению места 

написания, что помогает раскрытию их идейного замысла, ответить на 

некоторые вопросы по уточнению содержания, выяснению языковых 

особенностей анализируемых произведений.  

До настоящего времени обнаруживаются еще неисследованные 

литературные произведения, которые имеют как научную, так и 

эстетическую и воспитательную ценность.   

Краеведение, направленное на исследование письменных 

литературных текстов отдельного региона, края является также одним 

из приоритетных направлений современного литературоведения. 

Изучение и анализ местного литературного разнообразия открывает 

исключительную возможность общего взгляда на литературное 

наследие края, позволяет многое прояснить в современном состоянии 

литературы, в выявлении духовных приоритетов народа как в 

историческом плане, так и в современный период развития. 



 5 

Географическая сопринадлежность писателя и исследователя, в свою 

очередь, делает изучение литературы края по-особому актуальным и 

интересным. Восприятие и анализ литературного текста становится 

опытом самопонимания исследователя. Это касается также татарской 

литературы Тюменского региона, которая является объектом 

исследования в данной работе. 

Нужно отметить, что в последнее десятилетие особо 

актуализировалось изучение татарской литературы края, как 

современного ее состояния, так и истории ее развития. Комплексное 

исследование истории формирования, развития татарской литературы 

Тюменского региона и ее современного состояния является назревшей 

проблемой татарского литературоведения, так как она связана с 

актуальной проблемой современности – проблемой сохранения родного 

языка, возрождения и развития национальной культуры в регионе.  

Отрадно что, к настоящему времени в литературоведении 

определилось несколько взаимосвязанных подходов к изучению и 

анализу краеведческого материала: текстологический, исторический, 

литературоведческий, литературно-критический. Эти направления дают 

возможность комплексного исследования литературного процесса в 

регионе, что дает возможность восстановления утраченных культурных 

ценностей, многовековых литературных традиций, выявить, с одной 

стороны, особенности изучаемого материала в контексте литературы 

Сибири, с другой стороны, определить место регионального словесного 

наследия в едином процессе национальной литературы. 

Воспитание уважительного отношения к историческому 

прошлому, литературному и культурному наследию каждого народа, 

населяющего изучаемый регион – является одним из основных задач 

данной работы.  

Отмечая тот факт, что литература Тюменского края – это 

интересное, разнородное явление, которое связано с полиэтничным 

составом населения региона, с сосуществованием в регионе различных 

национальных культур, при этом нужно также подчеркнуть, что татары 

являются одним из коренных жителей региона, чем и объясняется 

сравнительное богатство региональной татарской литературы. 

Обнаружение учеными все новых и новых письменных памятников 

тюрко-татарской литературы древности и средневековья, созданного в 

Сибири, дает возможность вести речь именно об этом. 

Исследования ученых-литературоведов последнего десятилетия 

ХХ – начала ХХI вв. дают возможность вести речь о татарской 

литературе, с одной стороны, как о составной части литературы 



 6 

сибирского региона, с другой, как о неотъемлемой части татарской 

национальной литературы.  

Вместе с активным изучением современного состояния татарской 

региональной литературы [Сайфулина 2003: 104; Сайфулина 2004: 108; 

Сайфулина 2007: 296; Фаизова 2006: 24; Галямова: 2006: 18; Ташкеева 

2009: 22; Кирамова 2009: 23] особое внимание уделяется выявлению 

новых имен, а также текстологическим исследованиям и комментариям 

обнаруженных литературных памятников древности и средневековья. 

Данные работы дают некоторое представление о состоянии 

образованности, культуры и мировоззрения народа, о его приоритетах и 

нравственных устоях в определенную эпоху развития [Сайфулина, 

Талипова 2009: 180; Сайфулина 2010: 128; Яхин 2003:415]. 

Одним из оснований научных исканий в области региональной 

литературы является компетентное мнение известного во всем тюркском 

мире писателя и историка-богослова Ризаутдина Фахрутдинова, автора 

многотомного именитого труда «Асар» («Памятники»), который еще в 

ХIХ в. писал о том, что в Сибири мусульмане делают намного больше 

полезного по сохранению наследия отцов и дедов, чем мусульмане 

Поволжья, и, что литературные памятники древности необходимо 

искать в Сибири: именно сибирские татары в средние века оставили 

лучшие поэтические произведения [Фәхретдинов 1900: 30-31]. Вслед за 

ученым можем утвердительно сказать о том, что к XYIII-ХIХ вв. 

Тобольская губерния стала неким культурно-просветительским 

центром, объединяющим ученых-просветителей, выходцев из Сибири, 

Поволжья, Средней Азии, так как она была местом пересечений и 

взаимовлияний многих исторически родственных тюркских литератур и 

культур: уйгурского, казахского, татарского и др. Здесь для 

образованных людей была возможность заниматься литературным 

творчеством, переводческой деятельностью. Под влиянием разных 

литературных взаимосвязей и взаимовлияний татарская литература 

вобрала в себя многие качества восточной литературы, обогащаясь и 

развиваясь на основе богатых литературных традиций.  

Доказательством того, что сибирские татары были весьма 

образованными людьми также является наличие в крае в ХIХ веке 

библиотек, где хранились многочисленные редкие издания, привезенные 

из Бухары, Саудовской Аравии, Турции и др. мусульманских стран. 

Только в библиотеке Ембаевского медресе, собранной и организованной 

известным купцом Нигматуллой Кармышаковым, хранилось более 2200 

книг и рукописей. Есть достоверная информация о том, что в городах 

Тобольске, Таре также функционировали библиотеки [Гарифуллин 

2007: 52-55]. 



 7 

К этому же выводу, опираясь на данные Р.Фахрутдинова, 

приходит историк Г.Л.Файзрахманов: «О существовании образованных 

людей среди тобольских татар свидетельствует эпитафия над могилой 

мирзы Баки бине Гаваз, умершего примерно 1084/1673 г. Его могила 

была обнаружена в 1912 г. В.Н.Пигнатти возле ханских могил близ 

Тобольска. Как видно из вышеназванных источников, Шукур бине Гаваз 

и Баки бине Гаваз были родственниками» [Файзрахманов 2004: 87]. 

Таким образом, совместные научные изыскания историков и 

литературоведов края дают некое представление о культурно-

образовательном пространстве изучаемого региона на рубеже XYIII-XIX 

веков. 

Отдельные ученые-историки края, опираясь на новые находки и 

исследования по ним, так же склонны утверждать, что Тобольская 

губерния, в частности, Карагайские юрты (д. Карагай Вагайского 

района), некогда являлись если не «оплотом суфизма», то непременно 

«центром мусульманского района»; «своего рода резиденцией сибирско-

татарских или сибирско-бухарских хаджей, так или иначе связанных с 

конгрегацией Накшбандийа» [Белич 1997: 55-73], что также 

предполагает наличие художественной литературы суфийского 

направления.  

Добавляет уверенность в этом обнаружение учеными в 2005г. в 

деревне Большой Карагай Вагайского района рукописной книги, 

представляющий сборник, составленный по аналогии современных 

хрестоматий, включающий различные тексты суфийского содержания – 

«краткого курса» обучения ритуальной практике исламского 

мистицизма. К сожалению, ученые края пока не располагают 

достоверной исторической информацией ни об одном имени из ишанов 

предполагаемой суфийской обители в Карагайских юртах XVII-XIX вв., 

ни о местах их захоронений, которые могли бы явиться объектами 

почитания и паломничества среди местного мусульманского населения. 

Однако некоторые сведения аутентичных письменных источников, 

которые могут пролить свет на этот вопрос, все-таки имеются. В 

доказательство своих рассуждений И.В.Белич также упоминает 

Тобольского поэта: «Другим примером являются сочинения местных 

авторов, пользовавшиеся известной популярностью среди татарского 

населения Среднего Прииртышья и, быть может, имевшие 

корпоративное хождение. В их числе назовем уникальную по 

содержанию «Насихатнамэ» («Книга наставлений»), написанную в 

1703г. ученым и поэтом Худжа Шукур бине Гавас-баем (под 

псевдонимом Амдами), на основе поэмы персидского поэта рубежа XII-

XIII в. Ф.Гаттара «Панднамэ» («Назидания») и высоко оцененную в 



 8 

биобиблиографическом своде Р.Фахрутдина «Асар»» [Белич 1997: 55-

73]. 

Данные находки ученых также стали косвенной причиной, 

наталкивающей на поиски неизвестных литературных памятников и 

изучение имеющихся материалов, созданных татарским населением 

Сибири или же как-то связанные с этим краем.  

В соответствии с задачами данного исследования, обратимся к 

вопросу о состоянии изученности на сегодняшний день отдельных 

произведений поэтов и писателей древности и средневековья, чья жизнь 

так или иначе связана с Сибирью. Благодаря научным изысканиям 

ученых-литературоведов, одним из первых в данном направлении была 

исследована «Книга наставлений» («Насихатнамэ») поэта Амдами 

[Талипова 2007: 22; Сайфулина, Талипова 2009: 180]. В 

вышеупомянутом труде Р.Фахрутдинов отмечает, что у него имеется 

рукопись «Книги наставлений», где указана точная дата написания 

произведения (конец XYII – начало XYIII вв.) и имя его автора – Худжа 

Шукур бине Гавас-бай, там же отмечается, что автор, посвятивший свое 

произведение «Стару и младу народа Таб», являлся «главой» – 

духовным наставником народа тобольских татар, исполнял обязанности 

ахунда-священнослужителя. 

Содержание произведения религиозного характера, этим можно 

объяснить тот факт, что издававшийся несколько раз в XIX веке, в 

советский период был предан забвению. Об авторе данного 

поэтического сочинения известно очень мало. Некоторые 

биографические данные о нем удалось обнаружить только в его 

произведении. Автор в своем творении называет себя именем Амдами 

(Һамдам), смысл которого близок к словам «близкий друг», «ближний»: 

Нәфсе әhледин әвергел йөзеңне, 

Һәмдәме ит дәрвишләргә үзеңне.
1
 

//От алчных людей отверни свое лицо, 

Стань другом дервишам//. 

Или: 

Һәмдәм улдыр, ул сәңа биргәй үгет, 

Юк ки, бер файдасыз коры сөкүт. 

 //Друг тот, кто тебе дает наставления, 

 Нет пользы в пустых словах//. 

В каждом из этих строф упоминается псевдоним самого автора, 

который, обращаясь к читателю, объясняет замысел своего 

произведения, который заключается в том, чтобы дать некоторые 

                                                 
1
 Примеры в данной диссертационной работе приведены из рукописи, обработанной 

Ф.З.Яхиным, построчный перевод на русский авторов данного издания. 



 9 

назидания, наставления по поводу морально-этических норм поведения 

человека в обществе. Автор также подчеркивает, что его произведение – 

это дар, переданный из рук самого Гаттара, который сладок как сахар. 

Бу «Нәсыйхәтнамә»не, кем, кылдым бәян, 

Шәйхе-Гаттар әйтеп ирде, бел гәян. 

//«Рассказал эти «Назидания»/  

Знай, этому подвиг меня Шайхе-Гаттар»./ 

Башта таҗиклар теле берлә иде, 

Һәмдәми төрки теле берлә тиде. 

//«Вначале она была написана на языке таджиков,/  

Амдами перевел на язык тюрки»//. 

Автор также указывает на переводной характер произведения и 

что она создана на основе идей суфизма и под влиянием поэмы 

персидского поэта Ф.Гаттара «Панднамэ». Об этом в тексте 

произведения утверждает и сам автор «Насихатнамэ». Для примера 

представляем следующие строчки произведения:  

Һәр кеше, кем андин пәнд алыр, 

Фәкыйри Гаттари кулындин кәнд алыр. 

//Каждый, кто получит эти назидания, 

Подобно получению сахар (сладости) из рук Гаттара //. 

При этом в следующих же строчках Амдами подчеркивает свое 

авторство: 

Һәмдәми бирде сәңа бу пәндне, 

Һәмдәми изде сәңа бу кандне. 

//Амдами дал тебе это назидание, 

Амдами приготовил тебе этот сахар//. 

Һәмдәми әйтер сәңа, кем, и газиз, 

Кер үзең дә, бар исә гакыл тәмиз. 

//Амдами скажет тебе, о дорогой (читатель), 

Зайди (получи) и ты, если чист твой ум (чисты 

намерения)//. 

Многие поэтические строки «Насыйхатнамэ» и «Панднамэ» по 

содержанию и идейно-смысловой нагрузке сходны. Амдами 

придерживается основных идей Ф.Гаттара, но не всегда соблюдает до 

конца этот принцип. Можно считать, что на основе произведения 

«Панднамэ» Амдами создал свое творение, которое соответствует 

новому времени и новым представлениям о морально-этических нормах 

поведения человека в обществе. Как известно, произведение Амдами 

«Насихатнамэ» было написано в начале XVIII века и отвечает 

требованиям своего времени, является кодексом морали для читателей 

[Талипова ???? автореф!!!!!!!!!!] 



 10 

Как отмечено самим поэтом в стихотворных строфах, чтобы 

понять главную идею произведения, нужно иметь чистые намерения и 

светлый ум. Так, в ходе ознакомления с текстом можно встретить 

некоторые разъяснения автора по поводу написания своей книги, своих 

желаний и намерений. 

Поэма состояла, по утверждению исследователей и самого автора, 

из тысячи строф-баитов, но до нас дошло всего 930-950 строк (хотя 

«тысячи строф» может быть и поэтизированной метафорой). В самом 

произведении есть следующие строки: 

Бу «Нәсыйхәт-намә» булды мең бәет, 

Дусларга бәян мәндин ит. 

//Это «Наставление» получилось из тысячи баитов, 

Друзьям рассказ от моего имени//. 

Тематика поэмы Амдами «Насихатнамэ» довольно обширная. 

Поэма подчинена дидактическим задачам; но здесь нет логически 

выстроенного сюжета, нет и отдельных героев. В каждой главе 

произведения Амдами затрагивается определенная проблема морально-

этического характера, после которой обязательно следуют наставления 

автора по поднятой проблеме. В период Средневековья дидактика, 

назидания, советы и увещевания становились традицией тюркоязычной 

поэзии. Следуя данным традициям, в своей книге Амдами преследует ту 

же цель, которая стояла перед суфийской литературой: указать путь, 

ведущий к познанию мудрости правления, житейского обихода и 

общения с людьми. Поэт-суфий призывает быть терпеливым всегда и во 

всех ситуациях: в дружбе и во вражде, в горе и в радости. 

Произведение состоит из многочисленных глав, направленных на 

религиозную дидактику и наставления. Здесь же нужно подчеркнуть, 

что в рассуждениях суфийских писателей было много общего и 

традиционного, к тому же и «литературные традиции Средневековья не 

очень поощряли оригинальность темы, ценно было раскрытие уже 

известной тематики из различных и новых аспектов» [Миннегулов, 

Садретдинов 1982: 28].  

Произведение направлено начитанному читателю, который 

разбирается в вопросах религиозной морали и философии, а также имеет 

жизненный опыт.  

Композиционное построение произведения служит раскрытию 

авторского замысла. Книга «Насихатнамэ» начинается с традиционного 

предисловия, где возносится хвала Аллаху, затем пророкам, после чего 

объясняется причина написания данного произведения.  

Итәләм Аллага шөкер бикыяс, 

Кем, бирептер безгә мөлек бикыяс. 



 11 

//Безгранично благодарю Аллаха,  

Который дал нам несметные богатства//. 

Разумеется, что для поэта-суфия под богатствами имеются в виду 

не материальные, а духовные ценности, о чем дает пояснения автор в 

своем произведении. Здесь автор упоминает о пяти дарах Всевышнего, 

данных человеку – это глаза, язык, сила слова, руки, ноги. Амдами 

пишет, что человек – это само совершенство, ибо ему все даровано 

Аллахом: 

Кайсыдыр ул мөлек гәр сорса кеше, 

Безгә тиде ул җавапның итеше. 

// Если человек спросит, что это за богатства, 

Нам выпала доля ответить на эти вопросы//. 

 

Гакыл бирде белмәгә, күрмәгә – күз, 

Әйтмәгә телне бирде, телдә – сүз. 

//Ум (рассудок) дал (Всевышний) для познания, глаза –  

чтобы видеть, 

 

Язык дал, чтобы говорить, а в языке – слова). 

Тотмага ал бирде, гизмәгә – аяк, 

Бармыдыр мөлкәт болардин яхшырак? 

//Руки дал, чтоб держать, ходить – ноги, 

Могут ли быть богатства, лучше этих?//. 

При этом автор напоминает читателю о том, что, имея руки для 

того, чтобы держать, ноги для того, чтобы ходить, можем ли мы 

говорить, что есть богатство лучше?  

Многие мысли, заложенные в стихотворные строчки поэта, 

являются своего рода пояснением, трактовкой отдельных сур Корана. 

Здесь традиционно также упоминаются имена коранических пророков 

[Коран 1997: Сура 21, пророки] как Нух (Библ. Ной) [Коран 1997: Сура 

37,], Лут (Библ. Лот) [Коран 1997: Сура 37; комм. 491, 2019, 839, 1331]; 

Ибрахим [Коран 1997: Cура 14 «Ибрахим», стр. 274]; Намруд; Салих 

[Коран 1997: Сура 11; комм. 833]; Сабир, Давид [Коран 1997: комм. 78, 

126] и т.д.  

Кем, бер уч туфракка бирде гакылдин, 

Афәрин, ул падишаһа әфәрин! 

//Он, дал разум горстке земли, 

Хвала, этому падишаху (Всевышнему), хвала!//. 

 

Ул ки Адәмгә киередер рухны, 

Саклады туфран суыдин Нухны. 



 12 

Это Он Адаму вдохнул душу, 

Спас от наводнения Ноя//... 

Автор восхваляет Всевышнего Аллаха, так как только ему 

подвластно все мироздание, перечисляются его деяния, за которые 

человек должен быть благодарным и не должен ни на минуту забывать о 

нем. 

В главе «Мунаджат», где по традиции суфийской литературы 

автор должен оставить о себе какие-либо данные, у Амдами следуют 

философские рассуждения о жизни, о том, что уже упущено, как 

следовало бы жить, чтобы стать на праведный путь. Конкретные данные 

по биографии поэта, к сожалению, здесь отсутствуют. 

В основной части произведения следуют многочисленные главы 

(автор их называет как у Ф.Гаттара «Пәнду-нәсыйхәт» («Назидания и 

наставления»)), направленные на нравоучение и религиозную 

дидактику. Основная идея произведения связана с понятием «нафса», 

которая трактуется как один из главных зол общества и преподносится 

как алчность, жадность, ненасытность. Совершенным для суфия 

является человек, который победил в себе это чувство, он подобен Ною, 

который был предупрежден Всевышним и смог пережить на своем 

ковчеге всемирный потоп. По мнению поэта, только с помощью 

Всевышнего Аллаха можно бороться с нафсом, с самым главным 

пороком человечества. Автор предупреждает образованного читателя о 

том, что он должен соблюдать четыре правила: держаться подальше от 

злых людей, самому не совершать зло и избегать его, не соблазняться 

богатствами и обманчивостью жизни, не дружить с людьми, имеющими 

плохие привычки. 

Таким образом Амдами по всему тексту излагает дидактические 

умозаключения, перечисляя правила (нормы) поведения в обществе с 

позиции поэта-суфия. Основное, что должен делать человек, борющийся 

с чувством нафса, по мнению автора, это – читать Коран, говорить 

правду, быть в молитве и восхвалять имя Аллаха. Не греши, ибо ты 

отдалишься от Всевышнего, не живи понапрасну, говори и молись во 

имя Аллаха – вот основной смысл назиданий автора данных 

поэтических строк. При этом автор считает, что упрямство, жадность, 

обидчивость и зависть – это четыре качества человека, которые не 

достойны уважения. 

В произведении лирический герой много размышляет о праведной 

жизни, глубоко задумываясь о совершенных деяниях. Он желает спасти 

свою душу и надеется, что в этом ему поможет крепкая вера. Из 

немногочисленных биографических данных известно, что Амдами был 

образованным человеком своего времени, принадлежал к высшему сану 



 13 

духовенства, он не мог не соблюдать основных требований шариата, 

которых придерживался каждый мусульманин, следовательно, не могло 

бы быть ничего предосудительного в его деяниях и поступках, что 

могло послужить причиной для огорчений и сожалений. Поэтому можем 

предположить, что содержание «Насихатнамэ» – это поэтическое 

обращение к читателю поэта-суфия, напоминающее ему о том, что 

всегда нужно помнить о Всевышнем и строить свою жизнь по канонам 

ислама. Поэма адресована грамотному и религиозно образованному 

читателю, который знаком с идеями суфизма, так как познание сути 

этого произведения требует глубокой образованности в сфере учений 

ислама. 

Сам факт написания такого объемного произведения в стихах , а 

также результаты подробного разностороннего исследования «Книги 

наставлений» дают возможность сделать выводы о том, что в изучаемом 

регионе были развиты литературные традиции, и что этот автор не мог 

быть единственным писателем данного направления.  

В подкреплении основной мысли данного исследования, 

касающейсядуховного состояния татарского общества, смеем привести в 

пример творчество поэта Икани, который также введен в научный 

оборот в последние годы, в связи с тем, что открылось новое видение 

его творческого наследия. Стихи поэта сохранились включенными в 

популярный некогда среди татарского населения сборник «Бакырган 

китабы» («Книга Бакырган»), который объединяет произведения тюрко-

татарских поэтов-суфиев XII-XVIII веков. Несмотря на многократные 

переиздания этого сборника до конца ХХ столетия, о поэте Икани 

ничего не было известно: ни в списках суфиев-шейхов, ни в 

энциклопедических словарях знаменитых ученых прошлых веков 

Востока о нем не упоминается [Яхин 2006:189]. 

Публикация Н.Ф.Катанова «О религиозных войнах учеников 

шейха Багауддина против иноверцев Западной Сибири», основанная на 

двух рукописях, написанных арабской вязью Сагъди Вакассом-ибн-

Реджебом, Кашшафом-ибн-Абу-Саидом («Шайхларнинг гарбий 

Сибирдаги диний жасоратлары»), хранящихся в Тобольском музее 

[Катанов 1904: вып. ХIY], натолкнула ученых на некоторые 

размышления по поводу поэта Икани. В упомянутом источнике, наряду 

с именами многочисленных шейхов – проповедовавших в этих краях 

ислам, есть упоминание о мавзолее «почтенного шейха Айкани/Икани», 

находящегося «в Искере», что подвигла на размышления по поводу 

поиска ответа на вопрос об идентичности этих личностей.  

Последние находки (протограф родословной сибирско-татарских 

святых (сәчәрэ-шәҗәрә), список которого был опубликован в свое время 



 14 

Н.Ф.Катановым, свод суфийских текстов) обнаруженные историком, 

исследователем края И.В.Беличем в деревне Карагай Вагайского района 

Тюменской области летом 2004 года, прочитанные литературоведом 

Ф.З.Яхиным укрепили эти предположения. По данным так называемого 

«Карагайского свитка» ученый пришел к выводу о том, что именно поэт 

Икани, который представлен как автор стихов, включенных в «Бакырган 

китабы», является одним из 366 шейхов, прибывших на Сибирскую 

землю в 1394 году с целью распространения ислама среди местного 

населения. Опираясь на содержание этой ценной исторической находки, 

можно утвердительно сказать, что поэт был похоронен на берегу реки 

Иртыш (Абу-Джирс). Других данных о поэте Икани, к сожалению, не 

обнаружено. Таким образом, есть основание предположить, что автором 

18 стихотворений, сохранившихся до настоящего времени в 

вышеуказанном сборнике, является поэт Икани – один из шейхов, 

которые были «вооружены верой в Аллаха» и единым желанием и 

стремлением помочь другим в познании ислама. Косвенные 

подтверждения этому можно обнаружить и в его произведениях.  

Имя Икани, переводимое как «Иманлы» («верующий») также дает 

ключ к пониманию содержания его известных стихов, написанных под 

влиянием суфийских представлений автора.  

Как творчество анализируемого выше поэта Амдами, так и 

стихотворные произведения поэта Икани, являются продолжением 

суфийских традиций, весьма распространенных в Средневековье. 

Суфизм, являющийся одним из основных направлений литературы 

средних веков, был распространен среди народов, придерживавшихся 

ислама.  

На протяжении целого ряда столетий, суфизм – как сокровенное 

учение, направленное на познание Истины с целью возвышения 

человека на более высокую ступень совершенства, был объектом самого 

серьезного внимания со стороны философов, историков, филологов 

Запада и Востока.  

В «Книге Бакырган», состоящей из 143 лирико-философских и 

лиро-эпических произведений, стихотворения с девяностого – по сто 

восьмое принадлежат поэту Икани [Бакырган китабы 2000: 239]. Стихи 

написаны с широким применением суфийско-религиозной 

терминологии, Хотя данная хрестоматия издавалась несколько раз в 

Казани, начиная уже с 1847 года, стихи изучаемого автора не 

подвергались анализу, в литературно-художественном плане 

малоисследованны.  

Как отмечается во многих трудах литературоведов, в суфийской 

лирике понятие «зикр» является одним из основных и очень значимых. 



 15 

В научных работах данный термин трактуется как суфийская молитва, 

обращенная к Всевышнему. Однако прямое понимание данного термина 

намного сужает заложенный в него глубокий смысл. Судя по 

содержанию стихов поэта Икани можем говорить о том, что 

«Абсолютную истину» не стоит искать вне самого человека, на стороне. 

Истина, как и вера в Аллаха, хранится в душе самого человека. По 

мнению поэта, «Зикр» – обращение к Всевышнему, очищает душу 

человека для познания абсолютной истины. 

Иногда в своих стихотворениях Икани вместо слова «зикр» 

пользуется тюркским вариантом этого понятия – «яд кылу», что 

означает «помнить, вспоминать». Но в понимании суфиев «помнить 

Всевышнего» не значит просто «держать его в памяти». Память, 

умственные способности человека для суфиев не является постоянной 

категорией, она изменчива. Поэт считает это свойство человека 

«земным, а не вечным». Так как для суфиев все земное – временное, 

бренное, а все божественно – вечно. Отсюда вытекает то 

обстоятельство, что место для «Абсолютной истины», которую 

стараются постичь поэты-суфии – это не память человека, а его душа, 

ибо только она является вечной и бессмертной. Таким образом, Икани 

утверждает, что Всевышнего необходимо помнить, понимать и 

воспринимать не умом, а душой. 

Известно, что «пробуждение ото сна» в суфийском понимании – 

переход из материального мира в мир духовный. Икани неоднократно 

пишет о том, что «помнить всегда о Всевышнем, нести его в душе» – это 

не религиозный ритуал, а определенное состояние души верующего 

человека в каждодневном бытии. В своих стихах поэт часто напоминает 

о том, что при общении со своим духовным учителем не следует 

пребывать «в сонном» состоянии, а необходимо получить от него 

«батыйн» – «тайну знания», которая связана с Абсолютной истиной, 

стать его «другом» и идти за ним. Размышляя о тайнах познания, поэт 

пишет в своих стихах также о «заһир» т.е. о «явной стороне знаний», 

отмечая, что она не связана с истинным положением вещей, является 

преходящим, а не вечным. Окружающий человека мир, бытие для суфия 

– это временное положение вещей, которое повсеместно и постоянно 

«предаёт» человека, уводя душу от истинных знаний.  

Утверждая возможность достижения Истины, в стихах Икани 

упоминает о «даргаһ», то есть о «двери к Истине», где пишет, что 

«жадный человек не уважаем у дверей Истины», что к «иному миру 

надо готовиться с благими намерениями». Поэт также часто пишет об 

«Ахирәт», то есть об Ином Мире, которая воспринимается автором как 

«Мир абсолютной истины». 



 16 

Подытоживая вышесказанное об основной мысли поэзии, 

анализируемой в этой части работы, можем отметить, что человек, 

жаждущий Истины, как утверждает Икани, должен сохранить Истину в 

своей душе, получить тайны знаний от своего учителя, также веря в 

истинность этой мысли, постоянно совершать благие деяния. 

В стихотворении, посвященном «закиру» («Человеку, молящему 

Всевышнего»), он пишет: 

Мунис иткел ядыны күңлең едә даимә, 

Калмагай сән, әнәс, һәргиз нәфсе-шәйтаның белән. 

//«Сделай в душе Всевышнего близким другом – // 

Не останешься ты, человек, никогда со своей 

страстью-/Сатаной».// 

Таким образом, поэт утверждает, что если будешь ностить в душе 

(т.е. искренне верить) Всевышнего и сделаешь «пристанищем истины» 

свою душу, то тогда ты сможешь победить страсть, алчность. По 

утверждению суфиев, алчность, ненасытность, жадность, страсть – это 

черты характера, порожденные Дьяволом, присутствуют в каждом 

человеке. Если эти пороки одержат верх, то нет сомнения, что ты 

становишься прислужником Сатаны. Но дьявольские чувства можно 

победить, если быть искренне верующим человеком. Познающий 

вечную истину человек не может быть алчным, жадным, ибо для него 

материальный мир, бытие являются сами собой образующимися и 

временными. Алчность и жадность разрушают веру, поэтому, как пишет 

Икани, верующий должен быть всегда «полным слез», помня о 

Всевышнем,. Человек «гирйан», то есть «полный слез», не тратит время 

на веселье, а постоянно думает, мыслит. У суфиев бездеятельность, лень 

является самым постыдным качеством человека. Веселье и 

бездеятельность в их понятиях имеют один и тот же смысл. Имея это в 

виду, поэт Икани пишет: 

Мәгърифәт хасил кыл вә бул әһле-гыйрфан хийледин, 

Сийде кылгыл үзеңә галәмне гыйрфаның белән. 

//«Просвещайся и будь из тех, кто познает,// 

Через суфийское учение познай Вселенную».// 

Познание, как подчеркивает Икани, не должно быть только ради 

познания истины для себя, оно достигается в целях распространения 

просвещения.  

Поэт утверждает, что нельзя жить в невежестве, так как в конце 

жизненного пути каждый остается только со своей верой, то есть с 

достигнутой за всю жизнь истиной. Материальные блага, богатства – все 

остается на бренной земле, никто их с собой не сможет унести в мир 

иной, а Истина, которая прочно заняла место в душе, не исчезает, так 



 17 

как душа бессмертна. Поэтому Икани призывает «закира» (человека 

молящегося, верящего во Всевышнего), познать и ввести Истину в свою 

душу. Поэт пишет о том, что «измученная душа в теле является всего 

лишь гостем на пять дней». Понятие «пять дней», конечно, условная 

метафора, поэтический образ, а не количественная значимость. По 

суфийским понятиям, дух человека и есть его сущность, а тело – всего 

лишь сосуд. Здесь можно обратить внимание на то, что в стихах Икани 

довольно часто встречается обращение к Всевышнему Аллаху как к 

Тангере, что также часто используется как в тюрко-татарской поэзии, 

так и в современной речи у сибирских татар.  

Одно из стихотворений Икани, отражающее суфийские 

размышления поэта о человеческой душе, о возможности его очищения, 

начинается словами: «Егълагыл у хәлеңә…» («Оплакивай свое 

положение…»). (Часто стихотворения средневековых татарских поэтов, 

в отличие от лиро-эпических произведений, не именовались, поэтому их 

принято обозначать словами из первых строк, что дает возможность не 

путать тексты). Идея суфийского плача, которая помогает духовному 

очищению, звучит также и в других стихотворениях Икании: «И 

бихайр» («О негодный»), «Үлемнең илчесе» («Посол смерти»), «Үлем 

килде» («Пришла смерть») и др. 

Стихотворение Икани «Бивафадыр ошбу дөнья» («Не постоянен 

этот мир») посвящено понятию смысла жизни человека на Земле. На 

этот бренный мир, по мнению поэта, положиться нельзя, так как, кроме 

смерти, в конечном счете, он ничего не может дать. В этой жизни 

человеку поможет только вера, а вера не может обойтись без «зикра». 

Исходя из такого представления о вечной жизни в мире ином, человек 

должен искать истину, помня о Всевышнем, совершать благие дела. Но, 

вместе с тем, в поэзии Икани звучит мысль о том, что жизнь бесценна. В 

этом кроется некая  противоречивость его поэзии. Идея значимости 

жизни человека раскрыта в его стихотворении «Гомер кадере» 

(«Ценность жизни»). Поэт убежден, что жизнь бесценна, но в 

невежестве, без познания Истины она станет бессмысленной.  

Суфийские нравоучения и назидания, подобные содержанию 

произведения анализированного выше поэта Амдами, характерны и для 

других стихотворений шейха Икани, в которых он напоминает о 

необходимости совершения праведных поступков, о необходимости 

совершения намаза, чтения Корана и т.д.  В стихотворении «Уянгыл» 

(«Проснись») поэт, как бы обращаясь к самому себе, просит читателя не 

быть невеждой. Автор пишет следующие строчки, которые привлекли 

внимание исследователей: «Гариплыкта үләр ирмеш Иканый» 

(«Находясь на чужбине, умрет, наверное, Икани»). Эти строки 



 18 

усиливают предположение о том, что поэт и шейх Икани – одно и то же 

лицо. 

Некоторые биографические данные о поэте можно обнаружить и в 

других его произведениях. Например, в стихотворении «Көлли гөлзари» 

(«Все цветущие сады») поэт, используя поэтическую образность, пишет, 

что и в цветущие сады приходит осень. Так и жизнь человека: цветет в 

положенное время, а потом приходит время его ухода. Поэтому он 

предлагает не считать своих денег, ибо они не смогут спасти в судный 

день, а вести счет своим грехам, что означает раскаяние в совершенных 

грехах, чтобы далее не совершать их совсем. В другом стихотворении, 

«Булыбән хәүфе» («Ощущая страх»), он пишет, что: 

Иканый, ятма гафил, иртә купкыл, 

Кар ый булдым тию кылма бәһанә. 

//«Икани, не будь невеждой, пораньше поднимайся,// 

Не оправдывайся, говоря, что стал старым (немощным)».// 

Данные строчки указывают на преклонный возраст написавшего 

эти строчки автора. 

Образный язык, поэтический слог позволяет автору передать его 

идеи и идеалы. Религиозно-мифологическая символика, риторические 

вопросы, встречающиеся в каждом его произведении, усиливают 

влияние стиха на читателя, что, в конечном счете, и является главной 

целью автора.  

Лирический герой поэта – это суфий, хранящий в душе мысль о 

Всевышнем, который должен заниматься познанием Абсолютной 

истины, очищать душу от грехов и не допускать совершения дурных 

поступков, быть трудолюбивым, ненавидеть невежество, леность. Даже 

в пожилом возрасте, человек не должен остановиться в познании 

истинного смысла жизни, ссылаясь на свой почтенный возраст. Человек 

с таким мировоззрением и суфийскими взглядами вполне мог быть 

среди тех, кто проповедовал в этих краях ислам. 

Поэтические произведения анализируемого автора дают 

возможность сделать выводы о том, что условием достижения счастья 

поэт считает сохранение в душе образа Всевышнего и возвращение Ему 

всего того, что было дано человеку при рождении и жизни. 

Таким образом, можем обратить внимание на то, что в 

рассмотренных произведениях много перекликающихся моментов. Как 

Амдами, также и Икани, веря в силу художественного слова, служили 

одной идее. Произведения носят философско-нравоучительный 

характер, направлены на воспитание у читателей морально-этических 

норм поведения по требованиям религии ислама. Поэты поднимают 

проблему воспитания и самовоспитания личности. Здесь удачно 



 19 

сочетаются мистические и мифологические представления о мире, 

использование религиозно-мифологических и мистических символов и 

образов усилило смысл и идейное содержание дидактических 

наставлений. 

Одним из поэтов, вышедших из сибирских татар, является 

Мауликай Юмачиков (1834-1910), живший и творивший во второй 

половине XIX века. По сохранившимся воспоминаниям, он был 

известной личностью своего времени, но его биография и творческая 

деятельность до настоящего времени также ожидают монографического 

исследования. Достоверно то, что он был учителем знаменитого 

Ембаевского медресе, владел, кроме родного – татарского языка, 

арабским, персидским, русским и казахским языками. Он также был 

известен как переводчик на казахский язык известного в тюркском мире 

с XIY века дастана Хисама Кятиба «Джумджума султан». Видный 

татарский просветитель Х.Фаизханов отмечает, что М.Юмачиков 

является автором десятка поэтических произведений (среди них есть и 

стихотворения на казахском языке) [Фәезханов 1893: 22]. 

Мауликай Юмачиков родился в 1834 году в деревне Манчыл 

Ялуторовского уезда Тобольской губернии (ныне д. Ембаево 

Тюменского района Тюменской области) о чем свидетельствуют строки 

из произведения «Ирбитская ярмарка»:  

Атымдыр Мәүлекәй ибне Юмачев, 

Ялутыр өязедер Тубыллык. 

Торагым Манчыл илдәдер, Төмәнлек, 

Ул илдә күрмәдем һич тә яманлык. 

«Зовут меня Мауликай Юмачев/  

Из уезда Ялутор Тоболяк./ 

Где живу – деревня Манчыл, Тюмения,/ 

В той стране не видел ничего плохого я»./ 

Поэт является современником известных тюрко-татарскому миру 

поэтов Мифтахутдина Акмуллы и Гали Чокрыя, но его творческая 

деятельность начинается намного позже этих поэтов. Несмотря на то, 

что свою поэтическую карьеру М.Юмачиков начинает только в 

семидесятые годы ХIХ столетия, он быстро достигает широкой 

популярности среди образованных людей своего времени, становится 

известным поэтом. После публикации в Крымской газете «Таржиман» 

материала о его деятельности о М.Юмачикове пишут во многих русских 

и европейских изданиях [Миръат 1900: 25-26]. 

Здесь нелишне вспомнить о том, что царская цензура не была 

благосклонна к татарским поэтам и писателям. Из-за запрета цензуры 

многие произведения оставались не изданными и не получали 



 20 

возможности широкого распространения среди татарского населения. 

Такая же участь ожидала произведение неизвестного автора «Мәкәрҗә 

бәете» («Баит о Макарьевской ярмарке», буквально: Макарьевский 

баит), которое позже послужило основой для создания нового сюжета 

Мауликаем Юмачиковым. Для истории произведение «Баит о 

Макарьевской ярмарке» сохранил директор Казанской университетской 

типографии Готвальд, который во время конфискации смог спрятать у 

себя несколько экземпляров книги. Когда он передал свою библиотеку в 

дар университету, вместе с многочисленными книгами в фонд научной 

библиотеки университета попадает и это издание. 

Как известно, наиболее грамотным и просвещенным сословием 

татарского общества XIX века являлись служители культа. Среди них 

было немало мулл образованных, прогрессивных устремлений, тесно 

связанных с народом. В большинстве случаев именно из их среды 

выходили поэты, в произведениях которых наиболее зримо проступали 

черты современной действительности, ставились и по-своему решались 

злободневные вопросы татарского общества. В путевых очерках, 

которые печатались в журнале «Современник» – органе русской 

революционной демократии, П.И.Пашино описал встречу с одним из 

таких прогрессивно настроенных мулл: «…Есть муллы-смиренники, 

говорящие всегда вполголоса, глаза опуская долу. Жизнь их 

однообразна и тиха. Народ любит таких мулл и питает к ним большое 

уважение. Не думайте, чтобы это были ханжи, ничуть не бывало, это 

поэты, это люди, вполне чувствующие свое положение и постоянно 

готовые на горячую и откровенную беседу» [Пашино 1960: 272]. Один 

из таких мулла познакомил собеседника с объемным сборником своих 

стихов, среди которых сильное впечатление на него оказал «Баит о 

Макарьевской ярмарке», в котором автор сравнивает современную ему 

жизнь с Нижегородской ярмаркой. 

Анализируя данное произведение, можно отметить, что 

соотношение традиционного с новаторским заключается здесь в том, 

что автор в начале и конце как бы «спрятал» искомую мысль вполне 

респектабельными рассуждениями религиозно-дидактического толка. 

Так, мир представляется ему пестрой ярмаркой, где каждый занят своим 

делом. Кто честно и усердно торгует нажитым в трудах и страданиях, 

тот живет в свое удовольствие, мирно и тихо; напротив, кто выбрал путь 

порока и лжи, погряз в обмане и воровстве, тот рано или поздно 

разорится, обрекая себя и близких на муки и страдания. Напоминая о 

краткости земной жизни, о страшных муках, ожидающих грешников, 

поэт приступает к основной теме – рассказу о притеснениях и поборах, 

чинимых местными заправилами власти. Таким образом, перед взором 



 21 

читателя проходит целая вереница тупых, чванливых и жуликоватых 

проходимцев, начиная с головы, пристава, столоначальников и кончая 

услужливыми писарями. А избиение должников и непокорных, даже 

убийство их – типичное явление в этих краях.  

Примечательно, что автор «Баита» не считает простой народ 

безнравственным и испорченным, напротив, как пишет автор, он 

исправно служит царю, не сетует на жизненные невзгоды, терпелив и 

стоек, таким образом, поэт искренне защищает народ. Вот почему его 

гнев и возмущение, прежде всего, направлены против существующих 

социально-экономических порядков. Это, по-видимому, и напугало 

цензора В.Смирнова, угадавшего бунтарский дух на первый взгляд 

невинного баита. 

О популярности «Баита о Макарьевской ярмарке» свидетельствует 

и «Баит об Ирбитской ярмарке», написанный поэтом М.Юмачиковым, 

творчество которого является объектом исследования в данной части 

работы, в стиле первого в 1881 году, т.е. спустя два года после запрета 

первого. К сожалению, и это произведение постигла та же участь: оно 

было запрещено тем же цензором В.Смирновым, несмотря на то, что его 

автор ставил перед собой цель «исправить» ошибки своего 

предшественника и представить «Баит» в пристойном и политически 

выдержанном духе.  

Поэт, надо отметить, хорошо был знаком с произведением 

предшественника, использовал его форму и манеру изложения, даже 

отдельные строфы. (Таким образом, это произведение также можно 

отнести к жанру назира – «поэтический ответ»). Сохраняя стиль письма 

предыдущего произведения, автор нового баита М.Юмачиков, пишет об 

Ирбитской ярмарке, где принимали участие и татарские купцы. Поэт 

проводит параллели современной ему жизни с ярмаркой, более близкой 

для жителя Сибири

.  

Бу дөнья мисале Эрбеткә охшар, 

Ахыры һәм ахирәт юлга охшар. (С.10) 

//Этот мир похож на Ирбитскую ярмарку,  

Конец похож на дорогу в иной мир


./ 

Так начинается баит об Ирбитской ярмарке М.Юмачикова. В 

самом начале автор пишет о том, что когда страной правила Екатерина, 

она также посетила Ирбит. Далее автор упоминает добрым словом имя 

царя – Александра Николаевича. Автор называет сенаторов, комитет по 

                                                 

 Ирбит – город в Свердловской области, который был основан в 1631 году, в 1775 году 

получил статус города. 


 Здесь и далее примеры из следующего издания: Мин – себер татарымын. Шигырьләр // 

Төз.һәм кереш сүз авт. Р.Х.Корбан. – Казан: Тат.кит.нәшр., 2006. – 160б.  



 22 

цензуре как верных служителей царю. Отдельные слова восхваления, 

пожелания здоровья посвящены современнику поэта – царю Александру 

Александровичу, его семье. Упоминание исторических государственных 

лиц придает произведению некоторую документальную достоверность.  

Следуя стилю баитов, далее автор пишет о себе, называет свое имя 

и напоминает о том, что несколько раз посетил Ирбитскую ярмарку и 

знает все ее причуды. Почтительно обращаясь к благонравным и 

предприимчивым купцам, он нещадно критикует тех, кто транжирит 

деньги и пьянствует, напоминая о неминуемой расплате за эти грехи на 

том свете. М.Юмачиков называет свое произведение как «насихат» – 

нравоучение, определяя основную цель его создания. Содержание баита 

говорит о том, что на ярмарку стекаются множество людей, среди 

которых есть и безнравственные люди, выпивающие, занимающиеся 

непристойными делами. Лирический герой произведения признается в 

том, что, сожаленью, в числе таких посетителей ярмарки когда-то был и 

сам.  

Ни өчен белмәдем һич килдегемне, 

Танымадым көне-төн булдыгыны. 

Сату өчен һич булмады сагышым, 

Шуның өчен булмады минем табышым. (С.12) 

//Забыл, с какой целью приехал,/  

Не замечал, как день переходит в ночь./  

Торговать не было желания,/ 

Поэтому не было и прибыли.// 

Поэт М.Юмачиков критикует купцов, которые проводят дни не за 

торговлей, а в пьянстве, после чего сквернословят, транжирят деньги, и, 

наоборот, хвалит деловых, расчетливых торговцев. 

В духе поэтов средневековья, обращаясь ко Всевышнему, поэт 

просит прощения и исправления нравов. М.Юмачиков рассуждает о 

бренности бытия подобно поэтам-суфиям, пишет о том, что в этот мир 

пришли и ушли бессчетное количество шахов-царей, пророков. Никто 

не может уйти от смерти, всем нужно будет предстать перед 

Всевышним. Поэтому нужно преклоняться Ему, воздерживаться от 

запретного, жить по законам шариата. Каждый человек должен думать о 

том, как он предстанет перед ликом Всевышнего в Судный день. 

Поэтому, размышляет автор, нужно стараться делать в этом мире только 

добрые дела. 

Следует отметить и то, что в поэме «Баит об Ирбитской ярмарке» 

отражается также сочувствие к простому народу, звучат идеи 

гуманизма, так как это сближает человека со Всевышним. 

Төне-көн иҗтиһад кыл яхшылыкка, 



 23 

Яманлык кыйлмагыл һичбер халыкка. 

Рәхим ит сән фәкыйрь – мискин, гидайга, 

Тәзарруг әйләгел даим Ходага. (С.16) 

//И днем, и ночью старайся служить добру,/ 

Не делай плохого ни для кого./  

Будь добр ты к нищим, бедным, не имущим,/ 

И всегда помни о Всевышнем…// 

Поэт понимает, что подобно тому, что есть люди умные, которые 

знают свое предназначение, есть в мире и глупцы, которые не понимают 

смысла жизни. Автор баита дает свои назидания и нравоучения, 

сравнивая обыденную жизнь народа с кипящей жизнью Ирбитской 

ярмарки. Таким образом, в данном произведении основное место 

занимают рассуждения автора о смысле жизни, что сближает 

М.Юмачикова с творчеством поэтов-суфиев средневековья. Отдельные 

строчки баита созвучны со стихами поэта ХYI века Мухаммадяра.  

Следуя традициям средневековой тюрко-татарской поэзии, здесь 

автор еще раз упоминает читателю о себе, надеясь на то, что его доброе 

имя останется для будущих поколений: 

Сәңа да ошбу вәгъдә бер киләчәк, 

Кайда китте атаң синең Юмачык? 

Үзең һәм бергә сән ошбу вәгазъдә, 

Үзең үлсәң, хатың калыр кәгазъдә. (С.15) 

//И тебе это обещанное придет,/  

Так же ушел и твой отец Юмачык./ 

И ты здесь, в этом нравоучении,/ 

Если самого не станет, /останется письмо твое  

(творения) на бумаге».// 

Новизной произведения является то, что в основной части 

произведения автор «Баита о Макарьевской ярмарке» пишет об 

угнетенном состоянии народа, беспределе царских чиновников, 

бюрократической системе, взяточничестве и социальной 

несправедливости. В конце своего произведения М.Юмачиков также 

возвращается к теме правителей-царей и их отношения к простому 

народу. Но в отличие от предыдущего поэта, он называет их 

справедливыми. Стремясь исправить «сомнительные» мысли своего 

предшественника и делая свои выводы, автор баита пишет:  

//Если цари берут наших детей на службу,  

то это для нашей же пользы, чтобы охранять нас//.  

Далее автор пишет:  

//Нет справедливее нашего царя,/  

(Он) ничего плохого не сделал нам и нашей религии./ 



 24 

Относится ко всем, как к своим детям:/ 

И русским, и мусульманам – всем».//  

«Поэтому,- пишет далее автор,- мы чувствуем себя спокойно, как 

дети в калыбели» (С.24.). По мнению автора, и судьи, и начальники 

поставлены царской властью для того, чтобы не было воровства, 

несправедливости. 

Таким образом, Мауликай Юмачиков старается внести изменения 

в содержание известного произведения, «поправляя» его основную 

мысль. Особенно это касается моментов, где говорится о чиновниках. 

Поэт приукрашивает их деятельность, старается провести мысль о 

справедливости власти, о том, что царь делает все во благо народа. 

Говоря о деяниях чиновников, М.Юмачиков отвергает мысли 

предыдущего произведения, защищая представителей власти, он 

говорит о том, что те заботятся о лучшей доле народа. Автор старается 

сформировать у читателя положительный образ царя, развивая идею о 

том, что он справедлив по отношению к своим подданным, что 

правитель назначает своих чиновников для того, чтобы с их помощью и 

при их поддержке народ жил безбедно и благополучно. По мнению 

автора все очень рады служить царю, не жалея ни своего богатства, ни 

себя. Все желают процветания и стойкости страны, служить Великому 

царю верой и правдой, опираясь на Коран. Люди терпят все тяготы, так 

как считают, что все испытания – от Всевышнего.  

Таким образом, М.Юмачиков вступает в диалог-полемику с 

автором «Баита о Макарьевской ярмарке». 

Но в свое время даже такое откровенно заискивающее 

произведение, содержание которого было направлено в угоду властям, 

не прошло через царскую цензуру. Властям не нужно было лишний раз 

напоминать народу о «Макарьевской ярмарке», где раскрывались 

многие недостатки царизма, по всей вероятности поэтому цензура также 

запретила издание «Баита об Ирбитской ярмарке».  

Судя по содержанию баита, М.Юмачиков был поэтом 

консервативных взглядов. Но ученые считают, что его консерватизм – 

это отражение представления образованной части народа, живущего 

далеко от центра, на периферии [Татар әдәбияты тарихы 1985: 399]. В 

отличие от автора «Баита о Макарьевской ярмарке», М.Юмачиков 

значительно ослабляет критический пафос своего сочинения, 

сознательно сглаживая острые углы, выставляя факты и события в 

сугубо положительном духе. «Если автор «Баита о Макарьевской 

ярмарке», описав контору и ее прихлебателей, критиковал их в духе 

М.Е.Салтыкова-Щедрина, то М.Юмачиков намного более осторожен и 

предусмотрителен. Словом, автор отражает отсталые, консервативные 



 25 

взгляды патриархального крестьянства той эпохи, все еще верившего в 

доброго царя и его верных слуг. Несмотря на это, баит М.Юмачикова 

проникнут духом современности, и в нем ставились и по-своему 

решались злободневные проблемы времени. Симпатии автора явно на 

стороне обездоленных масс, о чем свидетельствует проникнутые 

гуманизмом и состраданием строки: «День и ночь служи добру...»»
 

[История татарской литературы нового времени (ХIХ-начало ХХ века) 

2003: 145]. 

Другие склоняются к тому, что, может быть, автор, таким образом 

пытался быстрее получить разрешение цензора на публикацию или что 

такая авторская позиция может быть даже результатом социального 

заказа, так как он незадолго до этого уже написал стихи-посвящение 

купцам – братьям Рахматулле и Нигматулле хаджи Сайдуковым

. Но, с 

другой стороны, можем отметить, что еще в XYIII веке в произведениях 

некоторых татарских авторов идеализировалась централизованная 

власть царизма, поднималась идея общей Родины. Примером тому 

может служить произведение Кадыр-Али Жалаер бека «Жамиг ат-

таварих» («Сборник летописей»), жившего и творившего в XYIII веке и 

также ратовавшего за власть русского царя. Здесь поэт дает краткое 

описание того, как хан Ураз-Мухаммет царствовал в Касимовском 

ханстве. Он, в частности, отмечает его преданность Борису Годунову, 

готовность к исполнению его воли. Автор «Сборника летописей» особо 

подчеркивает благородство хана, пишет, что он постоянно проявлял 

заботу об обездоленных, сиротах и нищих, строго взыскивал с тех, кто 

нарушал общественное спокойствие, строго наказывал воров и 

хулиганов. В то же время хан всячески поощрял тех, кто проявлял 

рвение в службе и преданности властям. Поэтому, пишет автор, в 

Кермане и всей округе установилась тишина и покой, достаток и 

изобилие. 

Кроме этого произведения М.Юмачиков известен как автор 

десятка произведений, написанных по традиции средневековой 

литературы, а также его перу принадлежат прекрасные примеры 

любовной лирики.  

В творчестве М.Юмачикова продолжаются традиции народного 

творчества, в частности, народных песен. Сближение с народной 

поэзией способствовало широкой демократизации всей татарской 

                                                 

Сайдуков Нигматулла Кармышак улы (1829-1901), общественный деятель, учится в 

Ембаевском медресе, в 1870-1900 годы руководит этим медресе, также выделяет деньги 

для содержания не только этой мечети, но и мектебе для девочек д. Манчыл и для 

строительства библиотеки //Татар энциклопедиясе сүзлеге. – Казан: татар энциклопедиясе 

институты, 2002. – С.551. 



 26 

культуры этого времени, выявлению ее самобытности и 

оригинальности. Поэтика стихов М.Юмачикова также является 

прекрасным примером влияния народной мудрости на творчество 

поэтов XIX века. 

В творчестве анализируемого поэта можно найти зачатки 

просветительской литературы. М.Юмачиков так же, как и многие поэты-

просветители XIX века, поднимает и по-своему решает актуальную для 

своего времени так называемую «женскую проблему». Он 

придерживается той мысли, что девушке надлежит выходить замуж за 

«просвещенного мужчину», только так, по мнению автора, женщина 

может добиться счастья в семье. Как следует из стихотворных строк 

поэта, девушки должны иметь право самим выбирать себе спутника 

жизни. Таким образом, в творчестве М.Юмачикова также есть 

отдельные строчки, где находят отражение те просветительские идеи, 

которые доминировали в свое время в творчестве Г.Кандалыя, 

Г.Курсави и Г.Утыз-Имяни. Наивность в решении сложной 

общественной проблемы присуща многим деятелям литературы ХIХ 

века, таким, как М.Акъегетзаде, З.Бигиеву – в прозе, Г.Ильяси, 

Ф.Халиди – в драматургии. Как и многие другие просветители, 

М.Юмачиков в несчастье простого народа, порожденном, по мнению 

автора, его необразованностью, обвиняет «плохих» мулл. Поэт пишет о 

том, что во многих проблемах народа повинны необразованные муллы, 

которые должны быть просветителями, беспокоиться о просвещении 

своего народа, но на деле они думают только о личном благополучии. 

Литературовед М.Гайнуллин также обратил внимание на то, что в этом 

произведении отражены критические взгляды поэта в адрес мулл, 

которые думают только о богатстве, вместо того, чтобы заниматься 

образованием своего народа [Гайнуллин 1968: 159]. Таким образом, 

творчество М.Юмачикова является также отражением просветительских 

идей, которые занимали важное место в татарской литературе XIX века. 

При этом перу данного поэта принадлежат также стихи сугубо 

религиозного содержания, хотя и здесь нередко звучит критика в адрес 

мулл, которых больше волнует не благополучие народа, а свое 

собственное. Народ изнурен непосильным трудом, но не сыт, голоден. 

Таков, по мнению М.Юмачикова, современное состояние дел. Таким 

образом, та социально-этическая проблематика, которая являлась тем 

философско-мировоззренческим стержнем, насквозь пронизывающим 

всю литературу ХIХ столетия, начиная с Г.Утыз-Имяни и кончая 

М.Акмуллой, в полной мере отражает и суть поэзии М.Юмачикова. 

Благодаря богатой биографии и активному творчеству 

М.Юмачиков становится признанным поэтом татарской литературы ХIХ 



 27 

века. В творческом наследии поэта отражается своеобразный взгляд 

автора на жизнь, стремление писать на близком народу языке.  

Таким же интересным и значимым литературным наследием 

татарского народа XYIII в., сохранившимся в Поволжье, но созданным 

на территории Сибири, является книга «Мәҗмугыл хикәят» – 

«Сборник рассказов», собранный и переписанный просветителем 

Мухаммадрахимом в 1775 году в Тарском уезде Тобольской губернии. 

Известно, что составитель книги Мухаммадрахим был выходцем из рода 

известных учителей-просветителей, его отец – Рафик сын Таиба ал-

Курсави преподавал в знаменитом медресе в деревне Курса Почмак 

Казанского уезда. Судьба составителя книги до конца не известна, нет 

данных о том, когда и как он попал в Тобольскую губернию, но известно 

то, что он жил среди сибирских татар и оставил как в память о себе эту 

интересную книгу. 

«Сборник рассказов» включает в себя 33 разного характера и 

содержания хикаята-рассказа, свободно переведенных и переложенных 

из персидских авторов. В конце многих рассказов содержатся назидания 

и нравоучения, дополненные самим переводчиком. Книга состоит из 

двух глав, известен переводчик рассказов второй части, коим является 

Нурмухамед бине Галим (т.е. сын Галима), от имени которого написана 

вводная часть к данной главе. Можно предположить, что первую часть 

книги перевел сам составитель сборника Мухаммадрахим.  

Примечательно, что вводная часть, написанная в основном в прозе 

(имеются некоторые стихотворные строчки), начинается с обращения ко 

Всевышнему Аллаху, здесь также присутствуют слова-посвящения 

пророку Мухаммаду, что является традиционным для литературы 

данного периода. Особенно интересными для исследователя являются 

следующие строчки: «Аллаһны мактаудан соң Казый Төркстани дип 

кушамат алган хуҗам Шәкүр бине Гауваз Бакыйга бу мескен вә 

фәкыйрь, ким вә кимчелекле бәндәдән, тын шәһәр Тубылдан, дустанә 

һәм яратып, чиксез күп сәламнәр вә мактаулар булсын». Ведется работа 

по выяснению этой личности из Тобольска, которому обращены 

дружеские приветствия составителем книги.  

Анализ содержания рассказов (хикаятов), включенных в 

анализируемый сборник «Мәҗмугыл хикәят», позволяет прийти к 

следующим выводам: книгу можно смело рассматривать как учебник 

жизни, так как оно содержит много поучительных историй, жизненных 

конфликтов, рассказов о правилах поведения в обществе, а также 

назидательных мыслей выдающихся личностей того времени. 

Характеристика присущих человеку позитивных или негативных 



 28 

качеств и поступков дается как непосредственно, так и через призму 

конкретных примеров. 

Данная книга является еще одним интересным культурным 

наследием татарского народа XYIII века, доказывающим существование 

исторических связей поволжских и сибирских татар с арабо-

персоязычными литературами. «В «Сборнике рассказов», переведенный 

с персидского в среде сибирских татар, чувствуется больше влияние 

персидского и сибирско-татарского языков. Влияние арабского, 

персидского языка особо возрастает в ХYIII-XIX веках» (пер. наш – 

Ф.С.) [Борынгы татар әдәбияты 1963: 428]. 

Интересным является упоминание в данном исследовании также 

творчество суфийского поэта Ахметзяна Тубыли

 (1826-189?), судьба 

которого тоже связана с Тюменским краем. В вышеупомянутом 

биобиблиографическом труде «Асар» Р.Фахрутдинов пишет о том, что 

поэт Тубыли был учеником шейха Зайнуллы ал-Халиди (1835-1917) 

[Фәхретдинов 1908: 300]. Известно, что А.Тубыли в 1871 году был 

безвинно осужден и сослан в тюрьму в город Тобольск, где пробыл в 

заключении около пятнадцати лет. Последние годы жизни провел в 

городе Таре, там и умер. О творчестве поэта, взявшего в качестве 

псевдонима имя города, где он провел определенную часть своей жизни, 

стало известно широкой общественности также лишь во второй 

половине ХХ века. Первый рукописный сборник поэта был найден 

ученым-литературоведом А.Шариповым в 1973 году. Вслед за ним еще 

два рукописных сборника А.Тубыли были обнаружены в 1982 году во 

время археографической экспедиции доктором филологических наук 

М.Ахметзяновым, который определил годы творческого и жизненного 

пути поэта, проанализировал некоторые его письма, написанные из 

Тобольской тюрьмы и адресованные семье и друзьям, осуществил 

литературное исследование отдельных стихотворений поэта. Позднее 

под руководством профессора КГУ Ганеевой Р.К. была написана 

диссертация Хасавнех А.А., посвященная творчеству А.Тубыли. 

Во время пребывания поэта в Тобольской тюрьме им написаны 

многочисленные стихи, которые являют собой пример суфийского 

терпения перед испытаниями судьбы. Такие стихи поэта, как «Мөнәҗәт 

ли-Казый әл-Хаҗәт» («В обращении к Исполнителю Желаний» (один из 

эпитетов Аллаха)), «Язам ибтида Хәмдү үзрә» («Начинаю писать, 

                                                 

 Известно, что А.Тубыли родился в 1826 году в деревне Аби (Сараббикол) 

Лениногорского района респ. Татарстан, состоял в близком родстве с семьей известного 

татарского поэта Габдрахима Утыз Имяни. Он получил образование в знаменитом медресе 

Мухамметзакира Камалова в Чистополе; принадлежал к суфийскому братству 

Накшбандия. 



 29 

посвящая Достойному похвалы») входят в тюремный цикл стихов 

«Хәбес», где чувства лирического героя, обращающегося к Аллаху, 

пронизаны глубокой печалью. Поэт, на долгие годы отлученный от 

родных и близких и приговоренный к одиночеству, предается молитвам 

и обращениям к Аллаху, прося у него силы в терпении. 

Самое объемное из стихов тюремного цикла «Бихәмделилләһ 

Ходага Чук хәмүдләр» («Великая хвала Аллаху») включает в себя 

подробное описание условий пребывания его автора в тюрьме. В 

произведении занимает особое место выражение душевного и 

физического состояния поэта: «сгорело сердце», «согнулась спина», 

«пролились слезы». Но все эти тяготы поэт принимает как испытания, 

посланные Аллахом. В стихотворении «Сән, Бакырчы Шаһиәхмәткә, 

сәлам» «Тебе, Бакырчы Шагиахмет, привет», пишет, что нельзя роптать 

на судьбу, и что такие испытания очищают душу человека. Помимо 

Корана, на творчество А.Тубыли оказали влияние поэмы «Кыйссаи 

Йосыф» («Сказание о Юсуфе») Кул Гали и творчество поэта Г.Утыз 

Имяни, которые имели широкое распространение в народе. 

В произведениях поэтов, живших и творивших в Сибири, как 

Икани и Амдами, М.Юмачиков и А.Тубыли, включенных в сборник 

рассказов «Мәҗмугыл хикәят», составленный Мухаммадрахимом, не 

прослеживаются особые местные реалии, они характеризуются теми 

общими чертами, которые присущи древней и средневековой тюрко-

татарской литературе, а также литературе XYIII-XIX веков. Анализ 

книг, написанных или переведенных писателями, родившимися, 

жившими или находившимися по тем или иным обстоятельствам жизни 

в данном крае, помогают раскрыть некоторые особенности развития 

татарской литературы в целом, и литературы Тюменского региона, в 

частности.  

Анализ вышеназванных произведений, которые нами 

рассматриваются в русле сибирской региональной литературы, помогает 

в дальнейшем в сравнительном плане выявить особенности изучаемого 

далее в данной работе произведения Хувайды «Душевная благодать». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 30 

I ГЛАВА 

 КОМПОЗИЦИОННОЕ ПОСТРОЕНИЕ ПРОИЗВЕДЕНИЯ 

ПОЭТА СРЕДНЕВЕКОВЬЯ ХУВАЙДЫ «РӘХӘТЕ ДИЛ» 

 

Анализируемое в данной работе объемное поэтическое 

произведение «Рәхәте-дил» – «Җан рәхәте» («Душевная благодать») 

поэта средневековья Хувайды (Һөвәйдә), по рассуждениям 

литературоведа Ф.З.Яхина, подготовившего к изданию данное 

произведение, также может иметь «сибирское происхождение»
2
. 

Как и многие произведения средневековья, «Душевная благодать» 

создано автором в жанре стихотворного дастана. По традиции тюрко-

татарской литературы, в одном из глав, озаглавленном как «О книге и 

его авторе (да будет ему благословение Аллаха)», поэт оставляет 

некоторые биографические факты, откуда узнаем, что настоящее имя 

автора Хужа-Назар сын Гаиб-Назара: 

Кәминә аты – Хуҗа-Нәзәрдер, 

Атасының аты – Гаиб-Нәзәрдер. 

Многие авторы древности и средневековья в своих произведениях 

оставляют некоторые данные о себе, о своем окружении. Иногда даже 

эти довольно скудные материалы, бесспорно, являются очень ценным 

источником для определения авторства, времени и места написания 

литературного памятника, так как в большинстве случаев содержание 

произведения является единственным источником, откуда можно 

черпать данные об авторе произведения, о его мировоззрении и 

литературных пристрастиях. В анализируемом произведении автор 

называет себя Хуҗа-Назар, что привлекает на себя внимание и вызывает 

интерес исследователей, так как именно так некогда называли себя 

знатные личности из сибирских татар. Здесь важно также обратить 

внимание на имя отца поэта, который в стихотворных строчках назван 

как Гаиб Назар, первая часть из которых является религиозным 

дополнением к имени, которое подчеркивает о приверженности данной 

личности к суфийскому сану (Гаиб – мужчина-суфий). Таким образом, 

упоминая о своем отце, поэт выделяет то обстоятельство, что он был 

приверженцем религиозных идей, известным в свое время суфием. Здесь 

также следует подчеркнуть, что в рукописных сибирско-татарских 

«Шәҗәрә» (родословная), касающихся истории распространения Ислама 

в Сибири, бережно хранящихся и передававщихся из поколения в 

поколение, среди многих имен шейхов упоминается также имя шейха 

                                                 
2
 Примеры представлены из данной книги.  



 31 

Назара. По вышеупомянутым записям Н.В.Катанова («О религиозных 

войнах учеников шейха Багауддина против инородцев Западной Сибири 

(по рукописям Тобольского Губернского музея)») читаем: «Из 

почивающих на берегу Иртыша святых – в Искере почтенный шейх 

Айкани; там же перед Искером шейх Бирий, шейх Назар, шейх Шерпети 

– все трое были родные братья из внуков Зенги-баба…» [Катанов 1905: 

23]. 

Предположение о том, что отцом поэта Хувайды являлся никто 

иной как шейх Гаиб-Назар, являвшийся одним из 366 шейхов, 

проповедовавших в Сибири Ислам, получает косвенное подтверждение 

в анализируемом тексте. 

Поэт пишет, что их род известен добрым именем. В произведении 

также упоминается название местности «Җәмйан», которую автор 

считает местом своего рождения. Для данного исследования может быть 

важным также то, что автор пишет о том, что он оторван от родной 

земли (тоскует на чужбине). Возникает справедливый вопрос: откуда 

родом этот поэт, что это за местность «Җәмйан»? Составитель книги 

осмеливается провести оссоциативные параллели, расуждая по поводу 

того, что эта местность может быть нечто иное, как современный город 

Демьянка, расположенный на одноименном притоке Иртыша. Хотя 

допускает и то, что поселения с таким названием есть также и в 

Узбекистане, а также в Иране. 

Күңел шәһрегә Йегәнә газем кылды, 

Китабым нәсриде, мән нәзым кылды – 

 продолжает автор, знакомя читателя с теми обстоятельствами, 

которые предшествовали написанию данного произведения. Здесь 

сообщается о том, что он, человек, преклоняющийся Единственному 

Всевышнему Аллаху, решил создать на основе прозы стихотворное 

произведение. Таким образом, остается возможность предположения о 

том, что данное произведение может быть создано на основе уже 

известного прозаического произведения. Далее также следуют 

интересные факты: 

Бу Җәмйан шәһренең пирү-җәвани 

Тәмамысы ирерләр төрки хани.  

Алар гәрчә сүзегә биһөнәррак, 

Дидем, булса китабым төрки бәһрак. 

//И стар и млад этого города Җәмйан// 

Все являются тюркоязычными// 

Хотя они не владеют словесным талантом// 

Решил, пусть будет книга (моя) на тюрки.// 



 32 

Следуя традициям поэзии Средневековья, по ходу текста автор 

произведения несколько раз обращается к себе, делится с читателями 

своими размышлениями и чувствами по отношению своего творения, 

или же к содержанию написанного пролизведения.  

В данной главе нас интересуют особенности композиционного 

построения данного произведения, так как этот подход поможет нам 

выявить традиции, на которых основывался автор произведения и 

определить его новаторство.  

Известно, что любой художественный текст представляет собой 

коммуникативное, структурное и семантическое единство, что 

проявляется в его композиции, которая предполагает закономерное, 

мотивированное расположение деталей в крупных частях 

художественного произведения и взаимное соотношение этих деталей 

[Поэтический словарь 1966: 137].  

Современное литературоведение подчеркивает, что продумывая 

композицию, писатель стремится к тому, чтобы читатель поверил в 

правду художественного изображения и с наибольшей глубиной 

воспринял внушаемые ему мысли и чувства. При этом автор исходит из 

своего понимания действительности, а также законов и принципов 

художественного творчества данной эпохи. Слово «композиция», 

независимо от трактовки понятия, всегда означает соотношение или 

расположение каких-то «частей» или «элементов». В художественном 

произведении такой порядок или строй частей выражает авторский 

замысел.  

Средневековая тюрко-татарская литература, к которым относится 

также анализируемое произведение, традиционна в плане построения 

формы. В данном случае нас интересует особенность построения текста, 

т.е. членение текста, характеризующегося непрерывностью на 

дискретные единицы. В литературоведении принято выделять единицы, 

которые занимают в тексте сильную позицию, к ним традиционно 

относят заглавия, эпиграфы, начало и конец произведения. С их 

помощью автор подчеркивает наиболее значимые для понимания 

произведения элементы структуры и одновременно определяет 

основные «смысловые вехи» той или иной композиционной части 

[Николина 2003: 46.]. Событие преподносится через текст, причем 

деление его на части зависит от того, какому субъекту принадлежит 

высказывание и кому оно адресовано. Следовательно, композицию 

связываем с текстом произведения, с делением текста на определенные 

части. 

Композиция многих средневековых тюрко-татарских 

литературных текстов имеют традиционную основу. Художественные 



 33 

произведения средневековья строились по определенному принципу, где 

выделялись обязательные части: глава «Башлам» (где обычно 

располагалось обращение поэта к Всевышнему о разрешении написать 

произведение, просьба благословить его на это дело; нередко 

встречается глава-обращение к государю, на территории которого жил 

поэт в момент написания произведения или служил при дворе), часто 

также присутствует так назыаемая глава «Мунаджат» (в данной части 

традиционно автор предоставлял некоторые автобиографические 

данные, отдельные важные моменты из жизни или же излагал свою 

жизненную позицию). Основная часть, которая обычно состоит из 

многочисленных глав, служила раскрытию сути основной идеи 

произведения. Нередко в такого рода литературных памятниках 

присутствовала и такая часть, как концовка произведения. Именно такое 

построение присуще анализируемому нами выше произведению  

«Насихатнамэ» поэта Амдами. 

Традиционно средневековые произведения начинаются с 

обращения к Всевышнему Аллаху, к его пророкам, где автор возносит 

хвалу в их адрес, просит помощи в написании книги. Здесь же автор 

упоминает имена пророков, сподвижников пророка Мухаммада, что 

является проявлением уважения к ним со стороны автора. Упоминая 

имена библейских пророков, поэт отмечает их особые деяния, 

подчеркивая при этом роль человека, поддержанного Всевышним в этом 

мире.  

Во многих произведениях этого периода наблюдается такая 

тенденция, как выделение в части «Башлам» хвалебной речи, 

посвященной государю (хану), при дворе которого жил или служил 

поэт. В этой части упоминались великие деяния данного правителя, 

кроме того, подчеркивались некоторые качества характера, такие как 

справедливость, мощь, сила, богатство. Иногда поэты средневековья 

могли позволить себе также обращение к государю некоторыми 

наставлениями, назиданиями об улучшении благосостояния жизни 

простого народа.  

В той части, которая традиционно называлась «мунаджат», по 

традиции автор давал некоторые данные о себе. В этой части 

произведения размещались какие-либо биографические факты, такие 

как имя автора (или же псевдоним), происхождение (указывалась имя 

отца или же род), год рождения, род занятий, предпочтения, интересы, 

цель написания данного произведения или некоторые другие данные. Но 

в средние века эта традиция стала нарушаться, в некоторых 

произведениях эта часть отсутствует (возможно она пропускалась 

переписчиками). Важность этой части произведения для современных 



 34 

исследователей неоценима. Она помогает исследователям в определении 

времени и места его написания, в уточнении вопроса об авторстве, и 

наоборот, отсутствие данной очень важной части затрудняет выявление 

принадлежности и вопроса датирования древних и средневековых 

литературных памятников. 

Основная часть произведений изучаемого периода обычно 

состояла из множества глав, при чем в большинстве случаев, каждой из 

них давалось название. В этой части излагались все основные события, 

здесь читатель знакомился с героями и их деяниями, что всегда 

сопровождалось наставлениями и назиданиями по поводу исправления 

нравов. Обычно героями средневековых тюрко-татарских литературных 

произведений являлись ханы-правители или же их дети, приближенные 

(начиная с Котби впервые в произведениях появляются образы из 

народа). В вышеназванном произведении Амдами, например, разделение 

на тематические главы присутствует, но в них отсутствует описание 

каких-либо событий, которые могли бы построить сюжетную линию 

произведения. В данном случае в каждой главе рассказывается о тех или 

иных качествах характера человека, которые нужно и важно в себе 

воспитывать или же, наоборот, от которых нужно избавляться из 

соображений морально-этических норм времени. 

В каждой главе этого произведения автором поднимается 

определенный вопрос, который ведет к раскрытию основной проблемы. 

Бесспорно, в композиционном построении текста не последнюю роль 

играет образ автора. Повествуя свои размышления, он не делит их на 

главное или второстепенное, а излагает свои мысли в стихотворной 

форме, подчиняясь определенным канонам формы и содержания 

художественного произведения. 

В конце произведения следует завершающая глава, где автор 

подводит итоги своей мысли, призывает людей к взаимопониманию, 

уважению, наставляет на благие дела, еще раз упоминает о ценности 

поэтического слова, и тем самым, заканчивает произведение. 

Подводя промежуточные выводы по вышесказанному, можем 

сделать вывод о том, что композиционные особенности средневековых 

тюрко-татарских произведений подчинялись определенным 

требованиям построения литературного произведения. 

Композиционное построение анализируемой книги в основном 

также подчинено данным традициям. Произведение «Рәхәте дил» 

состоит из введения (Башлам), здесь можно найти также строфы, 

которые можно отнести к части Мунаджат и многочисленных глав-

хикаятов (рассказов), объединенных между собой единой проблемой – 

религиозными наставлениями и назиданиями. Вся книга направлена на 



 35 

религиозно-нравственное воспитание читателей. Содержание 

произведения позволяет отнести его к суфийской поэзии, что является 

весьма распространенным направлением в литературе средневековья. 

Вводная глава произведения Хувайды, как было упомянуто выше, 

является традиционной для тюрко-татарской литературы данного 

периода и также начинается с главы Башлам, где автор посылает 

восхваления в адрес Всевышнего Аллаха: 

Сәнау-хәмде Халлакы җиһанга 

Ки хөкмен күрсәтеп яхшы-яманга, 

Тотыптыр бисәтүн күкне мөгаллак, 

Биреп шамсү-камәр дөнъяга раунак. 

 

//Хвала Аллаху – Создателю миров, 

Который оценит все: и добро, и зло 

Он держит без усилия небо наверху, 

Чтоб освещали мир – дал солнце и луну
3
... 

В этом мире все подчинено воле Всевышнего: ничего не может 

произойти без его дозволения,- рассуждает автор в начале своего 

произведения. Сравнительно объемная глава, которой выделено чуть 

меньше десяти страниц поэтического произведения, дает читателю 

Кораническое представление о мире, где все сотворено могуществом 

Всевышнего Аллаха и подчинено определенной гармонии. Здесь 

присутствуют поэтические отсылки на события, происходившие с 

библейскими пророками, при этом поэтическая образность 

подразумевает религиозно образованного читателя: 

Биреп җан, мөште хакьга кылып җисем, 

Ушал дәм әйтте данаи һәр исем. 

Здесь говорится о том, что Всевышний «вдохнул жизнь горстке 

земли» (т.е. подразумевается сотворение Аллахом Адама (саллаху 

галэйхиссэлам) и что «в ту же минуту дал понятие обо всем». Эта 

строфа напоминает верующим о том, что уже при сотворении 

Всевышним Адаму (с.г.с.) все знания были уже предоставлены. В таком 

же плане в этой части идут упоминания, связанные с другими 

пророками. Поэтическими образами и символами автор уже в начале 

произведения приводит к мысли о том, что в этом мире все создано 

Всевышним и, в конечном итоге, вернется к нему же. Простому 

человеку не постичь всего того, что сокрыто от обычных глаз, все в 

природе подчинено только Ему, по Его воле собираются облака, а из 

воды рождается огонь (т.е. молния).  

                                                 
3
 Построчный перевод наш (Ф.С., Г.Т.) 



 36 

Кылыр һәм ут белән суны муафыйк, 

Чыкарыр су эчендин бәрку-офык. 

 

Ни кыдса ирке бар вә кодрәте бар, 

Аның алдында асандыр һәммә кәр. 

Таким образом, глава Башлам настраивает читателя на то, чтобы 

воспринимать произведение, основанное на религиозной дидактике и 

направленное исправлению нравов, что соответствует основной цели 

средневековой суфийской литературы. 

Суфизм – сокровенное учение, направленное на познание Истины 

с целью поднять человека на более высокую ступень совершенства. 

Высшая цель суфизма – постижение Всевышнего и познание Истины. В 

разные периоды развития татарской духовной культуры, в зависимости 

от политических и социокультурных условий, мыслители, ученые и 

поэты по-разному истолковывали пути достижения человеческого 

нравственного совершенства.  

Суфии провозглашали свою приверженность учению Пророка. 

Обряды и традиционная вера для них никакого значения по сравнению с 

самим Всевышним, который пребывает ни в мечети, ни в храме, а 

только в «чистом сердце». Они размышляли над смыслом стихов 

Корана, строго следовали предписаниям и сунне Пророка, много 

молились, постились, придерживались культа бедности, трудились лишь 

для удовлетворения повседневных потребностей. Также суфиев 

отличали глубокий анализ тончайших переживаний человека, как 

известно, суфизм шел от практики к теории. Стремление суфиев к их 

главной цели – восхождение к Истине. Основной путь их таков: мистики 

утверждали, что при полном углублении в медитацию о любви к 

Абсолютной Истине, о единстве с Абсолютной Истиной, может 

зародиться чувство полного уничтожения своего «я», человек исчезает, 

остается только Бог. К этому состоянию они прилагают название 

«Фана» (небытие). Это название с конца IX века становится одним из 

основных терминов суфизма и приобретает огромное значение, ибо 

именно Фана в большей части суфийских школ начинает признаваться 

конечной целью путника тариката (суфийского пути). 

Далее по тексту следует также традиционная глава, посвященная 

восхвалениям последнего пророка Мухаммада (с.г.с): «Фи нәгътин 

Рәсүлуллаһи саллаллаһу галәйһү вәссәлләм» («Мөхәммәд пәйгамбәрне 

(Аллаһының аңа сәламнәре ирешсен) мактау өлеше» – глава, 

посвященная восхвалениям Мухаммада (да благословит его Аллах).  

Автор здесь восклицает: 

Бихәмдуллаһ – Мөхәммәт өммәтемез, 



 37 

Кыямәт көн өмиде шәфкатемез. 

//Слава Аллаху, мы из пелемени Мухаммада, 

В судный день надеемся на его поддержку. 

 

Йир өстедә аты булды Мөхәммәд, 

Бетелде гарше сакыйдә ки – «Әхмәд» 

//На земле его называли Мухаммад, 

У дверей небес он «Восхвален Аллахом». 

Хувайда с благоговением упоминает имя последнего пророка, 

называет его эпитеты: «Мостафа» («Избранный Всевышним»), «Хабибе 

Хак» («Тот, кто достоин любви Истины (Всевышнего)), «Нәгине әнбия» 

– пәйгамбәрләр таҗы, пәйгамбәрләрнең йөзек кашы (ягъни Мөхәммәд 

пәйгамбәр), что означает самый драгоценный (значимый) из пророков, 

(подобно самой драгоценной короне) – такие эпитеты, без сомнения, 

были понятны читающей аудитории того времени.  

Здесь поэт упоминает о том, что пророк Мухаммат (с.г.с.) является 

тем, кто по дозволению Всевышнего Аллаха придет на помощь 

правоверным в Судный день и даст шафагат (заступничество).  

Обращает на себя внимание красочность поэтического слога 

Хувайды при описании достоинств последнего пророка: 

Вөҗүдедин мөзәййән булды фәреш, 

Гобары кадмедер зиннәте гареш. 

//Его присутствием земля стала краше, / 

Пыль из-под его ног – украшение небес», 

- пишет поэт о Мухаммаде (с.г.с). В данной главе автор еще и еще 

раз подчеркивает значимость пророка для всех людей, который взял на 

себя обязанность защиты всех тех, кто верует во Всевышнего Аллаха и в 

Судный день ждет от пророка защиты. 

Глава заканчивается словами обращения к читателю, где поэт 

выражает свое негадование по поводу того, что люди, зная о том, что все 

в мире им даровано Аллахом, не живут по предписаниям Корана, не 

следуют требованиям религии ислама, довольствуясь земными благами, 

забывают о духовном, при этом ожидают заступничества в Судный 

день. Если человек при жизни ничего не делает для того, чтобы 

получить защиту и заступничество, как же он может ожидать этого?  

Эшең сәнең даим эчмәк-йиймәклек, 

Гаҗәптер сәндин «өммәт мән» димәклек. 

 

Берәүгә бирсә буручә нәмәрсә - 

Кылыр хөрмәт аны алган кем ирсә. 

 



 38 

Сәңа рузы Җәза ул кылса шәфкать, 

Нигә кылмәң аның әмрене хөрмәт? 

 

Айа и шом юк шәрмәндәи өммәт, 

Кани кылган намазың фарзу-сөннәт? 

 

Намазу-руза кылмай, и бөрадәр, 

Ничек шәфкать теләрсен рузы-Мәхшәр?  

В следующей главе произведения «Хикәят табуте Җәбраил 

галәйһис-сәлам», относимой нами также к части Башлам, 

продолжаются рассуждения автора по поводу деяний пророка 

Мухаммада (с.г.с.). Композиционно глава построена на диалоге 

архангела Гавриила (Жабраил фирештә) с пророком Мухаммадом 

(с.г.с.), из которого следует, что после смерти последний пророк в 

гробу (табутта) из изумрудов будет доставлен на небеса и превстанет 

перед милостию Всевышнего. При разговоре узнаем, что пророка 

беспокоит судьба простых, грешных людей, которые остаются на 

земле. Он просит Всевышнего о том, чтобы он дал возможность быть 

их заступником в Судный день, так как если они в страданиях, то он 

также страдает, если они в радости – ему также хотелось бы быть среди 

них:  

Ки кереп йир үзрәи бән ятаен, 

Нәчек ташлап бән аларны китәен? 

 

Гарип күңле сынык бичараларны 

Бу гыйсйан дәштедә әүварәләрне. 

 

Алар булса бәладә – бән бәладә, 

Әгәр рахәте булсам һәм арада, 

 

Алар берлә булаен монда, и яр, 

Янә үзгә өмидем-максудым бар. 

Кыямәт көн алар берлә булаен, 

Гөнаһлы гасый өммәтне теләен. 

 

Тәразу гәһенең алдыга баргым, 

Гарип өммәтләремгә яри биргем. 

При этом поэт опять обращается читателю с напоминанием о том, 

чтобы они задумались над тем, если они не совершают богоугодные 

дела при жизни, то как они могуть надеяться на поддержку в Судный 



 39 

день, за какие деяния будут просить заступничества, надеяться на 

милость Всевышнего?! 

Следуя литературным традициям средневековья, автор посвящает 

также отдельные небольшие главы последователям пророка Мухаммада 

– праведным халифам Абу-Бакру («Бәяне Әбү-Бәкер Әс-Сыйддыйк 

разаллаһу тәгалә ганһ»), Умару («Бәяне Гомәр-Фәрук разаллаһу тәгалә 

ганһ»), Осману («Бәяне Госман Зин-Нурин разаллаһу тәгалә ганһ») Али 

(«Бәяне Гали бине Әбү-Талип разаллаһу тәгалә ганһ»). Известно, что 

Абу-Бакр по наставлению Умара распорядился о сборе воедино 

подлинных записей Корана; Осман пригласил переписчиков, сам 

тщательно проверял их и занимался распространением священной 

Книги, Али также занимался распространением Корана и следил за тем, 

чтобы не было искажений в его содержании. В указанных главах 

упоминаются их хвалебные имена – Абу Бакр называется преданным, 

Умар – мудрым (постигающим мудрость), Осман – светлым 

(излучающим свет, лучезарным), Али – сильным (как лев). Здесь можем 

отметить, что примерное такое же содержание имеет глава Башлам 

«Насихатнамэ» Амдами. 

В главе, посвященном Хасану и Хусаину – детям Мухаммада 

(с.г.с) («Бәяне Хәсәнү-Хөсәен разаллаһу тәгалә ганһум»), которая 

следует далее, поэт пишет об их трагической смерти, называя их 

«Коррәтел-гайнин» (ике күз карасы – драгоценные, как зеницы ока 

дети), «Җәкәр бәнде Солтаны Шаһы Кәүнәйн» (ике галәм шаһы 

Мөхәммәд пәйгамбәрнең кадерле бәгырь кисәкләре – бесценные 

сокровища души падишаха двух миров Мухаммада (с.г.с.)).  

Заканчивая главу, поэт Хувайда просит прощения у Всевышнего за 

бесконечные грехи, которые он совершал, и признается в том, что «нет у 

него добрых деяний, что бы он делал все эти годы – все неправильно»: 

Тофиле яхшылар, и Падишаһым, 

Кичергел гәрчә бихәддер гөнаһым. 

 

Ки мәндә юк торыр һич яхшы әгъмал, 

Ни кылганым хата ирер һәммә сал. 

Такое уничижительное высказывание по отношению к себе 

присуще авторам поэзии суфийского направления, в частности 

наставлениям упомянутого ранее поэту Амдами. 

Автор в данной главе еще и еще раз напоминает о милости 

Всевышнего Аллаха, о благах, дарованных им людям, а также о том, что 

нужно довольствоваться тем, что мы имеем по воле Всевышнего:  

Ходайа, юк идек без, бар кылдың, 

Тәне сәлам биреп, дәркәре кылдың. 



 40 

//Всевышний, нас не было – ты создал нас, 

Дал здоровье телу, сделал нужными. 

 

Кани бездә фәрасәт
4
, фәһм

5
 кылсак — 

Сәнең нигъмәтләреңгә шөкер кылсак? 

//Если мы разумны, можно бы подумать, 

Почему же мы забываем о благодарности? 

В истории развития суфийских взглядов в литературе 

наблюдаются различные течения, которые отличаются своим крайним 

многообразием. Как утверждают многие ученые, в сущности, единого 

суфизма и не было. Этому способствовало развитие общества, 

возникновение различных суфийских братств. Но все служили одной 

великой цели, их объединяло одно – совершенствование духовного мира 

человека. Суфии размышляли над смыслом стихов Корана, строго 

следовали предписаниям и сунне Пророка, много молились, постились, 

придерживались культа бедности и труда для очищения души. Глубокий 

анализ тончайших переживаний человека является отличительной 

чертой поэзии суфиев, так как их главной целью является восхождение к 

Истине.  

Далее, поэт Хувайда перечисляет те блага, которые дарованы 

человеку Аллахом, что также часто встречается в произведениях поэтов 

суфиев: это острые глаза, которыми человек воспринимает окружающий 

мир; уши, дарованы для того, чтобы услышать слова Корана (при этом 

поэт отмечает, что не нужно слушать плохие слова, не осквернять свой 

слух их звучанием, не быть тем, кто сошел с пути истины). Язык дан 

человеку, чтобы он повторял имя Всевышнего, истинная вера (иман) 

дана человеку для того, чтобы он понял и оценил все блага, которым 

наделен человек уже при рождении:  

Биреп сән, шөкруллаһи
6
, чәшме бина

7
 

Кылырмыз һәр тараф бакып тамаша. 

 

Колак бирдең ишет дип, ләфзы иман
8
, 

Яман сүздин ишетмә, юл гөризан
9
. 

 

Кылып мән
10

, телне биреп, безне гүя 

                                                 
4
 Фәрасәт – аң булу, зиһен. 

5
 Фәһм – аңлау. 

6
 Шөкруллаһи – Аллаһыга шөкер. 

7
 Чәшме бина – үткен, күрүче күз. 

8
 Ләфзы иман – иман сүзен. 

9
 Юл гөризан – юлдан язучы. 

10
 Мән – адәм. 



 41 

Үзеңнең зикреңә кылгыл мөһәййа
11

. 

 

Агыз бирдең кылырга зикру-тәсбих, 

Күңел бирдең, иман һәм аңа мөслих
12

. 

 

Аяк бирдең йөрергә сәви тагать
13

, 

Барып мәсҗид сари
14

 кыл дип гыйбадәт. 

 

Дәмаг
15

 бирдең кылырга хуш мәшамә
16

, 

Белергә тәлху-ширин
17

 бирде кәмә
18

. 

 

Биреп сән безгә мондаг нигъмәте хас
19

 — 

Моның шөкрене әйләргә кани нас
20

? 
Поэтому нужно быть Благодарными Всевышнему. 

Для сравнения вернемся к произведению «Насихатнамэ» Амдами, 

где автор в самом начале произведения упоминает об этих же пяти дарах 

Всевышнего – это глаза, язык, сила слова, руки и ноги.  

Гакыл бирде белмәгә, күрмәгә – күз,  

Әйтмәгә телне бирде, телдә – сүз. 

//Ум дал для познания, глаза - чтобы видеть, 

Язык - чтоб говорить, а в языке – слова. 

 

Тотмага ал
21

 бирде, гизмәгә – аяк, 

Бармыдыр мөлкәт болрдин яхшырак? 

//Руки дал, чтоб держать, ходить – ноги, 

Могут ли быть богатства, лучше этих? 

 

Кем, бер уч туфракка бирде гакылдин, 

Афәрин, ул падишаһа әфәрин! 

//Кто разум дал горсточке земли, 

Хвала тому, кто все это создал. 

                                                 
11

 Мөһәййа – әзер, өчен. 
12

 Мөслих – иминлек китерүче. 
13

 Сәви тагать – намазга. 
14

 Мәсҗид сари – мәсҗидкә. 
15

 Дәмаг – сизем. 
16

 Хуш мәшамә – яхшы исләрне иснәү. 
17

 Тәлху-ширин – ачы һәм татлы. 
18

 Кәмә – авыз. 
19

 Нигъмәте хас – затлы нигъмәтләр. 
20

 Кани нас – кайсы кеше. 
21

 Ал (әл) – кул 



 42 

Амдами также пишет, что человек – это само совершенство, ибо 

ему все даровано Аллахом. Ум дан человеку для познаний, глаза – для 

того, чтобы видеть, язык – чтобы говорить. Автор напоминает читателю, 

что, имея руки, для того чтобы держать, и ноги, для того, чтобы ходить, 

можем ли мы говорить, что есть богатство лучше? 

Данные строчки также являются поэтическим изложением 

известных сур Корана [Коран 1997: Сура 21, пророки]. 

Подитоживая свою мысль к концу данной главы Хувайда опять же 

напоминает читателю о том, что за все это мы должны быть благодарны 

Всевышнему: 

Ходага шөкер бездин иртә вә шам, 

Салыпдыр ватанымызны дар шәһрислам. 

//Благодарность наша Всевышнему с утра до ночи, 

Что наша отчизна в стране (доме) Ислама. 

В этой части произведения далее следуют размышления автора по 

поводу своей жизни, о том, насколько он сам живет по предписаниям 

Ислама. Обращаясь к себе, поэт еще и еще раз пишет о довольстве, 

обращается ко Всевышнему с тем, чтобы Он принял наши молитвы и 

отвел от неправильных поступков. Мы желаем этого, так как нет 

другого, на кого могли бы мы полагаться,- рассуждает автор: 

Булай шакир, ҺӨВӘЙДА, и кәминә, 

Ходайның һәр ни биргән нигъмәтенә. 

 

Кабул кылгыл, Ходайа, шөкремезне, 

Кабәхәтлыкга салма фикремезне. 

 

Мәңа ике җиһанда тигсә кәмем, 

Ки сән, үзгә юк һәргиз пәнаһым. 

В этой главе автор еще раз упоминает свое имя и рассуждает о 

смысле жизни. Умудренный жизнью поэт обращается с высоты своих 

лет к тем, кто остается после него: «Не радуйся нажитому богатству, так 

как многие, также как я, держались за земные блага, стремясь найти в 

них поддержку, опору, создали семью, строили дом. Но, пришло время, 

оставив все, ушли, легли в землю. Всех постигло это – и друзей, и 

близких, и знакомых, все ушли: и стар, и млад. Все ушли в иной мир, не 

оставив после себя ни имени, ничего». – Вот философия автора, 

касающаяся смысла жизни. При этом поэт думает о душевной и 

телесной чистоте, пишет с надеждой на то, что он оставит после себя в 

память книгу, которая даст успокоение его душе: 



 43 

Күңелдә әйләем ошбу бәһанә
22

, 

Дидем: «Булгай бу мәктүвим
23

 нишана
24

”. 

 

Ки мәндин калса, ди, ядым ядкәри
25

, 

Китабым китсә һәр шәһре-дийари
26

. 

 

Улып шайәде
27

 ираннар
28

 шат булгай, 

Догада рухы пакем
29

 йәсәд кылгай»
30

. 

Таким образом, автор указывает причину того, что он написал 

данное произведение: //«Подумал, пусть мои мысли (секреты), будут 

известны,/ И пусть после меня останется в память обо мне Книга,/ 

которая была бы известна в каждом городе-округе./ Надеюсь, что 

истинные мужчины будут рады (моей книге),/ И будут вспоминать в 

молитвах мою чистую душу».// 

Так заканчиваются главы, которые по смыслу и содержанию 

можно отнести к части Башлам. 

Далее по тексту следует вышеупомянутая глава «Дәрбәяне китабу 

вә исме мөсәнниф рәхмәтуллаһу тәгалә
31

, которую по содержанию 

можно отнести к главе Мунаджат. Кроме вышесказанного, об имени 

автора и некоторых биографических данных, здесь также можно узнать 

о названии и о цели создания автором данного произведения.  

Китабымның атыдыр – «Рәхәте-дил»
32

, 

Ирер һәрбер сүзе тәнбиһе гафил
33

. 

 

Укып яд әйләңез: «Аллаһү әкбәр!”
34

 

Дога әйләп диңез
35

, яру-бөрадәр
36

. 

 

                                                 
22

 Бәһанә – сәбәп. 
23

 Мәктүвим – серләрем. 
24

 Нишана – билгеле. 
25

 Ядым ядкәри – искә алырлык истәлек. 
26

 Шәһре-дийари – шәһәр-өлкәгә. 
27

 Шайәде – мөгаен. 
28

 Ираннар – чын ирләр, дин ияләре. 
29

 Рухы пәкем – саф рухым. 
30

 Йәсәд кылгай – бикләр, күтәрер. 
31

 Дәрбәяне китабу вә исме мөсәнниф рәхмәтуллаһу тәгалә – китапны һәм авторның (аңа 

Аллаһы рәхмәте булсын) исемен хәбәр итү. 
32

 “Рәхәте-дил” – “Җан рәхәте”. 
33

 Тәнбиһе гафил – наданнарны ачулану. 
34

 “Аллаһу әкбәр!” – “Аллаһ бөек!”. 
35

 Диңез – диегез, әйтегез. 
36

 Яру-бөрадәр – дус һәм карендәш.  



 44 

Догадин үзгә сезләргә сүзем юк, 

Бу дөньяда сүзем калгай, үзем – юк». 

Как следует из этих строк, название произведения – «Душевная 

благодать», она предназначена для предупреждения (назидания) 

необразованных (неучей). Автор надеется на то, что, всякий, кто 

познакомится с этим произведением, скажет «Аллах велик!», словами 

молитвы вспомнят его друзья-родственники. Автор и сам утверждает, 

что кроме молитвы, для тех, кто остается после него, у него ничего нет, 

если самого не станет, останется его слово (произведение). Таким 

образом, поэт приравнивает свое произведение некоей молитве за тех, 

кто остается в этом мире. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 45 

 

 

 

II ГЛАВА 

ИДЕЙНО-ЭСТЕТИЧЕСКАЯ НАПРАВЛЕННОСТЬ 

ОСНОВНОЙ ЧАСТИ ПРОИЗВЕДЕНИЯ 

 

Основная часть произведения состоит из отдельных глав, 

направленных на назидание и наставление читателей на праведный путь, 

воспитание людей по канонам шариата. 

В отличие от произведения Амдами «Насихатнамэ», в 

анализируемом произведении поэта Хувайды есть отдельные главы, 

которые имеют определенную сюжетную канву, развитие событий. 

Одним из таких глав является «Рассказ пятый. О том, как три брата 

нашли в дороге клад и из-за своей алчности погибли» («Хикаятүл-

хамсүн. Өч карендәш сәфәрдә кәнҗе табып, нәфсе вә Шәйтанга әүварә 

булып һәлак булганнары»). Сюжет рассказа не сложен, уже в его 

названии заложена событийная канва произведения.  

Сәфәр кылды бәнагәһ
37

 өч бөрадәр, 

Ага ирде бересе, ирде дадәр
38

. 

 

Бер ирде һәм ата берлә анасы, 

Ки бертугма иде һәм икеләсе. 

 

Барыр ирделәр анлары сәви сахра
39

, 

Тамаша кылыбән ул чүлү-дәрья
40

. 

 

Дучар улды аларга юлда бер кәнҗ
41

, 

Хода бирде, диделәр, безгә бирәнҗ
42

. 

 

Ки һәркем хиссәсенә
43

 булса разый, 

Әймәсдер
44

: “Монда хаҗәт безгә казый”. 

                                                 
37

 Бәнагәһ – бервакыт. 
38

 Дадәр – абый кеше. 
39

 Сәви сахра – сахрага таба. 
40

 Чүлү-дәрья – чүл һәм дәрья. 
41

 Кәнҗ – хәзинә. 
42

 Бирәнҗ – җәфасыз. 
43

 Хиссәсенә – өлешенә. 



 46 

 

Бере әйде ки: “Тәгамь китерәли
45

, 

Ичеп-йийеп, “ Фатиха”  берлә булали
46

!” 

 

Барысы иттеләр бу сүзне мәкъбул
47

, 

Аларны миһре дөнья
48

 әйләде гүл
49

. 

 

Энесенә агасы әмер кылды, 

Аның бер парә зәр
50

 илкегә бирде: 

 

“Тәвәкъкуф әйләмә
51

 имде, бәсоргать
52

 

Алып килгел,- диделәр,- безгә нигъмәт!” 

 

Энесе юлга керде, булды начар
53

, 

Барыр ирде йөгереп сәви базар
54

. 

 

Агалары бу кәнҗе алдыда калды, 

Аларның күңлегә дөнья йөгерде. 

 

Диде имде: “Энеңне үлтереңнәр, 

Ике хиссә
55

 кылып, бигамь
56

 алыңнар!” 

 

Икәве үлтерерне кем, киңәште, 

Алар күңлегә дөнья хирсы
57

 төште. 

 

Энесене үлтерәен кәр кылды
58

, 

Пычак ыргамчыдин таййар кылды
59

. 

                                                                                                                                                              
44

 Әймәсдер – әйтмәс. 
45

 Тәгамь килтерәли – ашарга алыйк. 
46

 “Фатиха” берлә булали – “Фатиха” сурәсен укып, ягъни Аллага шөкер итүдән булыйк. 
47

 Мәкъбул – кабул. 
48

 Миһре дөнья – дөньяны сөю. 
49

 Әйләде гүл – алдады. 
50

 Бер пара зәр – бер кисәк алтын. 
51

 Тәвәкъкуф әйләмә – тоткарланма. 
52

 Бәсоргать – тиз генә, ашыгыч. 
53

 Начар – чарасыз. 
54

 Сәви базар – базарга таба. 
55

 Хиссә – өлеш. 
56

 Бигамь – гамьсез. 
57

 Дөнья хирсы – дөнья кайгысы. 
58

 Кәр кылды – эш итте. 
59

 Ыргамчыдин таййар кылды – кыныннан атылды. 



 47 

 

Янә дөнья йөгреп энегә кәлде, 

Аның күңлегә мондаг фикре салды, 

 

Диде: “И бәчәи-бигакыл
60

, надан, 

Алырсән имде малны сән фәраван
61

, 

 

Икәвене бикәбәр
62

 үлтерерсән, 

Тәмам кәнҗене бигамь алырсән. 

 

Аларны үлтерегә кылсаң әнгиз
63

, 

Ничек ялгыз икәвен үлтерәй тиз”. 

 

Ушал дәм күп хыялы пишә кылды
64

, 

Күңелдә ошбу эш әндишә
65

 кылды: 

 

“Сал имде сән тәгамьнәр ичрә агу, 

Йийгәндин соң улар үлгәй икәгү. 

 

Алар үлсә, калыр булгай һәммә кәнҗ, 

Сәңа булгай мөйәссәр
66

 кәнҗе бирәнҗ”. 

 

Тәгамьнәр эчрә ул дәм зәһре
67

 салды, 

Аларның, илтебән, алдыга куйды. 

 

Аны тотты ушал дәм икеләсе - 

Башын кисте энесенең агасы. 

 

Энесен үлтереп диле җәмгъ
68

 булды, 

Тәгамьнәрен алып, алдыга куйды. 

 

Тәгамьне кылдылар ул дәм тәнавүл
69

, 

                                                 
60

 Бәчәи-бигакыл – акылсыз бала. 
61

 Фәраван – тулысынча. 
62

 Бикәбәр – олыга куймый, тәкәбберсез. 
63

 Әнгиз – карышучы. 
64

 Хыялы пишә кылды – акылын эшкә җикте. 
65

 Әндишә – фикер. 
66

 Мөйәссәр – ирешелгән, кулга кергән. 
67

 Зәһре – агу. 
68

 Диле җәмгъ – куш җан (сөенүче). 
69

 Тәнавүл – ашау. 



 48 

Вафасыз
70

 дөнья өчен булдылар гүл
71

. 

 

Бивафа дөнья өчен түктеләр кан, 

Заман үтмәй алар һәм бирделәр җан. 

 

Белең, чәндан
72

 кешедин калды бу кәнҗ - 

Вафа кылган иш
73

 һичкемгә бирәнҗ. 

 

Моныңдик нәчәләрне үлтерепдер, 

Аларның каны илкене юыптыр. 

 

Три брата, оправившиеся в дальную дорогу по песчаной пустыне, 

находят клад. Братья обрадовались находке, стали благодарить 

Всевышенего Аллаха за дарованные богатства. И решили, что один из 

них сходит за едой, после, за едой они прочитают молитву в 

благодарность Всевышнему. 

Так и поступили: дали младшему золотую манетку и попросили не 

задерживаться долго.  

Но Сатана, в обличии нафса-алчности, настраивает братьев друг 

против друга: оставшиеся у клада братья не могут побороть в себе 

появившееся чувство жадности. Они решают при возвращении убить 

младшего брата и разделить клад между двумя, так как в таком случае 

им достанется значительно больше богатства. Сатана сбивает с пути 

истины и младшего брата, который отправился на базар за едой. И его 

посещают точно такие же мысли, подсказанные чувством алчности. 

Признавая то, что одному ему трудно будет справиться двумя братьями, 

он решает помешать в еду яд и таким образом отделаться от старших 

братьев и присвоить все найденные богатства себе.  

Так и сделали: вернувшись с ядовитой едой, младший брат 

предлагает ее старшим; старшие же, договорившись между собой, 

убивают младшего, после, сами отравляются преподнесенной младшим 

братом едой. Таким образом, погнавшись за богатством, управляемые 

жадностью и алчностью, родные братья убивают друг друга. 

Бу дөньяга ки сән күп булма маил
74

, 

Сәрасәр кәнҗе дөнья
75

 зәһре катил
76

. 

                                                 
70

 Вафасыз – ышанычсыз. 
71

 Гүл – алданучы. 
72

 Чәндан – күпме. 
73

 Иш – эш. 
74

 Маил – авышучы. 
75

 Сәрасәр кәнҗе дөнья – дөнья байлыгы тәмам. 
76

 Зәһре катил – үтерүче агу. 



 49 

 

Бу дөнья кәнҗегә сән булгыл гүл, 

Тәмизең
77

 булса, дөньядин  курыкгыл. 

Подитоживая свою мысль, поэт далее пишет о том, что все это 

было сделано ради обогащения, мирского блага, который не стоит 

человеческой жизни. Поэт-суфи еще раз напоминает о том, что все 

мирские блага – это яд, который убивает душу человека, не оставляя 

даже родственных чувств. Обращаясь к читателю, Хувайда пишет: 

Таләп кыл ки кәнҗе бизыяни, 

Сәнең булгай ки гомрең җәвидани. 

//Пусть богатства твои будут без вреда, 

Жизнь твоя, увы, не бесконечна. 

 

Таләп кыл кәнҗе мәгънә, и бөрадәр, 

Вә гәрнә сәндин үвләгә ваһме хар. 

//Накапливай духовные богатства, о бедолага. 

Иначе пристанет жизнь к тебе как 

грязный репейник. 

 

Кеше булмаса мәгънәдән хәбәрдар, 

Аты – адәм, димә, бел, нәкъшы див ар. 

//Если человек не будет думать о душе, 

Не называй его человеком – это  

раскрашенный змей. 

 Здесь, останавливая повествование основного сюжета, автор, 

обращаясь к себе, пишет о важности быть ближе к народу, жить его 

страданиями. Поэт также просит Всевышнего освободить его от врагов, 

от искусителей судьбы. 

ҺӨВӘЙДА, сән фәкыйрьлек ихтыяр ит, 

Үзеңне халкъ ичендә харе зар
78

 ит. 

 

Ходайа, кылмагыл дөнья иледин, 

Мәне коткар дошманиның
79

 кулыдин. 

 

Нитай ул тирә зән
80

, вә фосун
81

 кылыптыр, 

Һушым алып, мәни мәҗнүн кылыптыр. 

                                                 
77

 Тәмизең – сафлыгың. 
78

 Харе зар – зарлы мескен. 
79

 Дошманиның – дошманның. 
80

 Тирә зән – карт хатын. 
81

 Вә фосун – һәм әфсеннәр. 



 50 

 

Ходайа, булмаса сәндин гыйнаять
82

, 

Булалмасмын бу дошмандин сәламәт. 

 

Хикәяткә бу сүзне мән китердем, 

Ишетеңнәренә максудга йиттем. 
 

Таким образом, на этом жизненном примере автор произведения 

обращает внимание читателя на последствия человеческой алчности. 

Нужно подчеркнуть, что образ змеи-искусителя или же сатаны 

встречается также в произведении Амдами. Глава продолжается 

назиданиями по поводу веры и преклонения Всевышнему Аллаху, и 

наоборот, поэт призывает читателя не быть рабами своих страстей, не 

преклоняться мирским богатствам, не служить дьяволу в обличие денег 

и богатств. Иначе, пишет автор, всех ждет наказание в виде адских мук. 

В Судный день не будет таким людям покровительства, не поможет 

отец – сыну, мать – дочери. Каждый человек, в конечном счете, получит 

по заслугам, по тем богоугодным делам, которые совершал, прибывая на 

земле. Человек, не знающий и не думающий о будущей загробной 

жизни, будет раскаиваться, но будет поздно, напоминает автор. Все 

люди предупреждены об этом, но в мирской суете они забывают о своей 

вере, о служении Всевышнему, размышляет поэт. Он призывает 

читателей не быть равнодушными, задумываться о своей душе, не 

предаваться мирским утехам, не собирать материальные блага, так как 

все в этом мире – бренно, а вечна только душа. 

Далее по тексту следуют отдельные стихи, соединенные общей 

темой – назидания и наставления на путь истины. В конце автор 

обращается к самому себе: 

ҺӨВӘЙДА, калма мондаг сәрзәнешкә
83

, 

Рәҗуг әйлә
84

 һәмишә яхшы эшкә. 

 

Һаман фигыль бәдендин
85

 янмадың һич, 

Нәтәр сән – яхшылыклар кылмадың һич. 

 

Кәчәләр – һәр ни эшләрне кылырсән, 

Башыңа эш ни төшәр, соң белерсән. 

 Смысл данных строчек заключается в призыве делать только 

хорошие поступки, автор укоряет самого себя в том, что не думал об 
                                                 

82
 Гыйнаять – кайгырту. 

83
 Сәрзәнешкә – сүгелүгә. 

84
 Рәҗуг әйлә – күңел бир. 

85
 Бәдендин – яманыннан. 



 51 

исправлении своего характера, не совершал дел благими намерениями. 

Автор ставит перед собой риторический вопрос: что же ты будешь 

делат, когда придет время ответа?! 

После этой главы следует логически с предыдущим связанная 

глава, где автор отдельно останавливается на описании ада и тем мукам, 

которым подвергаются там неправедные мученики, принебрегавшие 

наставлениями Корана, не придерживавшиеся канонов ислама. 

Ужасающие картины ада, представленные автором в эмоционально-

экспрессивном стиле, направлены на зарождение в душе читателя страха 

перед Судным днем. 

В противовес вышеописанному далее следует рассказ о райских 

наслаждениях, которые уготованы праведникам, придерживавшимся 

религиозных канонов.  

Риваять әйләде Әбу-һәрирә, 

Разаллаһу ганһ, коддәссәрирә. 

//Предание рассказано Абу-хариром, 

Пусть благославит его Аллах,  

да просветлится магила его. 

 Так начинается глава, озаглавленная «Риваяте фи баянел-җаннәт» 

(«Предание о рае»). Красоты рая и блаженства, испытываемые там 

человеком, описаны автором поэтической образностью и выделяются 

особым красноречием. Здесь автором использованы многочисленные 

метафоры, сравнения, эпитеты и др. виды поэтических тропов, которые 

дают возможность более образно представить те блага, которые 

ожидают в загробном мире праведников, живущих по канонам шариата. 

Акар суы тәмамы ширү-шәкәр, 

Ләбен фәриш әйләгән якуты әхмәр. 

//Вода, которая течет там – молоко с сахаром, 

А берега его из красного изумруда. 

 

Ирер лае япардин, үзе – зәгъфәр, 

Хиймәнең бәренең урныга – гәүһәр. 

//Состоит он из лепестков цветов  

Все бока его – из драгоценностей. 

 

Дирәхте – нокра, шахие – зәмрад, 

Ирер әүракы якуты-зөбәрҗәт. 

//Деревья серебрянные, а стволы – изумрудные, 

Листья же из алмаза-бриллиантов. 

 

Ки сыйфат кылсам аз Каф та Каф, 



 52 

Рәва булмас тәмамы, кылсам әүсаф. 

//Не возможно описать, не хватить места  

от гор до гор 

Не с чем сравнить его до конца. 

В произведение особое место уделяется месяцу рамадан и деяниях, 

которые должен совершать мусульманин во время святого месяца поста: 

Булып өч ун, диделәр, руза ае, 

Ул айдыр барчага дәүләт хомае. 

//Длится три по десять (т.е. тридцать дн.) месяц поста 

Этот месяц для каждого богатство и счастье. 

 

Ирер әүвәле уны – рәхмәт, и мәрд, 

Икенчесе – мәгърифәт, и сәхиб дәрт. 

//Первые десять – благодарность, о благородный 

мужчина, 

Вторые – образование, о суфий беспокойный.  

 

Өченчесе ирер гатикъ минән-нар, 

Моның дик әйделәр Солтаны-Әбрар. 

//Третьи – время освобождения от мук адских, 

Так сказано Султан-Абраром (т.е. пророком 

Мухаммадом). 

 

Рассказав о месяце рамадан и деяниях, которые должен совершать 

мусульманин во время месяца поста, поэт продолжает свои наставления 

по этому поводу: 

Кеше кем, руза ае руза тотса, 

Үзен бишвакыт намаз эчрә яд итсә, 

//Если человек держит пост в месяц поста, 

В пятикратном намазе напомнит о себе 

 

Ни кылган җормыны Тәңре кичергәй, 

Аңа кәүсәр шәрабедин ичергәй. 

//Все плохие деяния его будут прощены Всевышним, 

Будет он утолить жажду из чистого родника. 

Таким образом, автор дастана еще и еще раз напоминает читателям 

о том, что нужно придерживаться религиозных кононов, особенно 

обратить внимание на выполнение пятикратного намаза, 

придерживаться поста.  

В таком же духе описывается глава, названная «Коръәне-Шәриф 

укымакның әҗере бәянендә» («О пользе чтения Священного Корана»). 



 53 

В произведении далее продолжаются тематические главы, 

например, о необходимости для мусульман пятикратного намаза. 

«Хикәяте елан бинамаз хакында» («Рассказ о змее (который появился от 

того, что не молились (не читали намаз)». Данный рассказ, как и многе 

другие, также начинается с представления того лица, от которого автор 

как бы слышал его:  

Ишетеңнәр, ших Хәсән Басри заманы 

Төшепдер Басра эчрә бер еланы. 

//Слушайте, во времена шейха Хасана Басри 

Упал на Басру (город) одна змея. 

Далее автор излагает причины, а также последствия этого 

страшного происшествия, так как змея была огромной и под ней 

оказался весь базар, со своими семидесятью тысячами магазинов («Ки 

йитмеш мең дөкани басмыш ул мар»). Базарная сторона загудела, 

собралось немереное количество народу. Все испугались, что эта змея 

может их проглотить, разрушить весь город.  

Куеп иртә, күрер пирү җәвани
86

, 

Ятыр базарда бер мар кәлани
87

. 

 

Гаҗәп мар газыймдыр
88

 ул – бәһәйбәт
89

, 

Аның астыда калмыш рәхтү нигъмәт
90

. 

 

Ки йитмеш мең дөкәни
91

 басмыш ул мар, 

Тәмам астыда калмыш рәхте базар. 

 

Булып фөрйады гауга сәви базар
92

, 

Тамашага йийгылып халык бисйар, 

 

Һәммә куркып, ки безне ул йотар дип, 

Бу Басра шәһрене вәйран итәр
93

 дип. 

 

Диделәр бәгъзегә, сабыр итәли, 

Зарар тигмәй нәчек ташлап китәли. 

 

                                                 
86

 Пирү җәвани – карты һәм яше. 
87

 Мар кәлани – олы елан. 
88

 Мар газыймдыр – олы еландыр. 
89

 Бәһәйбәт – куркыныч. 
90

 Рәхтү нигъмәт – рәхәт һәм нигъмәт. 
91

 Дөкәни – кибетне. 
92

 Сәви базар – базар ягы. 
93

 Вәйран итәр – җимерер. 



 54 

Баралың имде егълап шәйхемезга, 

Алар бер рәхим кылгай хәлемезга. 

 

Ки йигълап кәлде
94

, егълап гаму-хассы
95

, 

Кылып шихы Хәсәнга илтимасы
96

. 

 

Диделәр: - И халаикъ пишәвасе
97

, 

Ирерсән җөмләмезнең раһнамәсе
98

. 

 

Керепдер шәһәремезгә кичә бер мар, 

Җиһанда булмагай андаг олуг мар. 

 

Ки йитмеш мең дөкән астыда калмыш, 

Тәмам рәхәт базарымыз бозылмыш. 

 

Бу мар йир өстедин килмәде булгай, 

Мәгәр күкдин йибәрмеш Халикы Хәй
99

. 

 

Белепмез, ул имәсдер аждаһаи, 

Хода безгә йибәргән бер бәлаи. 

 

Бу сүзне ишетеп шихе замана, 

Сәр базарга
100

 булды һәп рәванә
101

. 

 

Килүбән күрделәр мар кәлани
102

, 

Чыкарыр һәр тарафка ул зөбани
103

. 

 

Диде: - И җанвар, кем, бизаман
104

 сән, 

Сәбәп нидер бу шәһәр эчрә кереп сән? 

 

Телен һәр ян чыкарып сүзләй алмас, 

                                                 
94

 Йигълап кәлде – җыелып килде. 
95

 Гаму-хассы – сагышлылар һәм хаслык иясе кешеләр, ягъни түбән һәм югары катлам 

кешеләре. 
96

 Илтимасы – үтече. 
97

 Пишәвасе – юлбашчысы. 
98

 Раһнамәсе – юл белдерүчесе, юл күрсәтүчесе. 
99

 Халикы Хәй – гомер бирүче Аллаһ. 
100

 Сәр базарга – базарга таба. 
101

 Һәп рәванә – туры китте. 
102

 Мар кәлани – олы еланны. 
103

 Зөбани – телен. 
104

 Бизаман – вакытсыз. 



 55 

Аның айган сүзен ших белә алмас. 

 

Ушал дәм илкедин
105

 куйды гасаны
106

, 

Мөбарәк буйныга салды риданы
107

. 

 

Догага ших торды илекен ачып, 

Һәммә: - Амин,- диделәр, ишге ачып. 

 

Диде: - И падишаһ, Хәййе Әкбәр
108

, 

Сәнең хөкмеңдә ирер хошек һәм тәр
109

. 

 

Фәсыйх тел
110

 берлә еланга сүзләшәин - 

Ни сәбәпдин кәлеп икән, беләин. 

 

Еланга бирде Хак ул дәм
111

 фасыйх тел, 

Диде: - И ших, мән әйтәен, ишеткел. 

Люди решили идти к уважаемому шейху за помощью и 

разъяснениями: почему же именно на их город свалилось такое 

чудовище, который так осквернил их город, разрушил мирный базар? 

Послушав их рассказы, шейх сам направился к базару, чтобы воочию 

убедиться в услышанном. Приблизившись, люди опять узрели ту же 

картину: лежит, раскинувшись во весь базар, высунув язык, огромная, 

страшная змея: разглядывает по сторонам. Спросил тогда шейх у змеи, в 

чем причина того, что он именно на их город свалился? Змея, мотая 

головой, попытался что-то сказать, но понять его шейх не может. В это 

время он положил палку, которую держал в руке, на землю, накинул на 

себя шерстяную одежду (шаль) и начал молиться. В конце молитвы 

шейх обратился к Всевышнему Аллаху с просьбой о том, чтобы он 

помог им понять язык змеи, чтобы узнать причины того, почему же она 

оказалась здесь, чем же жители города Басра заслужили такое 

наказание. 

Мәне белгел – фәрештәи Газапмын, 

Екылдым ошбу йиргә, бул сәбәпмен
112

. 

 

                                                 
105

 Илкедин – кулыннан. 
106

 Гасаны – таякны. 
107

 Риданы – йон киемен, шәлен. 
108

 Хәййе Әкбәр – Бөек Аллаһы тәгалә. 
109

 Хошек һәм тәр – коры һәм юеш. 
110

 Фәсыйх тел – татлы тел. 
111

 Ул дәм – шул вакыт, шунда. 
112

 Бул сәбәпмен – бу сәбәп белән мин. 



 56 

Бар ирмеш көн чыкарда бер вилаять, 

Аларга сал, диде Тәңре, һәлакәт. 

 

Һәлак итмәккә анда барыр ирдем, 

Бу йиргә нагәһан төште гизәрем
113

. 

 

Чыкып торган икән бер бинамази, 

Ходанә тәрәс
114

 бәдү
115

 җорме сази
116

. 

 

Миңа тикте
117

 аның шомы булып тир
118

, 

Канатым сынды, монда төштем, и пир
119

. 

В ответ на его просьбу Всевышний дал змее красноречивый языки 

она начала: «Ах, шейх, я скажу тебе, ты услышь». И поведала змея 

шейху свою историю: оказывается эта змея – ангел Мучения, и причина 

того, что она упала именно сюда, кроется в том, что ее послал 

Всевышний Аллах, чтобы та наказала совершенно иной народ. Путь 

змеи пролегла над Басрой, пока она пролетала через их город, ее крыло 

было повреждено стрелой злого, неверующего человека, который, не 

боясь Всевышнего, не читает намаз-молитву. Попросила змея, 

обратившись к народу, помолиться всем вместе, чтобы у нее 

поправились крылья и чтоб она смогла улететь, продолжить свой путь: 

Дога әйләң, канат булсын абадан
120

, 

Китәр ирдем бу йирдән базы тәйран
121

. 

 

Догага кул күтәрде шихе гали
122

, 

Булып су күз яше берлән сакали. 

 

Диде: - И падишаһ, пакы бәздан
123

, 

Бу җанвар канатын әйлә абадан. 

 

Төзәтте Хак канатыны ушал хәл, 

                                                 
113

 Гизәрем – юлым. 
114

 Ходанә тәрәс – Ходадан курыкмаучы. 
115

 Бәдү –  усал һәм. 
116

 Җормы сази – гөнаһ кылучы. 
117

 Тикте – тиде. 
118

 Тир – ут; ук. 
119

 Пир – картлач, шәех. 
120

 Абадан – төзәтелгән. 
121

 Базы тәйран –  канат  җәеп очып. 
122

 Шихе гали – олуг шәех. 
123

 Пакы бәздан – бездән дә саф. 



 57 

Очып китте елан андин орып бал
124

. 

 

Тәгаҗептә калып ил, булды хәйран, 

Ушал дәм ил күзедин булды пәнһан
125

. 

 

Белеңнәр бинамаз әһлене афәт, 

Мәләккә тиксә кем, андин кәсафәт
126

. 

 

Якын барма аның алдыга, зинһар, 

Кәсафәт тигмәй андин бикәбәр
127

. 

 

Пәйгамбәрдин кылыпдырлар риваять, 

Бу сүзләрне һәммә сәхиб сәгадәт
128

. 

Все подняли руки для молитвы и со слезами на глазах начали 

молиться. Услышал их молитвы Всевышний и в тот же час поправились 

крылья ангела, и, перед взором изумленного народа, раскрыв крылья, 

змея улетела. Делая свои выводы по поводу вышесказанного, автор 

далее пишет о том, что насколько опасен даже один человек, который не 

читает намаз (молитвы), он оскверняет всех остальных, нельзя даже 

близко подходить к такому неверующему человеку. 

Булып өч ун
129

, диделәр, руза ае, 

Ул айдыр барчага дәүләт һомае
130

. 

 

Ирер әүвәлге уны – рәхмәт, и мәрд
131

, 

Икенчесе  мәгърифәт, и сәхиб дәрт
132

. 

 

Өченчесе – ирер гатикъ минән-нар,
133

 

Моның дик әйделәр Солтаны-Әбрар
134

. 

 

Кеше кем, руза ае руза тотса, 

Үзен бишвакыт намаз эчрә яд итсә
135

, 

                                                 
124

 Бал – канат. 
125

 Булды пәнһан – юк булды. 
126

 Кәсафәт –  нәҗес.  
127

 Бикәбәр –  тәкәбберсез. 
128

 Сәхиб сәгадәт – бәхет иясе, ягъни мөселман. 
129

 Өч ун – өч мәртәбә ун, ягъни утыз (көн). 
130

 Һомае – бәхете. 
131

 Мәрд – ир кеше, батыр ир. 
132

 Сәхиб дәрт – дәрт иясе, ягъни суфи. 
133

 Гатикъ минән–нар – уттан азат итүче, ягъни тәмугтан коткаручы. 
134

 Солтаны Әбрәр – Изгеләр солтаны, ягъни Мөхәммәд пәйгамбәр. 
135

 Яд итсә – искә алса. 



 58 

 

Ни кылган җормыны
136

 Тәңре кичергәй, 

Аңа кәүсәр шәрабедин ичергәй. 

 

Ходаем, вәгъдә кылды рузы Мәхшәр 

Һәммә мөэмин колыга, и бөрадәр. 

 

Намазу-руза әҗрегә таң ла
137

, 

Ирер кем, дидарым
138

 фирдүсе әгъла. 

Далее автор рассказывает о благоденствии месяца рамадан, когда 

верующим предназначен пост. Если человек в месяц рамадан читает 

намаз, при этом упоминая имя Всевышнего, это воздастся ему в ином 

мире. В судный день ему предназначен столько саваба, как будто бы за 

пропитание трех тысяч голодных. Проведение ифтара также нужное и 

важное дело для верующих. 

Сийам
139

 аенда өч көн руза тотса, 

Булып хуш хәл, хәрәм – әүвәл кәм
140

 ирсә. 

 

Ки өч мең ачка аш биргән савабы 

Булыр ул бәндәгә йәүмел-Хисабы
141

. 

 

Йитмеш мең ирне бер нигүгәр
142

 

Тәмамын рузаны кылдырса ифтар
143

, 

 

Ки маһы руза
144

 тәмамын руза тотан 

Табар аның савабын, и нәгүҗан
145

. 

 

Ки руза рәхмәтедин түрт гөруһ ул,  

Булырлар бинасыйп
146

, сән белгел, и дил. 

Автор также перечисляет тех, кто не удостоится внимания и 

вознаграждения Всевышнего: это, во-первых, те, кто занимается 

                                                 
136

 Җормыны  –  усаллыгын, гөнаһын. 
137

 Таң ла – Таң белән, ягъни Ахирәт көнендә.                                                 
138

 Дидарым – йөз нурым. 
139

 Сийам – руза, тыелу. 
140

 Кәм – ким. 
141

 Йәүмел-Хисабы – Хисап көнендә. 
142

 Нигүгәр – игелек эшләүче. 
143

 Ифтар – авыз ачу. 
144

 Маһы руза – руза ае. 
145

 Нигүҗан  – игелекле җан. 
146

 Бинасыйп – насыйпсыз, кабулсыз. 



 59 

распитием спиртного, во-вторых, те, кто обижает своих родителей, в-

третьих, те, кто ведет распутную жизнь, а также те, кто не чист душой. В 

судный день те, кто постился, будут вознаграждены блаженством рая. 

Величие их поступка неоценимы земными мерками, их знает только 

Всевышний Аллах. 

Аларның әүвәле ирер чагыр хар
147

, 

Икенче, вәлидинне
148

 кылган азар
149

. 

 

Өченче, ирер аның зинакәр
150

, 

Янә дүртенче ирер диле азар
151

. 

  

Кыямәт көн Рәсүле һәр ду галәм
152

 

Җыелганда, диделәр, җенү-адәм
153

, 

 

Булыбән руза даран
154

 бер бүлек саф, 

Бары булгучы җәннәт лә мөшәррәф
155

. 

 

Зәмрәддин бирер бәгъзега чатыр, 

Бирер бәгъзега дөрре-якут әхмәр
156

. 

 

Аның зөбанлыгына
157

 гакыл йитмәс, 

Олуглыгын Ходадин үзгә белмәс. 

  

Бирер хурдин янә йитмеш мең, 

Булыңлар руза даран хасыйлә гамь. 

 

Тәравих укыса һәр кем руза ае, 

Бирер һәрбер рәкугъга бер сарае. 

 

Олуглыгы ирер мең елчалык юл, 

Тәравих укыңыз, и халык, бел. 

                                                 
147

 Чагыр харь – эчкече, аракы эчүче. 
148

 Вәлидинне – ата-анасын. 
149

 Кылган азар – газаплау. 
150

 Зинакәр – зина эшләүче. 
151

 Диле азар  – күңеле бозык, җаны азгын. 
152

 Рәсүле һәр ду галәм – һәр ике галәмнең пәйгамбәре, ягъни Мөхәммәд пәйгамбәр. 
153

 Җенү-адәм – җен һәм адәм. 
154

 Руза даран – руза тотучы. 
155

 Мөшәрәф – лаеклы, хөрмәтле. 
156

 Дөрре-якут әхмәр – кызыл якут-энҗе. 
157

 Зөбанлыгына – тел белән сөйләвенә. 



 60 

 

Аларның ойкусыдыр
158

 – тагать, и яр, 

Аларның хамушы
159

– тәсбихдер, и яр. 

 

Теләсә руза даран вакты ифтар
160

, 

Иҗабәт
161

 булгучы һәр максуды бар. 

 

Кеше аййамы бәйзи
162

 руза тотса, 

Табар мондаг савабы ул кем ирсә. 

 

Тәмам гомрен кичергән дик чу руза, 

Улыр, зинһары, шик кылма бу сүзә. 

 

Пәйгамбәр әйделәр: - Зинһар өч эшне 

Кылып заигъ йибармәң
163

 язу-кышны. 

 

Үзеңез лә белән, и бәндәи раһ
164

, 

Алып баргайсыз аны гүргә һәмраһ
165

. 

 

Бере ул – битаһарәт ятмаңызлар, 

Бере – аййамы бәйз
166

 руза тотыңнар. 

 

Намаз нәфел укың зинһару-зинһар
167

! 

Моның дик әйделәр Солтаны-Әбрар. 

 

Һәр айның өч көнедә руза тотса, 

Табар мондаг савабы ул кем ирсә. 

 

Тотып руза тәмам гомрене ул мәрд 

Кичергән дик булыр, и сәхибе дәрт. 

 

Рәсүлуллаһ диде: – Айның уныда 

                                                 
158

 Ойкусыдыр – йокысы булыр. 
159

 Хамушы – тынычлыгы. 
160

 Вакты ифтар – кичке, авыз ачар вакытта. 
161

 Иҗабәт – кабул. 
162

 Аййами бәйзи – көннәр буе. 
163

 Кылып заигъ йибармәң – әрәм итә күрмә. 
164

 Бәндәи раһ – юлчы бәндә, дин юлында булучы. 
165

 Һәмраһ – юлдаш. 
166

 Аййамы бәйз – көннәр буе. 
167

 Зинһару-зинһар – зинһар өчен, зинһар. 



 61 

Вә йа утыз көненең бер көнедә, 

 

Тотарлар руза, кем, әйләп шәттаби
168

, 

Татар
169

 йитмеш пәйгамбәрнең саваби. 

 

Янә табгучы йитмеш ел гыйбәдәт 

Савабыны ушал сәхиб сәгадәт. 

 

Бәраәт кичә йөз рәкәгать намазы 

Укыса, ун рәкагать ошбу хәле, 

 

Ки бер юл
170

 “Фатиха”, ун “Сурәи-Ихлас”, 

Шуның дик укыса һиммәт кылып
171

 нас, 

 

Хода сады сал
172

 җормыны
173

 кичергәй, 

Аңа җәннәт шәрабедин ичергәй. 

 

Маһ Зөлхиҗәдә та
174

 ун көн, и кавем
175

, 

Тотың ихлас илә бирийа сәвем
176

. 

 

Йәбәр
177

 ун мең мәләикнең савабы 

Ходавәндем аңа йәүмел-Хисабы. 

 

Ятимнәр бышыны маһ Гашурада 

Сылап
178

 хуш хәл кылса ул ирадә
179

, 

 

Аның җисмендә та анча мүй
180

 улгай, 

Савап әгъмалыга
181

 шунча бетелгәй
182

. 

                                                 
168

 Шаттәби– соңармыйча, өлгерлек белән. 
169

 Татар – татыр, күрер. 
170

 Бер юл – беренче юлы, беренче рәкәгатьтә. 
171

 Һиммәт кылып – тырышып. 
172

 Сады сал – йөзъеллык. 
173

 Җормыны – гөнаһын. 
174

 Та – тагын. 
175

 Кавем – халык. 
176

 Сәвем – руза. 
177

 Йәбәр – ябар, бирер. 
178

 Сылап – сыйпап. 
179

 Ирадә – үзе теләп. 
180

 Муй – төк. 
181

 Әгъмалыга – гамәлләренә. 
182

 Бетелгәй – язылыр. 



 62 

 

Мөхәррәм айда кем руза тотса, 

Аны ифтар кылдырса кем ирсә, 

 

Ки гүя өммәте Әхмәдне
183

, и яр, 

Тәмамыны җыеп кылдырды ифтар. 

 

Янә булгай аңа мондаг савабы, 

Кыямәт көн кичәр ул бихисабы
184

. 

 

Ходайа, рузы кыл яхшы гамәлдин, 

Намазу-руза, ки җәддү-җәһәддин
185

. 

 

Мәнем дик һичкем ирсә булмасын сост
186

, 

Һәммә бәндәгә биргел һиммәте гост
187

. 

 

Мөхәммәд Мостафага кемдер өммәт, 

Аларга әйлә тәүфыйкың кирамәт. 

 

Ганимәт
188

, бел, хаятеңне, ҺӨВӘЙДА, 

Сәңа дубара
189

 булмас гомер пәида
190

. 

 

Җиһанга килмәкеңдер бер мөрәттип
191

, 

Китәрсен, килмәгәйсен кире кайтып. 

 

Ки гыйбрәт ал барып сәви гуристан
192

, 

Ни яхшылар-яманнар булды йексан
193

. 

 

Ятыпдыр кочубән хәкке мәзәлләт
194

, 

Алардин булса гакылың, ал нәсыйхәт. 

 

                                                 
183

 Өммәте Әхмәдне – мөселманнарны. 
184

 Бихисабы – хисапсыз. 
185

 Җәддү җәһәддин – тырышлык һәм өлгерлектән. 
186

 Сост – мескен, көчсез. 
187

 Һиммәте гост – өлгерлек, тырышлык. 
188

 Ганимәт – байлык. 
189

 Дубара – икенче кат. 
190

 Пәида – пәйда. 
191

 Мөрәттип – мәртәбә, тапкыр. 
192

 Сәви гуристан – каберлекләр ягына. 
193

 Йексан – ялгыз. 
194

 Хәкке мәзәлләт – чирканчык туфрак. 



 63 

Хаяте адәми бер дәмле
195

 сәгать, 

Алыр улың бу сәгать ичрә тагать
196

, 

 

Кадәм
197

 илгәри куйган ул чә
198

 алды, 

Кине
199

 кылган үзен – хәсрәттә калды. 

 

Гаҗәп дөнья – хәсрәтханәдер, бел, 

Тәмам хәсрәт белән үтте тәмам ил. 

 

Ки бихәсрәт
200

 кеше дөньяда булмас, 

Кыямәт кайгысыдин кемсә белмәс. 

 

Кыямәт түшәседин
201

 кылган адәм, 

Аларда булмагай һич хәсрәтү-гамь. 

 

Кичерсә кем ки гомрене ба гафләт
202

, 

Ни булгай мондин артык дагу-хәсрәт
203

. 

 

Данный рассказ, также как и предыдущий, начинается с 

предстваления того лица, от которого автор слышал его, что является, по 

нашему мнению, влиянием традиции литературы адаба. Подобно 

мастерам адаба, автор произведения «Духовная благодать» старается 

подчеркнуть, что сообщаемые им истории на самом деле имели место в 

жизни и сведения об излагаемых событиях почерпнуты им из 

достоверных источников. Поэтому, следуя данной традиции, он 

постоянно сообщает об очевидцах и рассказчиках, из уст которых он 

слышал ту или иную историю.  

Aдаб, оформившееся в IХ в. направление в арабо-исламской 

культуре, означающее воспитание через литературу «похвального 

образа поведения», унаследованного от предков, термин, которым в 

арабо-исламской мысли обозначается, в частности, жанр морально-

дидактической литературы. Основное значение термина – жанр 

сборников образцов изящной словесности, прежде всего поэзии, а также 

                                                 
195

 Дәмле – мизгелле. 
196

 Тагать – дин йолаларын үтәү, буйсыну. 
197

 Кадәм – аяк. 
198

 Ул чә – шунда ук, шулай. 
199

 Кине – үчле. 
200

 Бихәсрәт – хәсрәтсез. 
201

 Түшәседин – әзерлеген. 
202

 Ба гафләт – томаналыкта. 
203

 Дагу-хәсрәт – кайгы һәм хәсрәт. 



 64 

отрывков из Корана и сунны. Слово «литература» (адаб) по-арабски 

означает также «воспитание, воспитанность, вежливость, учтивость, 

благопристойность». Соответственно, адиб – это литератор, взявший на 

себя обязанность заниматься совершенствованием наиболее деятельной 

части общества.  

Изначально культура адаба была направлена на выработку свода 

светских правил, которым должны следовать люди, находящиеся на 

государственной службе, приближенные к власти и желающие сделать 

успешную карьеру, т.е. судьи, учителя, чиновники и т.п. Это определяло 

форму и содержание «адабной» литературы: сочинения на моральные 

темы; собрания изысканных стихов, прозаических отрывков и др.  

Благодаря адабу постепенно возникла и сформировалась 

мусульманская интеллигенция, игравшая в классический период 

исламской цивилизации исключительно важную роль в общественной и 

культурной жизни.  

Занимательные рассказы из современной жизни, бытовавшие в 

среде людей образованных, в первую очередь, носили нравоучительный 

характер, и их авторы постоянно заботились о том, чтобы у читателя не 

создалось впечатление, будто рисуемые в них происшествия и события в 

действительности не имели места. Для этого они снабжали их точными 

сведениями о том, от кого и при каких обстоятельствах эти истории 

были почерпнуты. Разумеется, и в этих «правдивых» историях, как и во 

всяких показаниях очевидцев всех времен, присутствовал элемент 

бессознательного вымысла. «Фантазия средневекового писателя,- пишет 

Д.С.Лихачев,- была ограничена тем, что может быть определено как 

средневековое «правдоподобие», которое резко отличалось от 

современного литературного правдоподобия. Оно допускает чудо, но не 

допускает отступления от хронологии, не разрешает вымышленных 

имен, вымышленного времени, вымышленной топографии действия» 

[Лихачев 1973: 70]. 

Десятый век вошел в историю средневекового Арабского Востока 

как период политического упадка и вместе с тем величайшего 

культурного расцвета. Именно в это время в разных областях 

исламского мира появляются на арабском языке многочисленные 

ученые труды по математике и астрономии, истории и географии, 

богословию и мусульманскому праву, медицине и фармакологии и 

другим наукам. Процветает и изящная литература и появляется 

множество «посланий» личного, делового и научного характера 

мастеров эпистолярного искусства, а также огромное число сочинений 

литературы адаба. 



 65 

Таким образом, анализируемое произведения региональной 

литературы суфийского направления сближает с литературой адаба 

целевая установка на назидательность и нравоучение. Данные 

произведения основаны на исламской теории и направлены передать 

читателю специальные познания по шариату и преподать ему 

нравоучение.  

При подобном совмещении двух планов сообщение о реально 

имевшем место событии сочетается с его художественной 

интерпретацией. В итоге, хотя анализируемое произведение по 

содержанию относится к суфийской литературе, но некоторые главы по 

развернутой тематике, интересу к изложению отдельных случаев из 

жизни пророков или простых людей, близки к современным ему 

произведениям направления адаба. 

Не проявляя большого вкуса к композиционной организации всего 

собрания в целом, автор обнаруживает мастерство профессионального 

литератора в фабульном построении каждой истории в отдельности, что 

также сближает его произведение с литературой адаба. 

Следущая глава «Хикәяте Җәбраил галәйһис-сәлам дәре Хак 

газап» («Рассказ архангела Гавриила о наказаниях Всевышнего Аллаха») 

также особо не выделяется из основной проблематики произведения:   

Ки беркөн Җәбраил – пийке раһбәр
204

, 

Рәсүлнең алдыга килепде анлар. 

 

Пәйгамбәр әйделәр: - И пийке Әмин, 

Мәңа айгыл бу дәм дузах газабын? 

 

Диде Җәбраил: - И Бәхре-шәфагать, 

Җәһәннәмнең газабы – биниһаять! 

 

Тәмам әйтсәм аны – һәргиз төкәнмәс, 

Ки бетсәм
205

 – кәгазь вә дәфтәргә сыйгъмас. 

 

Тәмуг әһле булырлар торфә бәднәк
206

, 

Аларның йиймешедер
207

, Раббым – нә пакь
208

. 

 

Тәмугдин чыкарып ир йә тешидин, 

                                                 
204

 Пийке раһбәр – тугры юлдаш булучы Җәбраил фәрештә. 
205

 Бетсәм – язсам. 
206

 Торфә бәднәк – күремәгән яманлыкта. 
207

 Йиймешедер – ашаганы. 
208

 Нә пакь – шакшы. 



 66 

Алып куеп җиһанга бер кешедин. 

 

Аның әсафлыкыннан
209

 җөмләи җан 

Кырылгай, калмагай ни җен вә инсан. 

 

Зә мәшрикъ та бимәгърип
210

 булса пөр аб
211

, 

Кылай, дип сипсәләр, дузахны би таб
212

, 

 

Аның, кем, табыдин
213

 зәррә кем оймас, 

Аңа бер катрә су тамганча булмас. 

Глава построена на диалоге пророка Мухаммада (с.г.с.) с 

архангелом Гавриилом (Жабраил фирештә). По просьбе Расуля 

(Мухаммад галейхиссалам) он рассказывает о мучениях ада, которые 

несравнимы с земными трудностями. Суть рассказа в том, чтобы 

донести до людей мысль о том, что, трудности, которые испытывают 

люди, несравнимы с теми, что их ожидает в Ином мире. Люди не 

думают об этом, поэтому постоянно жалуются, при этом часто забывают 

о тех, кто болен, беден. 

Описывая муки ада, Гавриил говорит, что невозможно это даже 

описать, так как для этого не хватит ни бумаги, ни тетради. Питанием 

для тех, кто заслуживает ада, будет гадость, гниль, из всего этого будет 

пахнуть мертвечиной, а вода жжет горло – нельзя утолить жажду.  

Янә Җәбраил әйде: – Йа Мөхәммәд, 

Тирәнлеге ирер дузахны бихәд
214

. 

 

Әгәр таш ташласа өстегә пөр кәс
215

,  

Ки йөз бең елда һәм астыга йитмәс. 

 

Җәһәннәмдин әгәр бер чәшме күзен
216

 

Ачып куйса бу дөнья үзрә рузын
217

, 

 

Зә мәшрикъ та бимәгърип җөмлә ашйа
218

 

                                                 
209

 Әсафлыкыннан – шакшылыгыннан. 
210

 Зә мәшрикъ та бимәгърип – көнчыгыштан көнбатышкача. 
211

 Пөр аб – су тулы. 
212

 Дузахны би таб – тәмугны сүнгән. 
213

 Табыдин – утыннан. 
214

 Бихәд – чиксез. 
215

 Кәс – кеше. 
216

 Чәшме күзен – күз кабагын. 
217

 Рузын – көнен. 
218

 Ашйа – нәрсәләр. 



 67 

Йомып ачыгынча көйгәй сәрапа
219

. 

 

Тәмуг эчендә бардыр һәркаю җан, 

Хуракедер
220

 аларның рим
221

 илә фән
222

. 

 

Суы ирер аларның зәһре Зәккум, 

Төшәр гүште
223

 суелып – эчсә мәрдүм
224

. 

 

Аларның тәннәре булгай күмер дик, 

Тәнене, көйдереп кылгай тимер дик. 

Обращаясь к Махаммаду (с.г.с.) Гавриил продолжает свой рассказ. 

Глубина ада – безгранична, неизмерима, если кто бросит камень в него, 

но не дождется даже через сто тысяч лет, пока камень достигнет его 

глубины. От пламени адской все вокруг сгорит в мгновение ока. 

Тела попавших туда будут обуглены, покрыты сажей и копотью, 

страшны, так как они сгорят как от расплавленного железа. Поэт 

утверждает, что обо всем об этом полностью известно только одному 

Всевышнему Аллаху:  

 

Ки һәр дузахның йите ишеге бар, 

Береседин берегә аңла, и яр, 

 

Белең, йитмәс, мең еллык раһы
225

 булгай –  

Ходадин үзгә кем агәһ
226

 булгай? 

 

Ишетеп Җәбраилдән ошбу гөфтар
227

, 

Пәйгамбәр егылдылар аһ орып, зар. 

 

Диделәр Җәбраилгә ошбу гөфтар 

Ки: - Әүвәлге тәмугда кайсы ил бар? 

 

Диде Җәбраил: - Әүвәлгедә, и яр, 

Мөнафикълар
228

 торыр һәм әһле көффар
229

. 

                                                 
219

 Сәрапа – баштанаяк. 
220

 Хуракедер – ризыгыдыр. 
221

 Рим – үләксә, шакшы. 
222

 Фән – фәлән. 
223

 Гүште – тамагы. 
224

 Мәрдүм – кешеләр. 
225

 Раһы – юлы. 
226

 Агәһ – белдерү. 
227

 Гөфтар – сөйләшү, сүз. 



 68 

Услышав слова Гавриила, пророк впал в страшные переживания. 

На их вопрос, кто же заслуживает таких мучений, был ответ – это 

злодеи, двуличные, вечно ругающиеся, скандальные, и, конечно же, 

неверующие люди. Таким образом, в произведении достигается задача – 

воспитывать страх у читателей перед муками ада, что, по мнению 

автора, способствовало бы исправлению нравов. 

Последующие главы произведения также направлены на 

воспитание богобоязненности у людей, в сравнительном плане 

анализируются гиения ада и блаженства рая. Таким образом автор 

преследует основной цели написания данного произведения: способный 

размышлять и делать выводы человек, по его мнению, безусловно, для 

себя сделает правильные выводы, выберет путь истины и исправит свой 

нрав. Такова основная задача такого содержания произведений, 

основной замысел, заложенный в них.  

В связи с вышесказанным логичным является также и следующая 

глава, представленная автором как «Коръәне-Шәриф укымакның 

әҗерләре бәянендә» («О пользе чтения Священного Корана»). Не менее 

объемная глава, в которой поэт излагает положительное влияние на 

человека и на его судьбу чтение основной книги религии ислам. В этом 

случае данный рассказ автором представлен из уст небезизвестного 

Ибне-Габбаса, из рода великих и честных. Здесь утверждается, что если 

человек, одухотворенный чтеним Корана, возьмет в руки эту бесценную 

книгу и прочтет протяжно, нараспев сто аятов из него, то получит 

благословения Всевышнего столько, сколько в мире окружает его 

различных вещей. Читающему Коран открыты все врата рая. 

Риваять әйләделәр Ибне-Габбас, 

Рәсүле галәминдин бәһтари тас
230

. 

 

Ачып Мөсхафне
231

 һәр никү-сәгадәт
232

, 

Ки кылса йөз аять Коръән тәлавәт
233

,- 

 

Диде: - Дөньяда бардыр канча ашйа
234

, 

Һәммә анлар санынча Хак тәгалә 

 

Бирер ул бәндәгә шунча савабы -  

                                                                                                                                                              
228

 Мөнафикълар – гауга оештыручылар, икейөзлеләр, коткы таратучылар. 
229

 Әһле көффар – кәферләр. 
230

 Беһтари тас – яхшы сөяге, ягъни яхшы  кардәше, нәселеннән. 
231

 Мөсхафне – Коръәнне. 
232

 Никү-сәгадәт – бәхет иясе. 
233

 Тәлавәт – көйләп укыса. 
234

 Канча ашйа – шулкадәр нәрсәләр. 



 69 

Ачык булгай аңа җәннәтне бабы
235

. 

 

Тәлавәт әйләсә һәркайсы инсан
236

, 

Возу әйләп
237

, алып илкегә
238

 Коръән, 

 

Савап һәр хәрфегә бөнйад
239

 булгай, 

Кыямәт көн ушал кәс
240

 шат булгай. 

 

Догасы булгай әлбәттә иҗабәт
241

, 

Кылың, и бәндәләр, Коръән тәлават. 

 

Ушал Коръән аны рузы Кыямәт 

Һәммә илдин
242

 борын
243

 әйләр шәфагать
244

. 

 

Кылыр ул бәндәне дузахдин азат, 

Ходаем, җөмлә колны әйләгел шат! 

Если человек берет в чистые руки Коран (проводив перед этим 

специальное омовение), такой человек удастаивается саваба, соразмерно 

прочитанному, его ждет рай и в Судный день он будет отблагодарен, 

будет далек от мучений ада. Впереди такого человека ждет 

заступничество.  

Автор делает акцент на том, что Коран нужно читать нараспев, 

посвящая всего себя этому делу, приступать к нему с благими 

намерениями. Автор напоминает о значении чтения суры из Корана, 

который называется «Йә-син». Прочитанная перед смертью человека 

сура является ключом в рай, ему будут прощены десять тысяч грехов. 

Зә бәгъдә ба мәдад
245

 һәркайсы инсан 

Укыса сүрәи “Йә-син” ушал ан, 

 

Таба ун мең савабы хәтме Коръән
246

, 

Шәһит улгай
247

 ушал көн, бирсә ул җан. 

                                                 
235

 Җәннәтне бабы – җәннәт капкасы. 
236

 Инсан – кеше. 
237

 Возу – юыну, тәһарәтләнү. 
238

 Илкегә – кулына. 
239

 Бөнйад – нигез, таяныч. 
240

 Кәс – кеше. 
241

 Иҗабәт – кабул. 
242

 Илдин – халыктан, гаиләдән. 
243

 Борын – алда. 
244

 Әйләр шәфагать – үтенеч кылыр, яклау итәр. 
245

 Зә бәгъдә ба мәдада – ярдәм белән артыннан ияреп. 
246

 Хәтме Коръән – Корәнъне укып тәмам итү. 



 70 

 

Кеше “Йә-син” укуны вирд кылса
248

, 

Үлер вактына якын ул кем ирсә, 

 

Аның ун мең мәләк алдыга килгәй, 

Гөнаһын Хак тәгаләдин үтенгәй. 

 

Алыр җаныны һәм ул колның асан
249

, 

Кылыңнар, и бөрадәр, вирде Коръән
250

. 

 

Хода кылгай нида
251

 рузы Кыямәт: 

- Кылып сән, и колым, Коръән тәлавәт,- 

 

Дигәй: - Ачтым даре җәннәт
252

, күреңнәр, 

Каю
253

 җәннәтне хаһларсыз
254

, кереңнәр. 

По утверждению автора, люди, читающие Коран удостоятся 

легкой смерти. Всевышний предоставил людям возможность чтения 

Корана, который сделает их достойными рая. 

Моның дик Хак тәгалә әмер кылгай, 

Алар һәм хуҗасыдин разый булгай. 

 

Тәһарәт иткәне һәр бәндәи раһ, 

Укыса “Фатиха” у кол: “Һуаллаһ!” 

 

Ки туксан мең савап аңа йиткәй, 

Янә хәрфегә йөз мең җормы
255

 киткәй. 

 

Биһиштедә йөз сарай бөнйад кылгай, 

Ушал колыны Ходаем шат кылгай. 

 

Унике мәртәбә һәр бәндәи-хас 

Ятарда укыса «Сурәи-Ихлас», 

 

                                                                                                                                                              
247

 Шәһид улгай – шәһит исәпләнер. 
248

 Вирд кылса – дога итсә, укыса. 
249

 Асан – җинел. 
250

 Вирде Коръән – Коръән уку. 
251

 Нида – чакыру, аваз. 
252

 Даре җәннәт – җәннәт ишеген. 
253

 Каю –  кайсы. 
254

 Хаһларсыз – теләрсез. 
255

 Җормы – гөнаһы. 



 71 

Качан үлсә, үзен җәннәттә күргәй, 

Һәмишә гыйшрәт вә рәхәттә булгай. 

 

Ки һәрвакыт уйганып, әйләп тәһарәт, 

Кубыбән урныдин, тартып рийазат
256

, 

 

Идәр ки
257

, йә суык судин кылып бим
258

, 

Ушал дәм ултырып кылса тәйәммим
259

, 

 

Укыса ун мөрәттип
260

 «Сурәи-Ихлас», 

Савабы хәтме Коръән тапкай ул нас. 

 

Тәнедә калмагай зәррә гөнаһы, 

Укың «Ихлас» пәгәһ
261

 һәм бигәһи
262

. 

Кроме этой суры, автор пишет о пользе чтения также таких глав из 

Корана, как «Фатиха» и «Һуаллаһ», чтение которых будет равноценно 

получению девяносто тысяч савабов, таким людям будут прощены сто 

тысяч грехов. Для таких людей в раю будут предоставлены множество 

дворцов, Всевышний примет туда читающих Коран и живущих по 

канонам ислама с радостью. Далее автор пишет о том, что каждый 

человек, кто читает перед сном 12 раз «Сүрәи-Ихлас» также 

удостаивается рая. Чтение этого аята утром или в другое время, 

освобождает его от множества грехов. 

Каю мәрд углыны мәктәпкә бирсә, 

Барып, бер мәртәбә «Бисмиллаһ!» дисә, 

 

Ушал дәмдә ата берлә анасын 

Ходаем рәхмәт иткәй икеләсен. 

 

Алар булгай тәмуг утыдин азат, 

Кылың инсаф, сез, и адәми зат. 

 

Укыса һәр кешенең углы Коръән, 

Табар ун мең савабы хәтме Коръән. 

                                                 
256

 Рийазат – диндарлык. 
257

 Идәр ки – әгәр эшләсә. 
258

 Кылып бим – куркып. 
259

 Кылса тәйәммим – тәһарәт алгандагыча, сусыз сыпырып, ихластан юыну ишәрәте ясау. 

Асылда туфрак белән дә тәйәммим ителә, мәгәре тәнгә йогып калмаса. 
260

 Мөрәттип – мәртәбә, тапкыр. 
261

 Пәгәһ – таңда, иртә белән. 
262

 Бигәһи – вакыты белән. 



 72 

 

Кеше, кем, мең мөрәттип хаҗга барса, 

Янә өч мең кешене сире кылса
263

, 

 

Вә һәм бирсә мең ялангача тун, 

Янә мең мәдрәсә салмакдин әфзун
264

, 

 

Тәкый йөз мең дирәхте зәбзе кылса
265

, 

Боларның барчасын ләли кылса
266

, 

 

Укыса һәр кешенең углы Коръән - 

Савабыдыр болардин артык, и җан. 

 

Бирепдерсән һәммә мөэмингә фәрзәнд
267

, 

Аларга биргел инсаф, и Ходавәнд. 

 

Алар фәрзәндәсен Коръән укытсын, 

Моның дик күп саваплары да тапсын. 

 

Ата-анасыга тәүфыйк гата кыл
268

, 

Аларга һәм даре җәннәтне ва кыл
269

. 

 Здесь автор напоминает о долге родителей перед детьми, по 

мнению поэта, родители обязаны дать образование сыну, если даже этот 

ребенок научится сказать «Бисмиллаһ!», оба родителя получают 

благословение Всевышнего, они будут освобождены от мучений ада. 

Здесь также упоминается о том, что чтение Корана великое дело, 

достойное уважения, а если этим займется сын, то отец и мать будет 

десять тысяч раз вознаграждены. Саваб от чтения Корана несоразмерно 

больше, чем от того, если бы построить медресе, совершать хадж, 

посадить деревья, накормить множество голодных, одеть обездоленных. 

Поэтому поэт призывает всех родителей учить своих детей читать эту 

благодатную Книгу, и желает всем, впоследствии, почувствовать 

блаженства рая. 

В светски ориентированной литературе проблемы нравственного 

воспитания вполне способно ограничиваться земным миром, в то время 

                                                 
263

 Сире кылса – сыйласа, ашатса. 
264

 Әфзун – артык. 
265

 Дирәхте зәбзе кылса – яшел агач утыртса. 
266

 Ләли кылса –тәрбия итсә. 
267

 Фәрзәнд – бала. 
268

 Гата кыл – бүләк ит, насыйп ит. 
269

 Даре җәннәтне ва кыл – җәннәт ишеген ачык ит. 



 73 

как у суфийских авторов эффект назидательности усиливается за счет 

нравоучений по поводу мира иного. В самом наборе добродетелей нет 

противоречий, но при этом, в суфийской литературе больший акцент 

делается на проповедь терпения, довольства малым, победить в себе 

алчность. Главная цель такого рода произведений – подготовка человека 

к иной жизни, в то время как в светской литературе силы героев 

направлены на достижение земного счастья. Таково содержание 

анализируемого нами произведения Хувайды, что подтверждается также 

и следующими главами. События главы «Хикәяте Гайсә галәйһис-

сәлам» происходят на кладбище. Сын Марьяма Гайса (Иисус Христос), 

по обыкновению, однажды приходит на кладбище, обходит его, читает 

молитву для успокоения душ усопших: 

Ки бер көн ирде Гайсә ибне Мәрьям 

Гүристанига
270

 бардылар ушал дәм. 

 

Гүристанны күребән сәяр кылды, 

Үлекләргә догаи хәер кылды. 

 

Барып бер көнҗидә
271

 торды Мәсихә
272

, 

Тәфәккүс
273

 кылды һәр кабергә  ул ша
274

. 

 

Чыка
275

 бер кабердин йите төрле аваз, 

Гаҗәп мәрде мөгаззәптер
276

, гөнаһсаз.
277

 

Отмеченный Всевышним (пророк Иисус), обходя могилы, вдруг 

приостановился, так как услышал странные звуки, исходящие из 

могилы. Семь разных звуков издавалось оттуда, это были голоса 

страдания грешника. Стоны его страданий были неописуемы: то он выл 

как собака, то его крик напоминал крик ишака, то изогнется он, издавая 

вопли верблюда, то заржет как конь, то, как свинья завизжит – от 

мучений этого грешника содрогалась земля. Поэтическая образность 

данных строк дает возможность представить мучения этого несчастного. 

Кәһа
278

 ит
279

 дик улар, кәһа харь
280

 дик, 

                                                 
270

 Гүристанига – каберлеккә. 
271

 Көнҗидә – куелыкта, агачлыкта. 
272

 Мәсихә – Христос, Аллаһы тарафыннан билгелек салынган зат. 
273

 Тәфәккүс – тикшереп карап. 
274

 Ша – шаһ. 
275

 Чыка – чыга. 
276

 Мөгаззәптер – газапланучыдыр. 
277

 Гөнаһсаз – гөнаһ иясе. 
278

 Кәһа – әле. 
279

 Ит –  эт. 



 74 

Кәһа фөрйад итәр, кәү вә шотур дик
281

. 

 

Гәһ айгыр дик кычкырыр, гәһ мисле хынзир
282

, 

Газабыдин аның тетрәр кара йир. 

 

Һәммә әһле каберләр дил пәришан
283

, 

Аның нәлашидин
284

 җөмлә хәзинан
285

. 

 

Күреп Гайсә аны, хәйрана калды, 

Ки бер сәгать торып, ивигә янды
286

. 

От этого всем обитателям кладбища стало грустно, Гайса также 

задумался, постояв час, он ушел домой. Вернувшись на следующее утро, 

пророк увидел, что из могилы излучается свет, как будто только что 

прошел благодатный дождь. 

Ушал көн үтеп ирде баз таң ла
287

, 

Зыяратә кәлеп ирде Мәсихә. 

 

Ушал гүргә бакып кылды тамаша, 

Булыпдыр асмандин нур пәйда. 

 

Тотык әйләп сәмадин йиргә ул нур, 

Ягар ул кабергә манендә
288

 ягьмур. 

 

Килә торган мәләикләргә сан юк, 

Аңа хезмәткә килерләргә чук-чук. 

 

Күреп бул вакыйгаларны сәрапа
289

, 

Бәян итте барын каумега
290

 Гайсә. 

 

Диде кауме: - Дога әйләң, терелсен, 

Соралык хәлене, ул безгә әйтсен. 

                                                                                                                                                              
280

 Харь – ишәк. 
281

 Кәү вә шотур дик – бөгелеп һәм дөя кебек. 
282

 Хынзир – дуңгыз. 
283

 Дил пәришан – күңелсез. 
284

 Нәлашидин – үксүеннән. 
285

 Хазинан – сагышлы. 
286

 Ивигә янды – өенә кире кайтты. 
287

 Баз таң ла – таңгача. 
288

 Манендә – сыйфатында, гүяки. 
289

 Сәрапа – баштанаяк. 
290

 Каумега – халкына. 



 75 

 

Догага кул күтәрделәр Мәсихә, 

Диде: - И Кадира, Пәрвардигәрә
291

, 

 

Газабы ошбу гүрнең иде бисйар
292

, 

Төнә-көн әйләр ирде налә вә зар
293

. 

 

Күрәрмен ошбу көнне нә
294

 фәләккә - 

Хисабы юк торыр килгән мәләккә? 

 

Кылыптыр сән бу көн гүрене пор нур
295

, 

Төнә-көнге газабын әйләюптер
296

. 

 

Моның дик әйде һәм кылды мөнәҗәт: 

- Сәбәп нидер, айа и Казыел-Хаҗәт
297

. 

 

Заман үтмәй ушал гүр, кем, ярылды, 

Аның ичендәге үлек терелде. 

 

Кубып гүрдин, сәлам әйде ушал мәрд, 

«Галәйкем!» - диде аңа Гайсә мөҗәррәд
298

. 

 

Диде Гайсә: - Ирерсән кемгә өммәт, 

Күрәр ирдең төнә-көн сәхте-михнәт
299

? 

 

Бу көн нидән газабың китте, и яр, 

Сәбәп нидер, бу сүзне әйлә изһар
300

? 

 

Ушал мәрд әйде ул дәм: - И Мәсихә, 

Бәян әйләй, ишет хәлем сәрапа. 

 

Мән ирдем фасыйкы бисйаре-җаһил, 

                                                 
291

 Кадира, Пәрвардигәрә – кодрәтле, тәрбия итүче Аллаһ. 
292

 Бисйар – чиксез, күп. 
293

 Налә вә зар – аһ һәм зар. 
294

 Нә – нәрсә булган. 
295

 Пор нур – нурга тулы. 
296

 Әйләюптер – бетерү. 
297

 Казыел-Хаҗәт – тиешенчә хөкем итүче Аллаһ. 
298

 Мөҗәррәд – буйдак. 
299

 Сәхте-михнәт – газап-михнәт. 
300

 Изһар – ачык билгеле. 



 76 

Кылыр ирдем гөнаһларыны хасил. 

 

Гөнаһымдин чикеп катигъ
301

 газаби, 

Кичә-көндез иде хәлем хараби. 

 

Булыптыр һәфте-сал
302

 үлгәнгә, и яр, 

Калып ирде тугып угыл бәңа яр. 

 

Йитеп йитегә яше ул җәкәрбәнд
303

, 

Күреп аны анасы булды хөршәнд
304

. 

 

Аны мәктәпкә илтептер анасы, 

Мөгаллим алдыдадыр
305

 икеләсе. 

 

Ки “Бисмиллаһ” дигәч ул никү-фәрзәнд
306

, 

Бу дәүләтне мәңа бирде Ходавәнд. 

 

Дога әйләң улай
307

 булмай гасыйдан, 

Янә җан ачыгыны күрмәй, и җан. 

 

Дога кылды ки Гайсә ибне Мәрьям, 

Ки ул бичара кайтып үлде ул дәм. 

 

Укымактыр
308

 - ду галәм абыруе, 

Димәдеме сәңа кыл җөстү-җуе
309

. 

 

Хәдисү-мәсьәлә
310

 һәм гыльме Коръән - 

Болардыр гыйлемдин, бел, и мөселман. 

 

Намаз-руза кылмак - гыйлеме диндер, 

Моны белмәс кеше Таң ла хәзиндер
311

. 

                                                 
301

 Катигъ – каты, авыр. 
302

 Һәфте сал – җиде ел. 
303

 Җәкәрбәнд – бәгырь. 
304

 Хөршәнд – сөенүче. 
305

 Алдыдадыр – алдында. 
306

 Никү-фәрзәнд – изге бала. 
307

 Улай – шушы рәвешле. 
308

 Укымактыр – укуның, белем алуның. 
309

 Җөстү-җуе – эзлә, тап 
310

 Хәдисү-мәсьәлә – хәдис һәм мәсьәләне чишү, аңлы булу. 
311

 Хазиндер – кайгылыдыр.  



 77 

 

Кылып китте олуглар күп нәсыйхәт, 

Дәригасында
312

 юк фәһмү-фәрәсат
313

. 

 

Нәсыйхәтне ишетеп чүшә
314

 алмай, 

Йөрепдер сән китәргә түшә
315

 алмай. 

 

Бу көн бу эш булыр, Таң ла фәлән эш, 

Бу ал
316

 берлән үтәдер язу һәм кыш. 

 

Йөрепсән нәфсе илә әүварә зар
317

, 

Хәятеңнең тәмамы үтте бикәр
318

. 

Увиденное Христос рассказал своему народу, тогда народ 

попросил, чтобы Избранник помолился Всевышнему с просьбой о том, 

чтобы Он дал возможность узнать причины мучений покоившегося в 

той могиле человека в ином мире. Христос помолился, и по дозволению 

Всевышнего Аллаха раскрылась могила, восстал тот грешник и 

рассказал о себе и о причинах своих мучений. 

Народ узнал о том, что со дня его смерти прошло семь лет, в 

течение которых он получал мучения, соразмерно своим деяниям. После 

него остался сын, которого он очень любил. Мальчик вырос и стал 

гордостью матери. Мать проводила ребенка в школу, предоставила 

возможность учиться у наставника. Первые слова молитв ребенка, 

начатые со слов «Бисмиллаһ», снизошли до него как благословение 

Всевышнего. 

Далее автор еще раз подчеркивает нужность и важность получения 

религиозного образования. Образованность – вот ключ к уважению на 

земле, быть рассудительным, получить знания из Корана – вот основа 

образования. Чтение намаза и пост – то, на что опираются знания, если 

кто не знает об этом, ему стоит переживать. Так настаивали великие, но 

мало кто понял это, принял во внимание. Тот, кто не принял эти 

наставления – не подумал о том, что он возьмет с собой в путь (в иной 

мир).  

В конце главы автор еще раз размышляет о том, что жизнь так 

скоротечна, мы забываемся в каждодневных заботах, не обращая 

                                                 
312

 Дәригасында – кызганычында. 
313

 Фәһмү-форсат –  зиһен һәм сизгерлек. 
314

 Чүшә – киная. 
315

 Түшә – әзерлек, ризык. 
316

 Ал – рәшә. 
317

 Әүвәрә зар –  зарга бирелеп. 
318

 Бикәр –  гамәлсез. 



 78 

внимания заботам о душе. Время быстротечно, за зимой проходит лето, 

за заботами о хлебе насущном, человек упускает своего шанса подумать 

о том, с чем привстанет он перед Всевышним. 

Таким образом, на этом примере подкрепляется мысль о пользе 

чтения Корана, которая поднималась поэтом также и в предыдущей 

главе. 

В следующей главе «Кыйссаи кари вә гани вә газый вә хаҗи» автор 

продолжает повествование о тех деяниях, которые угодны Всевышнему 

Аллаху. Так же, как и в предыдущих главах, здесь рассказчиком истории 

представляется – Әбу-Харира, который заявляет о том, что эту историю 

он услышал от пророка Мухаммада (с.г.с.). Довольно объемная глава, 

которая имеет несколько связанных между собой событийных частей. 

Риваять әйләде Әбу-Һәрирә, 

Разаллаһы ганһе, коддәссәриррә
319

. 

 

Ишеттем бән Мөхәммәд Мостафадин 

Бу сүзене пишваи
320

 әнбиядин. 

 

Кыямәт булса ул көн карилардин
321

: 

- Кылып сез ни гамәл?- дип соргай алардин. 

 

Дигәйләр: - Кадира, Пәрвардигәрә, 

Ниһан
322

 серләр сәңадыр әшкәра
323

. 

 

Сәнең хөшнүдлыгың
324

 өчен дәвамәт
325

 

Кылыпмыз төнү-көн Коръән тәлавәт. 

 

Хода әйгай аларга: - И даруггүй
326

, 

Сүзеңезнең чыны юк йәксәре мүй
327

. 

 

Мәнемчөн кылдыңыз качан тәлавәт? 

Укыдыңлар табай дип илдә гыйззәт! 

                                                 
319

 Коддәссәриррә – гүре нурлы булсын. 
320

 Пишваи  – юлбашчы. 
321

 Карилардин – Коръән укучылардан. 
322

 Ниһан – яшерен. 
323

 Әшекәрә – ачык билгеле. 
324

 Хөшнүдлыгың – шатлыгың, сөенечең. 
325

 Дәвамәт – туктаусыз. 
326

 Дарүггуй  – ялганчы. 
327

 Йәксәре мүй – төк кадәрле  дә. 



 79 

В этой части повествуется о том, что в судный день у чтецов 

Корана спросят, что вы сделали полезного, хорошего, на что они 

ответят, что нет никаких секретов для взора Всевышнего, все, что они 

сделали, все известно заранее Ему: они, не прерываясь, днем и ночью 

читали Коран ради Всевышнего. Тогда Всевышний им скажет, что это 

все заблуждение, что не ради Него они читали Священную Книгу 

нараспев, за это они снискали славу на земле. 

Ки андин соң ганиләрне
328

 кәтергәй, 

Алардин һәм савап хәйре сорагай. 

 

- Кылып сезләр,- дигәй,- кайсы гамәлдин, 

Төнү-көн әйләеп җәһдү-җәддин
329

? 

 

Алар әйгай ушал дәм: - И Илаһи, 

Ирерсән җөмләнең пәштү-пәнаһы
330

, 

 

Кылыпмыз халисаллаһы сәхавәт
331

, 

Сәнең хөшнүдлыгың өчен дәвамәт. 

 

Аңа әйгай Хода: - Сүз әймә ялган, 

Качан кылдың мәнем юлымда ихсан
332

? 

 

Табай дип халкы-илдин исмү-ат
333

, 

Бу яңлыг
334

 кылмадыңмы илгә хәйран? 

Спросят у богатых, о том же: что же они сделали, посвятив 

Всевышнему? Они ответят, что во имя Него они совершали добро. На 

что будет дан ответ, что все то, что они сделали, делали для себя, так 

этим они заработали себе авторитет и славу у окружающих людей. 

Ки андин соң китергәй газыйларны
335

: 

- Кылып сезләр, дигәй, кайсы гамәлне? 

 

Алар әйгай: - Кәримә, Падишаһа, 

Ирерсән Халику-Хәййү-Тәваба
336

, 

                                                 
328

 Ганиләрне –байларны. 
329

 Җәһдү-җәддин – ашыгып һәм тырышып. 
330

 Пәштү-пәнаһы – таянычы. 
331

 Халисаллаһы сәхавәт – Аллаһ өчен чын күңелдән игелек.  
332

 Ихсан – яхшылык. 
333

 Исмү-ат – исем һәм дәрәҗә. 
334

 Бу яңлыг – бу тарафта. 
335

 Газыйларны – дин көрәшчеләрен. 
336

 Халику-Хәййү-Тәваба –  бар кылучы һәм гомер бирүче  һәм гафу итүче. 



 80 

 

Сәнең хөшнүдлыгың өчен кылып харб
337

, 

Йөредек кәфер илегә тигереп зарб
338

. 

 

Ходаем әйгай: - И ялганчы адәм, 

Бу әйгай сүзләреңнең сыйдкыдыр кәм
339

. 

 

Качан халис
340

 кылыптыр сән газаи
341

, 

Табай, дидең, качан мәндин ризаи? 

 

Мәне итсен, дидең, ил хуб баһадур, 

Атым булсын, дидең, ил ичрә мәшһүр. 

Спросят и у последователей вероучений Мухаммада (с.г.с.), кто 

вел борьбу за веру, что же они сделали во имя Всевышнего, на что они 

ответят, обращаясь к Создателю милостивому и всепрощающему, что 

они боролись за веру, ходили против неверующих с мечом на их земли. 

На это Всевышний скажет, что в их словах мало правды, что эти деяния 

они совершали для того, чтобы быть известными, прославиться 

богатырями. 

Ки андин соң китергәй хаҗиларны, 

Алардин һәм сорар яхшы гамәлне. 

 

Дигәй: - Чәндан
342

 ушал дөньяда йөрдең, 

Ни эш әйләп мәнем алдымга кәлдең? 

 

Алар әйгай: - Айа Халлакы-галәм
343

, 

Сәнең хөкемеңдәдер гәр ду
344

 галәм, 

 

Тәвафы Кәгъбәтуллаһ
345

 кылдык, 

Суык-әсигъ
346

 җәфаи раһы
347

 күрдек. 

 

                                                 
337

 Харб – сугыш. 
338

 Зарб – кылыч. 
339

 Сыйдкыдыр кәм – дөреслеге аз. 
340

 Халис – чиста, саф. 
341

 Газаи– газыйлык, дин сугышы. 
342

 Чәндан – күпме, никадәр. 
343

 Халлакы-галәм – Галәме бар итүче. 
344

 Ду – ике. 
345

 Тәвафы Кәгъбәтуллаһ – хаҗ, Аллаһ йортын тәүваф кылу. 
346

 Әсигъ – эссе.  
347

 Раһы – юлда. 



 81 

Хода әйгай: - Димә ялган бу эшне, 

Йөредеңнәр кичереп язу-кышны. 

 

Мәне әйтсен, дидеңнәр, халык - хаҗи, 

Ки тапсын гыйззәтем, дидең, рәваҗи
348

. 

 Такой же вопрос будет поставлен и тем, кто совершал хадж. 

Хаджии ответят: Создатель миров, в твоей власти оба миров, мы 

переносили тяготы дороги, совершая хадж. На что будет ответ: что они 

этим снискали себе славу хаджей, которых уважает простой народ. 

Булың, и бәндәләр, имде Ходатәрс
349

, 

Кылып булмас ушал көндә Ходабәхс
350

. 

 

Булыр һәр кәредә
351

 колның хатасы, 

Ходаның күп торыр лотфу-гатасы
352

. 

 

Гамәлләрне кылыңнар яхшы ихлас,- 

Дигәй: - Шаяд
353

 Ходаем бәндәи-хас
354

. 

 

Ходавәндә тәмам гасый колыга 

Биреп тәүфыйк, ки салгыл яхшы юлга. 

 

Риваять кылды бу сүзне Җабир - 

Пәйгамбәрдин, ул - хәйрел-кәбир
355

. 

 

Диде: — Сордым бу сүзне Рәсүлдин, 

Ду галәм сәиде пакизә диндин
356

. 

 

Дидем мән, йа Рәсүлуллаһ, кайсы әгъмал
357

 

Җиһанда яхшыдыр, кылсам ушал хәл? 

 

Алар әйде: - Гамәлнең яхшысы ул - 

Намазын үтәсә вактында һәр кол. 

                                                 
348

 Рәваҗи – йөрүне, дан таралуны. 
349

 Ходатәрс – Аллаһыдан куркучы. 
350

 Ходабәхс – Аллаһы белән бәхәс 
351

 Кәредә – эшендә. 
352

 Лотфу-гатасы – яхшылык һәм бүләге. 
353

 Шайәд – мөгаен. 
354

 Бәндәи-хас – бәндәгә һәм хасиятьле кешеләргә. 
355

 Хәйрел-кәбир  – олы хәерләр иясе. 
356

 Пакизә диндин – саф дин иясеннән. 
357

 Әгъмал – гамәлләр. 



 82 

 

Янә әйде: - Ата берлә анасын 

Кылып хөшнүд
358

, даим тапса ризасын. 

 

Моның дик яхшы әгъмал булмагай һич, 

Риза кыл вәлидинне
359

 иртә вә кич. 

 

Тәкый әйде: - Кеше кем, иртә купса, 

Ата берлә ана күңлене алса, 

 

Хода һәркөндә йитмеш нәзре рәхмәт
360

 

Салыр аңа,- диде,- Бәхре-шәфагать
361

. 

 

Кеше һәмсайесене
362

 хөшнүд кылмас, 

Ата-ана хезмәтене зуд
363

 кылмас. 

 

Алар йөз мең гокубәткә
364

 гирифтар
365

 

Булыр,- дип әйделәр Солтаны-Әбрар
366

. 

 

Янә булгучыдыр дузах мәкәне
367

, 

Котылмыш һәр гиз андин җисмү-җаны. 

 

Айа, и адәм углы-кызлары сез, 

Ата-ана разый әйләгәйсез. 

 

Белең һәр бәндә, мөэмин кылса тагать
368

, 

Бу дөнья малыга кылса сәхавәт
369

, 

 

Ата берлә анасы разый булмас - 

Ходавәндем аны макбулы
370

 кылмас. 

                                                 
358

 Хөшнүд – шат, сөенеч. 
359

 Вәлидинне – ата-ананы. 
360

 Нәзре рәхмәт – рәхмәт күзен. 
361

 Бәхре-шәфагать – шәфкать диңгезе. 
362

 Һәмсайесене – күршесен. 
363

 Зуд – ашыгыч, тиз-тиз. 
364

 Гокубәткә – газапка. 
365

 Гирифтар – кайгылы, борчулы. 
366

 Солтаны-Әбрар – изгелек солтаны Мөхәммәд пәйгамбәр. 
367

 Мәкәне – урыны. 
368

 Тагать – гыйбадәт. 
369

 Сәхавәт – игелек. 
370

 Макбулы – кабулы. 



 83 

 

Ки бер көн бер кем ирсә Мостафадин 

Сөаль итде, килеп ул ба сафадин
371

: 

 

- Булыптыр  вәлидем һәм сәхте на хуш
372

, 

Аларның башларын алып бәһ агуш
373

, 

 

Аларга дәмдәм
374

 һәм мән су бирермен, 

Ничә көннәр бу хезмәтне кылырмын. 

 

Хакы миндә аларның калмагай дип, 

Мөбадә
375

 разый мәндин булгай дип. 

 

Диде пәйгамбәр - Бәхре-шәфагать: 

- Моның дик әйләсәң сады сал
376

 хезмәт, 

 

Әда булмас
377

 торыр ундин бересе, 

Аларның ризасы - Тәңре ризасы. 

 

Күрәр һәр кем ата берлә анасын, 

Табар ул көн савап Мәккә тавафын. 

 

Ата берлә ананың ун хакы бар,- 

Диде фәрзандыга Солтаны-Әбрар.- 

 

Тәгамь биргәй алар кем, калсалар ач, 

Ләбас
378

 биргәй алар – булса ялангач. 

 

Аларга кичә-көндез хедмәт иткәй, 

Әгәр кычкырсалар, алдыга йиткәй. 

 

Намазда булсалар - һәм тиз баргай, 

Кая барса, алар лә
379

 бергә баргай. 

                                                 
371

 Ба сафадин – сафлык иясеннән. 
372

 Сәхте на хуш – канәгатьсез 
373

 Бәх агуш – кочакка. 
374

 Дәмдәм – сулыш саен. 
375

 Мөбадә – саклаучы Аллаһ; монда. 
376

 Сады сал – йөз ел. 
377

 Әда булмас – үтәлгән булмас, төкәнмәс. 
378

 Ләбас – кием. 
379

 Лә – илә, белән. 



 84 

 

Ата-анасыны дилшад
380

 кылгай, 

Догаи-хәер берлә яд кылгай. 

 

Пәйгамбәр кылдылар мондаг нәсыйхәт, 

Кабул идең моны, и әһле-өммәт. 

 

Янә фәрзәндеңез булса рәсидә
381

, 

Салып, зинһар, ятмаң бер урыныда. 

 

 Ата берлә анада өч хакы бар,- 

Диде,- фәрзәнденең,- Солтаны-Әбрар.- 

 

Бере улдыр ки, яхшы исем куйгай, 

Бере улдыр - сабак укырга биргәй. 

 

Бере улдыр - качан ки балигъ улса, 

Аны өйләндерә, гәр кадир улса
382

. 

Подытоживая свою мысль, выраженную в специфическом диалоге, 

автор призывает людей совершать свои богоугодные дела искренне, не 

ожидая от этого похвалы. Далее рассказчик повествует о том, что 

спросил у Мухаммада (с.г.с.) – самого достойного из верующих, о том, 

какие же дела нас сближают к Всевышнему? На что был ответ о том, что 

самое главное из таких деяний – это пятикратный намаз. 

Следующее, на что обращает внимание поэт – вставать с первыми 

лучами солнца, не обижать соседей, не торопиться, а иначе можно 

получить сто тысяч бед, горя и мучений, отказаться от материальных 

благ и т.д. Особое внимание в произведении уделяется воспитании 

уважения к родителям. Так же, как и в предыдущей главе, поэт 

призывает уважать и любить родителей, а если необходимо – дать им 

еды, одежды, помогать и поддерживать их.  

Для поэта немаловажным является почитание отца и мать, 

прерывая свой рассказ, автор приводит еще одно предание: однажды 

один путник спросил представителя целомудрия (Мухаммада с.г.с) о 

том, что он, всю жизнь заботился о родителях, следил за каждым их 

вздохом, подавал им воду, наверное, он за это уже снискал благодати 

Всевышнего? На что пророк ответил, если бы он, таким образом 

поступал сто лет, и даже так не вернул бы даже десятой доли того, что 

                                                 
380

 Дилшад – шат күңелле. 
381

 Рәсидә – бәлигъ. 
382

 Кадир улса – көче җитсә, насыйп булса. 



 85 

дали ему родители. Их благословение – это благословение Всевышнего. 

Данным примером, услышанным из уст пророка, автор призывает 

читателей быть внимательнее по отношению к своим родителям, так как 

мы в долгу перед ними. При этом поэт упоминает также о трех вещах, 

которые должны совершать родители по отношению к своим детям: 

дать достойное имя, обучать, женить, когда приходит срок.  

Данная глава, как и все остальные, заканчивается наставлениями 

по поводу того, как должны люди жить на земле, чтобы в Судный день 

достойно встать перед взором Всевышнего. 

Далее следует глава «Хикәяте Галкумә», который представлен от 

имени Анас бине Малика. Автор также подчеркивает, что это событие 

происходило во времена пророков. Здесь продолжается тема, начатая в 

предыдущей главе, касающаяся получения благословения от родителей. 

Әнәс бине Малик әйләп риваять, 

Кылыпдыр һәм алар мондаг хикәят: 

 

- Ишетеңнәр, Рәсүлуллаһ заманы 

Бар ирде бер егет, кем, нүв бәһари
383

. 

 

Кылыр ирде намазы биниһаять
384

, 

Ходаның каһредин куркып бигаять
385

. 

 

Гаҗәеп нүв җәвани
386

 парсайи
387

, 

Аты Галкумә ирде, хуш рәсаи
388

. 

 

Ки бер көн ул җәван мәрд
389

 булды наһуш
390

, 

Гәһи һушыда булды, гәһ биһуш. 

 

Хатыны кәлде пәйгамбәр кашыга, 

Булып һул пәйе
391

 та сәр
392

 күз яшега. 

 

Диде егълап: - Айа Солтаны-Әбрар, 

                                                 
383

 Нүв баһари – иртә яз кебек. 
384

 Биниһаять – күп. 
385

 Бигаять – күп. 
386

 Нүв җәвани – яшь, беренче яшьлек  
387

 Парсайи – намуслы. 
388

 Рәсаи – аңлы. 
389

 Җәван мәрд – яшь ир. 
390

 Наһуш – һушсыз, авыру. 
391

 Һул пәйе – аяктан. 
392

 Та сәр – башынача. 



 86 

Булыптыр Галкумә күп сәхте бимар
393

. 

 

Йитептер һәм янә хәле вирер җан, 

Йибарең бер кеше та әйтсен иман. 

 

Пәйгамбәр әйде: - Йа Гомәр вә Солтан, 

Икәү барып укыңнар аңа иман. 

 

Ул икесе барып әйтделәр иман, 

Аңа үгрәтделәр чәндин
394

 вә чәндан
395

. 

 

Янып хәзрәт кашыга кәлде бунлар: 

- Теле иманга килмәйдер,- диделәр. 

 

Рәсүлулаһ диде: - Имде барыңнар, 

Ата-анасыны чарлап килеңнәр! 

 

Барып, ата-анасын чарладылар
396

, 

Рәсүлуллаһ кашыга килде анлар. 

 

Анасыга диделәр: - И зәгыйфә, 

Сәңа биргәй Хода җәннәт вазыйфа. 

 

Кил, имде сән бу углыңдин риза бул, 

Гөнаһындин кичебән, ашена
397

 бул. 

 

Алар еглап диде: - Солтаны-Әбрар, 

Бирептер углымыз күп безгә азар
398

, 

 

Хода бизаренә без бизар
399

 андин, 

Кичеп ике җиһанда углымыздин. 

 

Диделәр: - Безнең мондаг углымыз юк, 

Моның дик һич угыл тотканымыз юк! 

 

                                                 
393

 Сәхте бимар – авыр авыру. 
394

 Чәндин –  күпме. 
395

 Чәндан – күп, никадәр. 
396

 Чарладылар  – чакырдылар. 
397

 Ашена – таныш, әшнә-үз күрүче. 
398

 Азар – авырлык, газап. 
399

 Бизар – бизү, гайрәт чигү. 



 87 

- Риза бул,- диделәр та иртәдин кич, 

Риза булмай углыдин алар һич. 

 

Рәсүлуллаһ диделәр: - Йа Билали, 

Утын җәмгыйт
400

,- диделәр,- ошбу хәли
401

. 

 

Тотып Галкумәне – утка салалың, 

Җәзасын ошбу дөньяда бирәлең! 

 

Анасы әйде, кем: - Утка салырга 

Риза ирмәсмез – аны яндырырга! 

 

Диделәр әнбияләрнең хатиме
402

, 

Сачибан агзыдин дөррейәтиме
403

: 

 

- Җәзасыдыр аның, кем, утка салмак, 

Газабы Ахирәт мондин катигърак. 

 

Ата-анасыны кем разый кылмас, 

Ходаем ул колыдин разый ирмәс. 

 

Вә һәм үз хәленә куймай анасын, 

Кәтерде углының кылган җәзасын. 

 

Анасы әйде: - Булыңнар гүаһи
404

, 

Ризамын, кылса углым һәр гөнаһи. 

 

Ходаның хакы – пәйгамбәр хакыда, 

Һәммә торган сәхабәләр хакыда. 

 

Кылыптыр һәр гөнаһ углым – кичердем, 

Күңелдин кинәсене
405

 бән очырдым. 

 

Рәсүлуллаһның күңеле шат булды, 

Билалны ул заманы фөрйад кылды. 

                                                 
400

 Җәмгыйть – җый. 
401

 Хәли –  хәзер үк. 
402

 Хатиме – ахыргысы. 
403

 Дөррейәтиме – ак энҗене. 
404

 Гүаһи – шаһит, ант. 
405

 Кинәсене – үчен. 



 88 

 

Диделәр: - Имде баргыл, әйгыл иман 

Дигел, булсын гөнаһындин пошиман
406

. 

 

Бәсөргать
407

 бардылар ул дәм Билали, 

Йитәр-йитмәсдә сәхабәләр һилалы
408

, 

 

Җавап үзегә-үзе әйде иман, 

Кылубән хәтме «Йә-син»
409

, бирде ул җан. 

 

Сәхабәләр җыелып килде дәр хәл
410

, 

Йуып, үтәп намазын, күмде фил-хәл. 

 

Янә әйде Рәсүлуллаһы ник мәнзар
411

, 

Сачып ширин ләбедин
412

 дөррү-гәүһәр: 

 

- Ата-анасыга кем кылса хезмәт, 

Аны илтәр,- диде,- иман сәламәт! 

История, изложенная в этой главе, знакомит читателя с 

прекрасным, как весенний день молодым человеком, который, боясь 

кары небесной, совершал пятикратный намаз. Он был молод, умен, 

звали этого молодого человека Галкума. Но в один из дней он тяжело 

заболевает, теряет сознание, время-от времени приходит в себя, 

мучается, но не выздоравливает. Тогда его жена решает идти к пророку, 

просить его о помощи, чтобы пророк помог ему спокойно уйти в мир 

иной. Пророк Мухаммад (с.г.с.) отправляет своих последователей 

Гумера и Солтана, читать предсмертную молитву «Йә-син». Те через 

некоторое время возвращаются и говорят о том, что Галкума не может 

произнести молитву, хотя они повторяли ее много-много раз. Понимая 

суть происходящего, пророк приглашает родителей Галкумы и просит 

их простить своего сына и благословить. Родители Галкумы 

рассказывают о том, сколько горести он принес им, что они отреклись 

от своего сына и не могут его простить. Тогда пророк велит собрать 

дрова и наказать Галкуму на этом свете: сжечь его тело на огне, так как 

он достоин пламени адской. Далее идут наставления в адрес тех, кто не 

                                                 
406

 Пошиман – кайгылы. 
407

 Бәсөргать – тиз генә. 
408

 Һилалы – ярым ае. 
409

 Хәтме “Йә-син” – “Йәсин” чыгып. 
410

 Дәр хәл – шунда. 
411

 Ник мәнзар – чибәрлек иясе, гүзәл йөз. 
412

 Ширин ләбедин – татлы ирененнән. 



 89 

благодарен родителям. Увидев это, мать не дает согласия на наказание 

своего сына и прощает его, что бы он плохого не сделал. Пророк 

радуется тому, что он видит. После получения прощения родителей, 

Галкума смог произнести суру «Йә-син», после чего спокойно умирает. 

Таким примером автор еще раз упоминает о том, что нужно очень 

стараться получить от родителей благословение, так как это шаг к 

благословению Всевышнего. Почитание своих родителей автор ставит 

наравне чтения пятикратного намаза, звучит мысль о том, что если твои 

родители не довольны твоим поведением, то даже молитвы не помогут 

обрести иман. 

Продолжая тему важности обыденных дел для верующего, автор 

предлагает вниманию читателей главу «Дәрбәяне хаккы һәмсайн» («О 

соседях»). 

Сәхабәләр җыелып җәмигъ булды, 

Рәсүле-галәмин алдыга кәлде. 

 

Барысы сорды һәмсайн хакыдин, 

Мөхәммәд Мостафа сәхиб тәкыйдин
413

. 

 

Аларга әйде ул шаһи мөкәррәм
414

, 

Рәсүл – Хак чырагы һәр ду галәм: 

 

- Теләсә кариз
415

, әгәр булса – биреңнәр, 

Әлем
416

 тартса, аның хәлен сорыңнар. 

 

Кәсәл
417

 улса әгәр әйләң нәсыйхәт, 

Сорың әхвәлене
418

 тапканча сихәт. 

 

Бу сүзләрне бәҗай
419

 килтерсә һәркем, 

Котылгучы хак һәмсайидин
420

 ул кем. 

 

Белеңнәр, кунышында
421

, и яр, 

Аларның бередә түрт хакы бар. 

                                                 
413

 Сәхиб тәкыйдин – изгелек иясеннән. 
414

 Шаһи мөкәррәм –  юмартлык шаһы. 
415

 Кариз – бурычка. 
416

 Әлем –  газап, авырлык. 
417

 Кәсәл – күңелсез. 
418

 Сорың әхвәлене – хәлләрен сора. 
419

 Бәҗай – җаена. 
420

 Хак һәмсайидин – күрше хакыннан. 
421

 Кунышында – күршелегендә, күршедә. 



 90 

 

Бохиллек
422

 бер-берегә кылмагайлар, 

Янә дөшнам
423

 шикаять кылмагайлар. 

 

Тамәгъ әйләп
424

, гадавәт
425

 кылмагай һич, 

Ни кылса бер-берен иртә вә кич. 

 

Бере-берегә һәркөн гозер кылгае, 

Яманлык кылса һәркем, сабыр кылгае. 

 

Белең, һәмшәи әгәр булса фасыйк, 

Аның һич хакы юктыр, и халаикъ. 

 

Аның кем, булса һәргиз салаты, 

Ходадин курыкмаса, илдин ояты - 

 

Аның һич хакы юктыр сездә, и яр, 

Кичереп йибарың зинһару-зинһар. 

 

Диделәр, бинамаздин Тәңре бизәр, 

Мәләикләр, нәбиләр – барча бизәр. 

 

Ки бер көн бар иде, Солтаны-Галәм 

Һәммә яраннарыга әйде ул дәм. 

 

Диделәр: - Бинамазга беркем ирсә, 

Аның бер сәһл
426

 эшегә ярый боерса. 

 

Мәнем берлә тәмамы әнбийайи 

Табар ул катил кылганның гөнаһи. 

 

Янә әйде: - Аңа кем бирсә җамә
427

, 

Кара булгай аңа әгъмале намә
428

. 

 

Анасын мең мөрәттип
429

, и бөрадәр, 

                                                 
422

 Бохиллек – саранлык. 
423

 Дөшнам – сүгенү, әйтешү. 
424

 Тамәгъ әйләп – комсызланып. 
425

 Гадавәт – дошманлык. 
426

 Сәһл – җиңел. 
427

 Җамә – кием. 
428

 Әгъмале намә – гамәлләр дәфтәре. 



 91 

Зина кылган берлән булгай бәрабәр. 

 

Бирер кем, бинамазә кәссәи-аб
430

, 

Аны кем, тәшнәлекдин
431

 кылса сирап
432

. 

 

Ки кылган булгай ул йөз Кәгъбә вәйран
433

, 

Гөнаһы бигиддәт
434

 тапгай ул инсан. 

 

Илаһи, бинамазлекдин әман
435

 ит, 

Гыйбадәт юлыга безне рәван
436

 ит. 

В этой главе следует рассказ о том, как последователи пророка 

Мухаммада (с.г.с.), собравшись у него, спросили о том, как себя вести с 

соседями, какова ответственность человека перед соседями. На что 

пророк отвечает, что надо ценить соседей, дать взаймы – если тот 

нуждается, узнавать, как у него дела, расспрашивать, если он грустен, 

помогать, если случилась беда. Далее перечисляются четыре долга, 

определенного Всевышним для человека по отношению к соседям: 

первое – не проявлять жадность, второе – не ругаться с соседом, не 

сквернословить, третье – не вредить со зла, быть сдержанным, если даже 

с тобой поступили плохо. В случае, если сосед оказался не лучшим, не 

суди, пусть он несет ответственность перед Всевышним сам и позорится 

перед народом.  

Рассказывая об отношениях с соседями, автор подчеркивает, что 

это ничто, по сравнению с тем, чем помочь неверующим, кто не 

совершает молитву-намаз. Те, кто помогают им в этом, будут также 

сами в большом грехе. 

Эту тему автор развивает в следующей главе «Хикәяте фи хаккы 

бинамаз» («Рассказ об отношении к тем, не читает намаз»). Данная глава 

также включает в себя несколько несвязанных единой сюжетной канвой 

событий, но все они служат раскрытию одной мысли – важности чтения 

намаза. 

Хәбәрдә килтерепдерләр бу сүзне, 

Салыңдырлар, ки бу сүзең ичрә күзне. 

 

                                                                                                                                                              
429

 Мөрәттип – мәртәбә, тапкыр. 
430

 Кәссәи-аб – сулы кәсә. 
431

 Тәшнәлекдин – сусаудан. 
432

 Сирап – сугарылучы. 
433

 Вәйран – җимерек. 
434

 Бигиддәт – чиксез. 
435

 Әман – имин. 
436

 Рәван – баручы, йөрүче. 



 92 

Сәфәр кылды бинагәһ шихе Басри, 

Ки бер җанәпкә ул Солтаны-Гасри. 

 

Барырда юл белән шихе-мөкәррәм
437

, 

Юлыкты бер дирәхте сәбзе хөррәм
438

. 

 

Барып торды аларның пайәседә
439

, 

Тәваккуф әйләп
440

 әндәк
441

 сайәседә
442

. 

 

Һавадин нагәһан
443

 бер кош иңде, 

Кәлеп, шахы-дирәхте
444

 өстегә кунды. 

 

Аяк йиткәч, ушал шахы
445

 корыды, 

Очып андин, дигәр шахыга
446

 кунды. 

 

Ки һәр шах үзә тигде пай кәнҗешәк
447

, 

Чул-кыйсса
448

 тәмамын әйләде хашәнк
449

. 

 

Кылып китте ушал кош баз таййәран
450

, 

Күреп ших ошбу эшне – булды хәйран. 

 

Догага кул ачып кылды мөнәҗәт, 

Диде: - И Халикы арду-сәмават
451

, 

 

Ушал җанвар бу шахлар үзрә
452

 йөрде, 

Сәбәп нидер, дирәхтнең шахы
453

 корды? 

 

                                                 
437

 Шихе мөкәррәм – хөрмәтле шәех. 
438

 Дирәхте сәбзе хөррәм – яшел яфраклы агачка. 
439

 Пайәседә – төбендә. 
440

 Тәваккуф әйләп – тукталып. 
441

 Әндәк – бераз. 
442

 Сайәседә – күләгәсендә. 
443

 Нагәһан – көтмәгәндә. 
444

 Шахы-дирәхте – агач ботагы. 
445

 Ушал шахы – шул ботагы. 
446

 Дигәр шахыга – икенче ботакка. 
447

 Пай кәнҗешәк – шикле дәү аяк. 
448

 Чул-кыйсса – шул сәбәпле, шулай итеп. 
449

 Хашәнк – ялангач. 
450

 Баз таййәран – канат җәеп очып. 
451

 Халикы арду-сәмават – җир һәм күкләрне бар кылучы Аллаһ. 
452

 Шахлар үзрә – ботаклар өстендә. 
453

 Дирәхтнең шахы – агачның ботагы. 



 93 

Нида кәлде
454

 ки һатифдин
455

 ушал хәл, 

Диде: - И шәех, имде сән колак сал! 

 

Дирәхт үзрә ушал кош кунды-кәтте, 

Күрепсән: җөмлә шахыны корытты. 

 

Кунып ирде кабре бинамазә
456

, 

Гыйбадәт кылмаган бер җормы-сазә
457

. 

 

Торап
458

 андин аягыга япышты, 

Очып андин, дирәхт өстегә төште. 

 

Дирәхтенең шахы үзрә йөреде, 

Аягы шомлыгыдин шах корыды. 

 

Айа мөэминә, и пакизә диннәр, 

Бу сүзне ишетеп гыйбрәт алыңнар. 

 

Күрең, шомлыгыдин пае кәнҗешәк, 

Дирәхте сизә хөррәмне
459

 кылып хәшәнк. 

В этой части рассказа автор повествует о том, как уважаемый шейх 

Басри, прогуливаясь, подошел к зеленому дереву и стал под его тенью 

отдохнуть. Неожиданно подлетает и садится на одну из веток дерева 

маленькая птица, но только коснулись ноги птицы ветки, тут же ветка 

высохла, когда птица перелетела и села на другую ветку, случилось то 

же самое. Таким образом, вскоре все дерево высохло. Удивился этому 

шейх, встал на ноги, а птица, раскинув крылья, взлетела к небу. Подняв 

руки и обращаясь к Всевышнему, шейх взмолился и спросил: «Почему 

ветка высохла, в чем секрет?» Тут он услышал голос вестника, который 

призывал шейха внимать его словам. Оказалось, что эта птица села на 

могилу грешника, который не молился, не читал намаз. Земля с его 

могилы прилипла к ногам птицы, поэтому каждый раз, когда птица 

садится на зеленую ветку, она высыхает. Делая выводы, автор пишет о 

том, что нужно остерегаться от общения с такими грешниками, которые 

позволяют себе избегать чтения намаза, даже не приветствовать их, не 

                                                 
454

 Нида кәлде – аваз килде. 
455

 Һатифдин – хәбәрчедән. 
456

 Кабре бинамазә – намазсызның каберенә. 
457

 Җормы-сазә – гөнаһ иясенә. 
458

 Торап – туфрак. 
459

 Дирәхте сизә хөррәмне – яшел яфраклы агачны. 



 94 

доверять им, так как сомнительны слова, произнесенные таким 

человеком, не садиться с такими людьми за одним столом, даже если 

голоден, избегать всякого контакта, не звать за праздничный стол, 

проходя мимо, даже не смотреть на его сторону, можно даже руками 

прикрыть лицо, прогонять, кинув камнем, не навещать, когда они 

болеют, если подол вашей одежды задел такого человека, то подол надо 

немедленно выстирать, при смерти не благословлять его. Об этом 

сказано в хадисах пророка Мухаммада (с.г.с.) 

Җавабын әйтмәгез, бирсә сәламе, 

Аның шомдыр, белең, сәүти-кәламе
460

. 

 

Тәгамен йиймаңызлар, үлсәңез ач, 

Нагәһ алдыңа килсә, кош булып кач. 

 

Йийгын туй ичрә
461

 бирмәңез аңа аш, 

Аны куалап йибарең – атып таш. 

 

Үтәр булсаң кашыдин, күз йомыр үт, 

Кашыңа килсә, йөзеңә кулың тот. 

 

Әгәр булса кәсил
462

, алдыга бармаң, 

Нәчек сән дип аның хәлене сормаң. 

 

Итәге гәрдедин йокса
463

, юарсыз, 

Әгәр үлсә, җеназа кылмагайсыз. 

 

Китап һәм хиседә ошбу сүз бар, 

Хәдис әйтеп торыр Солтаны-Әбрар. 

 Автор продолжает мысль о том, что мужчины, женившиеся на 

девушках, которые не читают намаз, также будут прокляты. Святым 

будет этот муж, если только стерпит такое отношение окружающих,- 

говорит автор. Продолжая, Хувайда призывает к терпению, если такое 

произошло, но при этом напоминает о том, чтобы остерегаться такой 

жены. Здесь для сравнения образа такой женщины приводится образ 

пса, ишака, свиньи и осла. - Не думайте,- пишет автор,- что при 

омовении такой человек станет чище, поэтому не хороните их как 

верующих: 

                                                 
460

 Сәүти-кәламе – әйткән сүзе, чыккан авазы. 
461

 Йийгын туй ичрә – бәйрәм мәҗлесендә. 
462

 Кәсил – авыру. 
463

 Итәге гәрдедин йокса – итәк очы тиеп китсә. 



 95 

Бирер кыз бинамазә мәрде кабил
464

, 

Булыр һәр рузы
465

 ләгънәт аңа назил
466

. 

 

Димәң сез бинамаз әһлене шәрдер
467

, 

Белең – ит
468

, бәлки илдин һәм бәтәрдер
469

. 

 

Янә дөшнам әйләп
470

 димәгел харь
471

, 

Сәңа харь бинамаздин анча биһтәр
472

. 

 

Юудин булды үлек димә таза, 

Җеназага салып кылмаң җеназа. 

 

Моның дик кылың, и мәрде бадәррәк
473

, 

Юган берлә булырмы җисме ит
474

 пакь? 

 

Белең, юк ит-ишәкнең газабы, 

Янә юктыр гөнаһ берлә савабы. 

 

Дир ирмеш, бинамазны кылмагыл баз
475

, 

Аның дик әйтмәгел – шомы гөнаһсаз
476

. 

 

Пәнаһ эстәрсә
477

 Хакдин хару-туңгыз
478

, 

Ни хаҗәттер, бәян итсәм дигәр сүз
479

. 

 

Хәбәрдә әйтделәр: - Көннәрдә бер көн 

Ки бер әгъраби
480

 килде, диде порхун
481

. 

                                                 
464

 Мәрде кабил – изге ир. 
465

 Һәр рузы – һәр көнне. 
466

 Назил – иңгән. 
467

 Шәрдер – усаллык. 
468

 Ит – эт. 
469

 Бәтәрдер – яман, начар. 
470

 Дөшнам әйләп – ачуланып, сүгеп. 
471

 Харь – оятлы. 
472

 Биһтәр – яхшырак. 
473

 Бадәррәк – аңсыз. 
474

 Җисме ит – эт җисеме. 
475

 Без – ирекле, чишелгән. 
476

 Шомы гөнаһсаз – гөнаһ иясенең шомлыгы. 
477

 Пәнаһ эстәрсә – таяну, сыену эзләсә. 
478

 Хару-туңгыз – ишәк һәм дуңгыз. 
479

 Дигәр сүз – башка төрле сүз. 
480

 Әгъраби – гарәп. 
481

 Порхун – кан тулып, балкып. 



 96 

 

Сөаль итте Рәсүле-галәминдин, 

Ду галәм сәиде пакизә диндин: 

 

- Нәчә көн булды вакты рузкәрем
482

, 

Китептер, булды мөшкәле кәрбарым
483

. 

 

Гыйлаҗемны таба алмасмын, айа шаһ, 

Кылың тәфсирене
484

 сез мәңа агәһ
485

. 

 

Диде аңа Рәсүл – Галиүл-өммәт
486

, 

Шәфигыль-мөзнәбин рузы Кыямәт
487

: 

 

- Мәгәр булгай өеңдә бинамази, 

Аның шомы кылыр ризкыңны ази
488

. 

 

Диде әгъраби: - И Садре ду галәм
489

, 

Ирерсез сәрвәре әүладе адәм
490

. 

 

Зәнү-фәрзәндем
491

 ирмеш пәнҗе вакты
492

 

Мәнем өемдә юктыр фәскырак ни
493

. 

 

Килеп ирдеке бер кичә ки миһман, 

Аның алдыга куйдым аш вә һәм нан
494

. 

 

Йийгәч ятты укымай шаму-хәфтән
495

, 

Укымастыр, дидем, юл рәнҗе
496

 берлән. 

 

                                                 
482

 Вакты рузкәрем – язмыш вакытым. 
483

 Мөшкәле кәрбарым – эшем-хәлем мөшкел. 
484

 Тәфсирене – аңлатмасын. 
485

 Агәһ – белдерү. 
486

 Галиүл-өммәт – мөселманнарның бөеге. 
487

 Шәфигыль-мөзнәбин рузы Кыямәт – Кыямәт көнендә гөнаһларны кичерүне сораучы. 
488

 Ази – ким, аз. 
489

 Садре ду галәм – ике галәмнең дә булуына сәбәпче. 
490

 Сәрвәре әүладе адәм – адәм балаларының юлбашчысы. 
491

 Зәнү-фәрзәндем – хатын һәм балам. 
492

 Пәнҗе вакты – биш вакытта. 
493

 Фәскырак ни – бозыграк нәрсә. 
494

 Нан – икмәк. 
495

 Шәму-хәфтән – төнге (йәсигъ) һәм йокы алды намазын. 
496

 Юл рәнҗе – юлы авыр булу сәбәбе. 



 97 

Бер абдәсте
497

 кашында тула суны 

Куеп яттым, куеп кылгай возуны
498

. 

 

Торып иртә илән, юлга керидер, 

Нәчек куйган суым – андаг торыптыр. 

 

Ушал кәс бинамаз икән, айа шаһ, 

Булып ирдем аңа бер кичә һәмраһ
499

. 

 

Рәсүлуллаһ диде: - Ултырма, барыл, 

Тәмаме өең эчен җаруп оргыл
500

. 

 

Өеңдә һәр ни йийарың
501

, кылгыл әфшан
502

, 

Йийнадик
503

 вә табакны әйлә катран
504

. 

 

Өегә барды әгъраби ушал хәл, 

Рәсүлуллаһ сүзенчә кылды дәрхәл
505

. 

 

Ушал дәм булды аңа бәхет яры, 

Хуш үтте нәчә көннәр рузыкәре
506

. 

 

Бәрәкәт, рәхәт берлән тулды өе, 

Борынгыдин зыядә булды куе
507

. 

 

Белеңнәр, бинамаз шуның шомыдыр, 

Күреп вәйранәсен – ул юамидыр
508

. 

 

Ки бер кичә кунып киткәнчә, и яр, 

Аның шомы кылыптыр өене мордар. 

В третей части автор представляет еще одну историю, не 

связанную по сюжету с предыдущей, но, такого же назидательного 

                                                 
497

 Абдәсте – су савыты, комган. 
498

 Возуны – тәһарәтне. 
499

 Һәмраһ – юлдаш. 
500

 Җаруп оргыл – себереп-җыештырып чыгар. 
501

 Йийарың – ашар ризыгың. 
502

 Кылгыл әфшан – тарат. 
503

 Йийнадик – ашаткан. 
504

 Әйлә катран – яхшы итеп ю. 
505

 Дәрхәл – шунда ук. 
506

 Рузыкәре – һәр көне. 
507

 Куе – (кавийе) – кодрәтлерәк, куәтлерәк. 
508

 Юамидыр – бәладер. 



 98 

характера. Каждый раз, начиная рассказ о чем-то новом, автор 

обращается к Всевышнему или пророку, тем самым, возможно, 

подчеркивая важность представляемого рассказа. Каждый раз читатель 

встречается с новыми героями, образами, которые включены в текст не 

случайно, автор держит читателя в напряжении, приводя примеры из 

жизни пророков и их последователей, поэт учит читателя постигать 

мудрости.  

Следующая история о пророке Мухаммеде (в тексте Рэсул), 

который отвечает на вопросы, поставленные арабом. Он говорит о том, 

что у него дома нет недостойных вещей, нет распутства, но из этого 

дома исчезла бэрэкэт. По настоянию пророка араб рассказывает, что 

однажды в его гостеприимный дом постучался путник. С вечера тот не 

молился, хозяин подумал, что он устал от дороги, но утром выяснилось, 

что, оставленная для омовения вода также остается нетронутой. 

Оказалось, что гость не читает намаз. После этого рассказа Пророк 

объяснил арабу: если в доме находится тот, кто не молится пять раз в 

день, то хозяину этого дома грозит большая беда и деяния этого 

неверующего повлекут за собой неприятности и для тех, кто его 

приютил.  

Хозяин дома в недоумении, как же так, если он по незнанию стал 

на одну ночь другом этому неверующему, как быть? На это ему 

Рэсулуллах отвечает, что необходимо срочно прибраться дома, раздать 

всю пищу, которая находилась в доме, помыть посуду, из которой ел 

неверующий. Выполнив все назидания пророка, в дом араба приходит 

счастье и благословление. Таким образом, автор еще раз показывает 

насколько важно чтение намаза, даже случайный прохожий может 

навлечь беду, осквернить твой чистый дом, поэтому нужно быть 

внимательным к тем, с кем делишь свою трапезу. 

 

Хәбәрдә әйделәр кем, бер җәвани
509

 

Бар иде, хуш сөхне ширин зөбани
510

. 

 

Юк ирер хөснегә
511

 һич хәддү-тәгъриф
512

, 

Аны андак сыйфат кылды Мәгариф
513

. 

 

Йөзене күрсәләр һәркем, ки аны 

                                                 
509

 Җәвани – яшь егет. 
510

 Хуш сөхне ширин зөбани – матур татлы тел белән сөйләүче. 
511

 Хөснегә – чибәрлегенә. 
512

 Хәддү-тәгъриф – чик һәм мактау. 
513

 Мәгариф – аң-белемле Аллаһ. 



 99 

Дир ирде: - Йосыфы Садыйкы сани
514

! 

 

Анасы һәм аңа ашүфтә
515

 ирде, 

Йөрәктә дәрде гыйшык нәһөфтә
516

 ирде. 

 

Ичеп килде ки бер көн углы бадә
517

, 

Күрәр кем, мәст ирер бихәд зийадә
518

. 

 

Аңа гыйшкы-мәхәббәт рузы кылды
519

, 

Һаваи нәфәс
520

 аны рәнҗер кылды. 

 

Кубып ул дәм, ләбасе таза
521

 киде, 

Яшерен углының куйныга керде. 

 

Аңа зәукы җәвани кәлде галиб
522

, 

Икәүләп булдылар сөхбәткә талип
523

. 

 

Булып ирде ул дәм фәригыкәр
524

, 

Күреп ул дәм анасын, булды һушйар
525

. 

 

Үзен йиргә орып ул налә кылды
526

, 

Күзенең яшене чөн җалә кылды
527

. 

 

Йөгереп кәлде Хәзрәтнең
528

 кашыга, 

Булып һәвәлпай
529

 тәэсир күз яшега. 

 

Даре мәҗидкә
530

 кәлде, егылды зар, 

                                                 
514

 Йосыфы Садыйкы сани – икенче Йосыф пәйгамбәр сыйфатлы чибәр. 
515

 Ашүфтә – борчылучы; күңеле төшкән. 
516

 Дәрде гыйшык нәһөфтә – гыйшык дәрте яшерелгән. 
517

 Бадә – исерткеч. 
518

 Мәст ирер бихәд зийадә – бик каты исерек булган. 
519

 Рузы кылды – насыйп итте. 
520

 Һаваи нәфәс – сулыш һавасы, тыны. 
521

 Ләбасе таза – чиста күлмәк. 
522

 Зәукы җәвани кәлде галиб – яшь егетнең теләге өстен чыкты. 
523

 Сөхбәткә талип – аралаштылар. 
524

 Фәригыкәр – эше тәмам. 
525

 Һушйар – айныды. 
526

 Налә кылды – елады, аһ орды. 
527

 Җалә кылды – агызды. 
528

 Монда Мөхәммәд пәйгамбәр күздә тотыла. 
529

 Һәвәлпай – башаяк. 
530

 Даре мәсҗидкә – мәсҗид ишегенә. 



 100 

Башын йиргә орыбән кылды әфгәр
531

. 

 

Ушал дәм: - Йа Рәсүлүллаһ,- дип кылды чөн зар,-  

Килепдер даргәһыңа
532

 бер гөнаһкәр, 

 

Нә күз берлән сәнең йөзең күраин, 

Нә тел берлән сәңа гарзем
533

 кылаин? - 

  

Дибан фөрйад әйләеп
534

 кылды зари, 

Түгеп яше җәвани нәү бәһари
535

. 

 

Намаздин фәригъ ирде
536

 җөмлә әсхаб
537

, 

Кылып ирде Рәсүл һәм пөшт бә михрап
538

. 

 

Кылыр ирде сәхабәләргә хәзрәт 

Укып аять-хәдис, пәндү-нәсыйхәт
539

. 

 

Даре мәсҗидтә егълайдыр бер адәм, 

Ишетеп сүвтене
540

 Солтаны-Галәм, 

 

Ишеккә чыктылар ул дәм бәсөргать
541

, 

Сәхабәләр белән Бәхре-шәфагать
542

. 

 

Күрә, кем, бер егет зар-зар егълап 

Ятыбан башыны туфракга болгап, 

 

Диделәр: - И егет, сәңа нә булды? 

Нәчек гамьне Ходаем сәңа салды? 

 

Җәван ул дәмдә егълап башлады зар, 

Орып үзене йиргә, кылды инкарь. 

                                                 
531

 Әфгәр – яралы. 
532

 Даргәһыңа – тупсаңа. 
533

 Гарзем – үтенечем, догам. 
534

 Дибан фөрйад әйләеп – диеп елап. 
535

 Җәвани нәү бәһари – иртә яз кебек самими яшь егет. 
536

 Фәригъ ирде – азат, буш иде. 
537

 Җөмлә әсхаб – барча сәхабәләр. 
538

 Пөшт бә михрап – михрапка аркасы белән. 
539

 Пәндү-нәсыйхәт – үгет һәм нәсыйхәт. 
540

 Сүвтене – тавышын. 
541

 Бәсөргать – ашыгып. 
542

 Бәхре-шәфагать – шәфкать диңгезе булучы Мөхәммәд пәйгамбәр. 



 101 

 

Диде егълап: - Айа Солтаны-сәрмәнд
543

, 

Мәнем дик булмагай мәхлук арабәд
544

. 

 

Кылыпдырмын бу көн җормы газыйми
545

, 

Төшепдер башыма әмре-Газыйми
546

. 

 

Бәян итте анасының эшене, 

Түгеп чөн ир нисане
547

 күз яшене. 

 

Диделәр: - И егет, будыр сәһлекәр
548

, 

Кичәр
549

 сәндин хатаи сәһве Җәббар
550

. 

 

Ки мән куркып әйдәм: гамьдә намазың 

Кылып сән тәрк кылмае ихтыярың
551

. 

 

Кеше тәрк әйләсә гамьдә салатын
552

, 

Бозып әмре Ходайа
553

 биниязын
554

, 

 

Анасын Мәккәтуллаһның эчендә 

Мөбарәк Хаҗар Әсвадның
555

 катында 

 

Зина кылган булыр һәфтады дубар
556

! - 

Моның дик әйделәр Солтаны-Әбрар. 

Продолжая свой рассказ о важности чтения намаза, автор приводит 

другую историю молодого мужчины, который был очень красив: в его 

устах слова казались медом, он был прекрасен и желанен всеми. Автор 

отмечает, что его красоту нельзя описать словами, таким его создал 

Всевышний, каждый, кто смотрел на него, не мог от него оторваться, он 

                                                 
543

 Солтаны-сәрмәнд – юлбашчы солтан булучы Мөхәммәд пәйгамбәр. 
544

 Арабәд – арада начар-бәдбәхет. 
545

 Җормы газыйми – олы гөнаһ. 
546

 Әмре-Газыйми – Бөек Аллаһ әмере. 
547

 Нисане – ләйсән яңгырыдай. 
548

 Сәһлекәр – җиңел эш. 
549

 Кичәр – кичерер. 
550

 Сәһве Җәббар – гөнаһларны бетерүче Аллаһы тәгалә. 
551

 Тәрк кылмае ихтыярың – үз теләгең белән ташлама. 
552

 Гамьдә салатын – кайгыда намазын. 
553

 Бозып әмре Ходайа – Хода әмереннән күреп, Хода әмеренә ташлап. 
554

 Биниязын – бәхетсезлеген. 
555

Мөбарәк Хаҗар Әсвадның – Изге Кара Ташның. 
556

 Һәфтады дубар – җитмеш тапкыр. 



 102 

был прекрасен подобно пророку Юсуфу. Мать любила его больше 

жизни, в ее сердце затаилась к нему нематеринская любовь. В один из 

дней сын пришел поздно домой выпившим, мать не смогла стерпеть, 

переодевшись в чистое платье, тайком пришла к нему, легла к сыну в 

постель, молодое тело не смогло отказаться он наслаждения, желание 

мужчины взяло вверх над ним и все свершилось. Когда он очнулся, 

увидел рядом с собой мать, он проклинал себя, ругал, плакал и пришел с 

поникшей головой за советом к пророку. В это время Рәсул читал аяты, 

хадисы своим последователям, наставлял их на благие дела. Услышав 

плачь молодого человека, все поспешили к двери и увидели прекрасного 

молодого человека, обливающегося слезами в горе, который бился 

головой об землю, проклинал себя. По просьбе пророка он рассказывает 

то, что с ним произошло. Услышав это, пророк отвечает, что это не 

такое большое горе, Всепрощающий Всевышний услышит его мольбы и 

простит его, если только он будет молиться пять раз в день, не будет 

отказываться от намаза по своему желанию. Молитва будет всегда и во 

всем ему поддержкой. Большая часть вины лежит на матери, за 

распутство она будет наказана у святого черного камня (здесь имеется в 

виду камень, который находится в Мекке). 

На этом глава, посвященная необходимости для верующих 

обязательного чтения пятикратного намаза завершается. Рассказывая 

истории разного характера и содержания, поэт приводит читателя к 

одной мысли – насколько важно для человека соблюдение намаза, 

предписанного Всевышним. 

Следующую главу автор посвящает проблемам отношений между 

женщиной и мужчиной. Здесь освещается сложный вопрос 

взаимоотношений людей в семье. 

Имамы әһле сөннәт шихе Боһлул, 

Догасы Тәңре даргәһедә мәкъбул. 

 

Ки беркөн бардылар сәви гүристан, 

Үлекләргә дога кылды ушал ан. 

 

Йөреп җәмигъ итделәр берничә кәллә
557

, 

Торып ирде, кәлеп халык мәхәллә. 

 

Ки һәр кәллә колагыга ших үтте
558

, 

Ших үткән кәлләне алдыга куйды. 

 

                                                 
557

 Кәллә – баш сөяге. 
558

 Ших үтте – шәех какты-сукты. 



 103 

Ки һәр кәллә колагыга ших үтмәс, 

Аны ташлап йәрак
559

 алдыда куймас. 

 

Мәхәллә халкы әйделәр: - Айа пир, 

Бәян әйлә бу серне безгә бербер! 

 

Нидин кәллә колагыга ших ордың, 

Берен ташлап, берен алдыңа куйдың? 

 

Аларга әйде ул шихе замана: 

- Ишетеңнәр сүземе янә-янә. 

 

Бу башларны колагыга ших үткән, 

Нәсыйхәтне колагы үзрә тоткан. 

 

Болар мәңа якын – Хакга якындыр, 

Бары рузы Кыямәт бихәзиндер
560

. 

 

Хәтәрләрдин үтәр булгай сәламәт, 

Хода биргәй барыга хуру-җәннәт
561

. 

 

Ушал башларга ки ших үтмәгәндер, 

Нәсыйхәтне колакга тотмагандыр. 

 

Алар мәндин ерак һәм Хакга айраг
562

, 

Кыямәт көн булырлар хәсрәтү-даг
563

. 

 

Алар булгай сәзаваре җәһәннәм
564

, 

Җәһәннәмдә күрәрләр йөз төмән гамь
565

. 

 

Нәсыйхәт фил-мәсәл чөн аһәниндыр
566

, 

Колакга алмаган Таң ла хәзиндер
567

. 

 

                                                 
559

 Йәрак – яраклы дип, кирәк дип белеп. 
560

 Бихәзиндер – кайгысыз булыр. 
561

 Хуру-җәннәт – хури кызы һәм җәннәт. 
562

 Айраг – ерак, аерым. 
563

 Хәсрәтү-даг – хәсрәт һәм кайгылы. 
564

 Сәзаваре җәһәннәм – җәһәннәмгә лаек. 
565

 Йөз төмән гамь – миллион кайгы. 
566

 Фил-мәсәл чөн аһәниндыр – мисал булганы өчен каты-катгый. 
567

 Таң ла хазиндер – Ахирәт көнендә оятлы-кайгылы. 



 104 

Нәсыйхәт мәрдәләрне мәрд әйләр
568

 

Вә ли намәрдәләрне
569

 мордә әйләр
570

. 

 

Аларга кыл, нәсыйхәт булса андәк
571

, 

Белер аны надан кәтәх зарбе кәлтәк
572

. 

 

Алыр дана
573

 нәсыйхәтне бәһре кәйф
574

, 

Корыг тамга
575

 нәсыйхәт әйләмәк хәйф
576

. 

 

Әзәлдә
577

 булса кем бигакыл
578

 вә надан, 

Нәсыйхәт әйләсәң, булыр гөризан
579

. 

 

Нәсыйхәтне ишетмәс мәрде җәһил
580

 - 

Кара ташка нәсыйхәтдин нә хасил. 

 

Нәсыйхәт кылды мең ел каумега Нух, 

Аларга бабы дин
581

 булмады мәфтүх
582

. 

 

Рәсүлүллаһ ирер кем – һадие халкъ
583

, 

Алар кылган ирер көфр ишеген галкъ
584

. 

 

Тофиледин
585

 аның Халлакы мәгъбүд
586

, 

Зәминү-асманыны
587

 кылды мәүҗүд
588

. 

                                                 
568

 Мәрдәләрне мәрд әйләр – чын ирләрне чын ир итәр. 
569

 Намәрдәләрне – чын ир булмаганнарны. 
570

 Мордә әйләр – үләксә итәр. 
571

 Андәк – шундый. 
572

 Кәтәх зарбе кәлтәк – катык аертучы. 
573

 Дана – галим, аңлы кеше. 
574

 Бәһре кәйф – кәеф-холык диңгезе. 
575

 Коры тамга – коры савытка, ягъни буш башка. 
576

 Хәйф – кызганыч, әрәм. 
577

 Әзәлдә – яратылышта, бар кылынуда. 
578

 Бигакыл – акылсыз. 
579

 Гөризан – качучы. 
580

 Мәрде җәһил – надан ир. 
581

 Бабы дин – дин ишеге. 
582

 Мәфтүх – ачык. 
583

 Һадие халкъ – халык юлбашчысы. 
584

 Көфр ишеген галкъ – бозыклык ишеген бикле. 
585

 Тофиледин – шуның сәбәбеннән, моның өчен. 
586

 Халлакы мәгъбүд – бар кылучы Аллаһ. 
587

 Зәминү-асманыны – җир һәм күкләрен. 
588

 Кылды мәүҗүд – буйсынучы кылды, бар-хасил итте. 



 105 

 

Зәваль
589

 таба харе җөмлә
590

 җаны бар, 

Яратылды тофиле
591

 Шаһы Әбрар. 

 

Ләһәб берлә Әбу-Талип
592

 ике пир - 

Ушандак ир сүзе итмәде тәэсир. 

 

Әзәлдә кемне кылса Тәңре гөмраһ
593

, 

Барының сүзләредер һич юк әшбаһ
594

. 

 

Ки йөз мең тәрбияләрне кылырсыз, 

Дирхәде бид
595

 бирмәс мәйвә һәр гиз
596

. 

 

Все события этой главы происходят вокруг шейха Боһрул. В один 

из обычных дней люди пошли на кладбище, где помолились за души 

умерших и увидели несколько человеческих костей и черепа. Народ 

махаллы видели, как шейх поднял один череп, постучав по ушам, 

бросил его обратно. Люди попросили шейха открыть им секрет, что за 

череп он держал в руках и почему бросил обратно. Шейх отвечает им, 

что разумный человек ушами слушает наставления, и внимает им, но 

владельцы этих черепов не услышали наставлений Всевышнего, Судный 

день для таких людей будет тяжелым и горестным, их ожидает ад. 

От имени этого шейха дальше следуют наставления для настоящих 

(верующих) мужчин. По утверждению автора, настоящий мужчина тот, 

кто не только слушает назидания Всевышнего, а слышит их, для него 

наставления – это как море счастья. Глуп тот мужчина, который будет 

не разумен, не внемлет им. Что с того, что пророк Ной столько лет 

призывал народ к вере, никто не внимал в его речи. Жалко тратить слова 

назидания для тех, кто носит пустую голову.  

После таких назидательных слов, вступления такого характера, 

какие присущи для всего произведения, далее опять следует пример из 

жизни пророков. Автор представляет рассказ-историю от имени Абу-

Харира. 

                                                 
589

 Зәваль – һәлакәт, үлем. 
590

 Харе җөмлә – барча юктан бар кылынган. 
591

 Тофиле – шул сәбәпле, алар өчен. 
592

 Ләһәп берлә Әбу-Талип – Мөхәммәд пәйгамбәрнең агалары кәфер Ләһәп белән Әбу-

Талип хакында сүз бара. 
593

 Гөмраһ – юлдан язган. 
594

 Әшбаһ – тиң булырлык, охшашлыклар, үрнәк итәрлек. 
595

 Дирхәте бид – тал агачы. 
596

 Мәйвә һәр гиз – һичкайчан җимеш. 



 106 

Риваять әйләде Әбу-Һәрирә, 

Ризаллаһ ганһе, коддәссәриррә. 

 

Килеп беркөн Рәсүле-галәминдин, 

Ушал дәм сәиде Мәүләе диндин
597

. 

 

Мәдинә халкының җөмлә зәнани
598

, 

Сорадылар Рәсүлдин ул замани. 

 

Диделәр: - Ир хакы бездә ни микъдар? 

Бәян әйләң, айа Солтаны-Әбрар! 

 

Аларга әйде ул Шаһы шөҗагать
599

, 

Сачепдер агзыдин дәрьяи-рәхмәт. 

 

- Ирене риза кылмаса каю зән
600

, 

Керер,- дип әйделәр,- дузахга ул зән
601

. 

 

Әгәр акса иренең борныдин кан, 

Теле берлән яласа зән ушал ан
602

, 

 

Әда булмас
603

 моның дик кылса хезмәт, 

Белен, ундин бере, и әһле-өммәт. 

 

Диделәр кем, каю хатын саба-йүм
604

, 

Ирендин бииҗазәт
605

 тотсалар сәвм
606

. 

 

Иренең булмаса аңа ризасы, 

Кабул булмас аның тоткан рузасы. 

 

Каю хатын ирене разый кылса, 

Аның алдыда дадәк
607

 дик йөгерсә, 

                                                 
597

 Сәиде Мәүләе диндин – Аллаһы диненең хуҗасы. 
598

 Җөмлә зәнани – барлык хатыннары. 
599

 Шаһы шөҗагать – батырлык шаһы. 
600

 Каю зән – кайсы хатын. 
601

 Дузахга ул зән – тәмугка ул хатын. 
602

 Ан – вакыт. 
603

 Әда булмас – төкәнмәс. 
604

 Саба-йүм – көн иртәсе. 
605

 Бииҗазәт – рөхсәтсез. 
606

 Сәвм – ураза. 



 107 

   

Булыр андаг хатынның урны җәннәт, 

Күрәр җәннәт эчендә анча рәхәт. 

 

Хатыныга куеп гаеп ире орса, 

Арага кермәңез, үлгәнчә орса. 

 

Әгәр хатын иредин һәр нәмәрсә 

Иҗазәтсез
608

 гидага
609

 хәер кылса, 

 

Савабы иргә булгай мәръәбикәр
610

, 

Булыр биргәнедин артык гөнаһкәр. 

 

Сорагсыз иредин һәр йиргә барса, 

Ата-анасының өегә барса, 

 

Чыгып барса иредин бииҗазәт
611

, 

Мәләикләр итәрләр аңа ләгънәт. 

 

Ки сездәен хатыннар рузы-Мәхшәр 

Намаздин соргай әүвәл,- дип пәйгамбәр,- 

 

Ки андин соң сорар ирде хакыдин, 

Чу
612

 һәргиз кылмаңыз кәре шәкыйдин
613

. 

 

Намаз әйләп кылың ихласы тагать
614

, 

Тотып руза, кылың Хакга гыйбадәт. 

 

Зина әйләп кешегә бакмаңызлар, 

Үзеңезне тәмугга якмаңызлар. 

 

Ходаның рәхмәтендин әйләң өмид, 

Шайәд иткәй Ходаем сезне җаумид
615

. 

                                                                                                                                                              
607

 Дадәк – тәкәрлек. 
608

 Иҗатзәтсез – рөхсәтсез. 
609

 Гидага – теләнчегә. 
610

 Мәръәбикәр – башкармаган килеш. 
611

 Бииҗазәт – рөхсәтсез. 
612

 Чу – шул. 
613

 Кәре шәкыйдин – яман эштән. 
614

 Ихласы тагать – ихласлы итагать. 
615

 Җаумид – мәңгелек; тәбрик белән каршылау. 



 108 

 

Бу дөньяда кем, зинһару-зинһар, 

Риза кылсын ирене һәр хатыннар. 

 

Замана хатыны, сезгә нәсыйхәт: 

Иреңезне кылыңлар яхшы гыйззәт
616

. 

 

Кылып разый, ирегездин кичеп хак, 

Йөзеңез булгучы Мәхшәрдә рәүнак
617

. 

 

Пимбәр
618

 дәүредә бар ирде бер зән
619

, 

Нәчә көндин кинә
620

 улды ушал зән. 

 

Анасы ул хатынның төш күрепдер, 

Кызының башыда утлар яныпдыр. 

 

Булыпдыр һәм аның агзы тулы кан, 

Кулы зынҗыры атәш
621

 илә пәйман
622

. 

 

Еланнар имчәгегә чормашыпдыр, 

Ана күреп кызы хәлен сорапдыр. 

 

Кызы әйде: - И гамьхарә
623

 анам сән, 

Ишеткел хәлү-дәртем әйтәим мән. 

 

Бу ут үзрә көядер, и ана, баш, 

Кылыр ирдем иремнең серене фаш. 

 

Аның өчен башыма ут якарлар, 

Салып утка, башымны яндырарлар. 

 

Салыптыр илкемә утлыг сәласел
624

, 

Моның серене әйтәем, анам, бел. 

                                                 
616

 Гыйззәт – хөрмәт. 
617

 Рәүнак – нурлы-якты. 
618

 Пимбәр – пәйгамбәр. 
619

 Зән – хатын. 
620

 Кинә – ачулы, үчле. 
621

 Зынҗыры атәш – утлы чылбыр. 
622

 Пәйман – богулы. 
623

 Гамьхарә – гамь җыючы, кайгылы. 
624

 Сәласел – чылбырлар. 



 109 

 

Айа ана, иремдин мән бирөхсә
625

 

Бирер ирдем кешегә һәр нәмәрсә. 

 

Кулым зынҗыры утлыг берлә баглыг, 

Аның өчен газабымдыр нә чаклыг
626

? 

 

Аякымда нитәй утлыг кәшан
627

 бар, 

Ишет, әйтәй, ана,- дип егълады зар. 

 

Иремдин бииҗазә кичә вә күй
628

 

Барыр ирдем газага
629

 булса йә туй. 

 

Еланнар чормашыпдыр имчәкемгә, 

Чакып, зәһрен
630

 салыпдыр күкрәгемгә. 

 

Иремдин бииҗазә барыр ирдем, 

Алып һәркем баласын имзер ирдем. 

 

Аның өчен чагадыр синеме
631

 мар, 

Газабы марыдин
632

 йиңел ирер нар
633

. 

 

Айа, мадәр
634

, ирер агзым тула кан, 

Сүгеп сүзләп идем иремне фәрман. 

 

Шуның өчен агзымдыр тулы хун
635

, 

Газабым бу тарика булды әфзун
636

. 

 

Җәкәрбәндем
637

, анам, ултырма, баргыл, 

Пәйгамбәргә бәнем хәлемне әйгыл. 

                                                 
625

 Бирөхсә – рөхсәтсез. 
626

 Нә чаклыг – ни кадәрле. 
627

 Кәшан – богау. 
628

 Кичә вә күй – кичен һәм урамга. 
629

 Газага – үлгән кеше өчен кайгыруга, мәет озатуга. 
630

 Зәһрен – агуын. 
631

 Синеме – күкрәгемне. 
632

 Газабы марыдин – елан газабыннан. 
633

 Нар – ут; тәмуг уты. 
634

 Айа, мадәр –  ай-һай, анам. 
635

 Хун – кан. 
636

 Әфзун – тулы. 
637

 Җәкәрбәндем – бәгырем. 



 110 

 

Алар ирер шәфагать
638

 хаһе өммәт
639

, 

Гөнаһымны тәлап кылгай шәфагать. 

 

Диде ирсә, анасы булды бидар
640

, 

Башын йиргә орып күп егълады зар. 

 

Йөгреп килде Хәзрәтенең кашыга, 

Булып һүвел
641

 пай та сәр
642

 күз йәшыга
643

. 

 

Ушал дәм диде: - И Шаһы-җиһаным, 

Фида булсын сәңа бу малу-җаным. 

 

Кызын төштә күргәнне кылды тәкърир
644

, 

Бәян әйләп у тәэзйе
645

, бирде тәхрир
646

. 

 

Ушалы дәмдә Рәсүл ба мәлахәт
647

 

Йибәрделәр ирегә кәсе-бәсөргать
648

. 

 

Барып, чарлап
649

 ирен килтерделәр тиз, 

Рәсүлуллаһ аңа кылды шөкре риз
650

. 

 

Ирегә кылдылар чәндан
651

 нәсыйхәт, 

Тәмәллук
652

 әйләбән Дәрьяи-рәхмәт. 

 

Диделәр: - Хатыныңдин разый булгыл, 

Безнең өчен годавәнен
653

 кичергел. 

                                                 
638

 Шәфагать – рәхим-шәфкать. 
639

 Хаһе өммәт – өммәткә теләүче. 
640

 Бидар – йокысыз. 
641

 Һүвел – кайгы, хәсрәт. 
642

 Пай та сәр – баштанаяк. 
643

 Йәшыга – яшенә. 
644

 Тәкърир – аңлату, сөйләү. 
645

 У тәэзйе – ул газабын. 
646

 Тәхрир – бәян итеп. 
647

 Ба мәлахәт – гүзәллек иясе. 
648

 Кәсе бәсөргать – йөгерек кеше. 
649

 Чарлап – чакырып. 
650

 Шөкре риз – күп  шөкер. 
651

 Чәндан – шул вакыт. 
652

 Тәмәллук – үтенү, мөлаемлек. 
653

 Годавәнен – авырлыгын, кысрыклавын, газапларын. 



 111 

 

Ире әйде: - Айа Солтаны-Галәм, 

Ирерсез сәрвәре әүлады адәм
654

. 

 

Башыңыздин булаен мәне тәсдикъ
655

, 

Мәңа күп кылмаңыз имде тәмәллук. 

 

Мәнем хәлем харап иткәй ушал зән, 

Хода бизәр вә сез бизәре аннан. 

 

Мәнем һәргиз аның дик хатыным юк, 

Аның дик хатын аслан күргәнем юк. 

 

Янә кылды тәмәллук аңа бисйар: 

- Гөнаһыны кичер,- дип Шаһи-Әбрар.- 

 

Ходаның берлегенең хөрмәтедин, 

Җәмигы әнбияләр хөрмәтедин. 

 

Кил имде, сән хатыныңдин риза бул, 

Мәнем өчен годавәндин җөда бул
656

. 

 

Моның дик әйделәр Солтаны-Әбрар, 

Ире бичара булып кичте начар. 

 

Икәвене
657

 Ходаем рәхмәт әйтте, 

Ушал дәмдә карибе җәннәт
658

 итте. 

 

Янә кичәсе төш күрде анасы, 

Кызын җәннәттә күрде чөн анасы. 

 

Янә хурлар белән әйләп фәрагать
659

, 

Булып аңа мөйәссәр
660

 бәхтү-дәүләт. 

 

Анасыга диде: - Зинһару-зинһар, 

                                                 
654

 Сәрвәре әүладе адәм – адәм балаларының юлбашчасы. 
655

 Мәне тәсдикъ – мин ышанган, мин дәлил тапкан. 
656

 Җөда бул – котыл, аерыл. 
657

 Икәвене – белдереп. 
658

 Карибе җәннәт –  җәннәткә ирешүче. 
659

 Фәрагать – тынычлык. 
660

 Мөйәссәр – бирелгән. 



 112 

Мәнем хәлемне айгыл һәр хатын бар. 

 

Алар мәндин ишетеп гыйбрәт алсын, 

Бәсәд
661

, зинһар, ирене разый кылсын. 

 

Анасы ул дәм ойкыдин уянды, 

Кызының хәлене күреп куанды. 

 

Янә әйде ушал Солтаны-Әбрар, 

Хатыннарның иредә биш хакы бар. 

 

*** 

Ходаем, рәхмәт әйләп икесене, 

Бирер Мәхшәрдә уңдин намәсене. 

 

Хыянәтсез кае ихлас булан зән - 

Йөрсә даимән ир әмере белән. 

 

Бу хатыннарга һич сүз килмәгәй раст, 

Кылыр һәркөндә шүвһәрне
662

 дәрхаст
663

. 

 

Замана хатынының яхшысы аз, 

Җиһан хали
664

 имәсдер булса һәм шаз
665

. 

 

Илаһи, җөмлә колга биргел инсаф, 

Яман эшдин аларны әйләгел саф. 

Поэт приводит в пример беседу пророка Мухаммеда (с.г.с.) с 

женщинами Медины. Женщины задают пророку вопрос о том, 

насколько на них распространяется власть их мужей. На что следует 

ответ о том, почему же они должны уважать своих мужей, 

беспрекословно подчиняться им. Каждая женщина, не удовлетворяющая 

своего мужа, попадет в ад, жена все должна делать с разрешения мужа: 

даже пост, совершенный без дозволения мужа, не будет принят 

Всевышним. Жена должна ухаживать за мужем, уважать его. Как 

утверждает пророк, мужчина имеет право бить свою жену за какие-либо 

согрешения, но при этом чужие не имеют право вмешиваться в их 

                                                 
661

 Бәсәд – йөз кат. 
662

 Шүвһәрне – ир кешене. 
663

 Дәрхаст – үтенеч. 
664

 Хали – буш. 
665

 Шаз – сирәк, аз. 



 113 

отношения, даже если он побьет ее до смерти. Кроме всего, автор 

подчеркивает некоторые моменты, которые следует женщине знать: не 

давать подаяния бедному без разрешения мужа, замужняя женщина не 

может без разрешения мужа выти из дома, даже идти к своим 

родителям. Муж имеет право спросить у жены про то, читает ли она 

намаз, так как мужчина несет ответственность за свою жену перед всеми 

и прежде всего перед Всевышним. Хувайда призывает женщин к тому, 

что нужно молиться пять раз в день, поститься, не совершать зла по 

отношению к другим людям, прощать и др. Автор непосредственно 

обращается к современным женщинам и, наставляя, просит уважать, 

удовлетворять мужей.  

Как и в предыдущих главах, в доказательство своих мыслей автор 

приводит в пример историю одной женщины. Она долго обижалась на 

своего мужа, не уважала, думала о нем плохо. Эта женщина приснилась 

своей матери, так, как будто голова ее окружена длинными языками 

пламени, рот полон крови, руки окованы огнем, а по груди, извиваясь из 

стороны в сторону, ползают змеи. Мать испугалась увиденного, 

спросила у дочери, что случилось в ее жизни? Дочь повествует рассказ о 

том, что с ней произошло: она жаловалась на мужа соседям (поэтому ее 

голову оковал огонь), кроме этого, она без разрешения мужа отдавала 

вещи бедным (поэтому ее руки окованы пламенем), ноги у нее тоже 

окованы языками пламени, так как без его разрешения одна вечерами 

ходила на улицу, на свадьбы, на похороны, а змеи ползают по ее груди, 

потому как без разрешения мужа ходила туда, куда хотела, где хотела, а 

рот у нее в крови из-за того, что мужа ругала. Рассказав все это, она 

просит свою мать идти к пророку, чтобы он посоветовал, как ей 

исправить грехи. Мать вся в слезах, идет к Рәсулуллах, рассказывает о 

дочери и просит помочь в ее горе. Пророк просит позвать мужа ее 

дочери и беседует с ним, читает ему наставления. Пророк призывает 

простить жену за ее злодеяния, на это муж отвечает, что ему тяжело с 

этой женщиной, что на свете нет больше таких женщин. Мужа еще раз 

попросили о прощении жены и сказали, что за это воздастся ему в ином 

мире. Муж прощает свою жену, и они начинают жить счастливо. После 

этого мать опять видит сон, где ее дочь счастливая и говорит матери, что 

каждая женщина может стать такой, и пусть остальные учатся на ее 

опыте. Далее поэт говорит об обязательствах мужей перед своими 

женами: 

Бере улдыр – аңа иману-сәлам 

Ки үгрәткәй, диделәр, и никү-нам
666

. 

                                                 
666

 Никү-нам – изгелек иясе. 



 114 

 

Янә икенче – тәртибе тәһарәт 

Һәм үгрәткәй аңа гослү-җәнабәт
667

. 

 

Намаз үгрәткәй, ул зән булса гамми
668

, 

Табып биргәй хәләлү пакъ тәгами
669

. 

 

Аның гайбене белмәй, и никү-нам, 

Янә кылмаң ки на мәшругы дөшнам.
670

 

 

Хәләллек берлә булса ир вә хатын, 

Савабыдыр аның ун меңдин әфзун
671

. 

Так как мужчина в ответе за свою жену, он должен следить за 

умением жены (или же научить ее) быть благородной женой, научить 

совершать процесс омовения, если она из простой семьи, научить жену 

читать намаз, если она не умеет этого (если необразованна), добывать 

халяльную пищу (добытую своим трудом), не ругать жену за ее 

недостатки, а терпеливо учить, наставлять. Если это произойдет, и муж с 

женой будут проживать достойную жизнь, то это им воздастся. 

Как утверждает автор, мужчина ответственен не только за себя, но 

и за жену, эта ответственность накладывает на него определенные 

обязательства, которые перечислены выше. При выполнении этих 

обязанностей, как мужчина, так и женщина приблизятся к раю. Далее 

поэт опять упоминает современных ему женщин, утверждая, что среди 

них мало хороших женщин. Рассказывая об обязанностях женщин, 

традиционно, приводит примеры в доказательство своих слов.  

Глава «Чагыр эчмәкнең зарарлары бәянендә» («О вреде пьянства, 

(алкоголизма))» 

Кылыптыр хәзрәте Сәлман риваять, 

Пәйгамбәрдин ушал – Кәне-мәлахәт
672

. 

 

Ки беркөн хәзрәте Сәлман риваять, 

Сачеп ширин ләбедин гәүһәри пакь, 

 

Диделәр: - Бер гөруһ җәннәткә кермәс, 

                                                 
667

 Гослү-җәнабәт – госел коену һәм тән юуны; мәет юуны. 
668

 Гами – надан, сагышлылар катламыннан, гади кеше. 
669

 Хәләлү пакь тәгами – хатынына һәм чиста ризыкны. 
670

 На мәругы дөшнам – шәригатьнең  инкаре, сүгенү. 
671

 Әфзун – тулы, артык. 
672

 Кәне-мәлахәт – гүзәллек чыганагы. 



 115 

Аларга нигъмәте-җәннәт бирелмәс. 

 

Алар дик адәмидин Тәңре бизәр, 

Мәләикләр, нәбиләр – барча бизәр. 

 

Чагыр эчмәклекдин һәм сатардин, 

Ата берлә ананы агр-итәрдин
673

. 

 

Дилү-җаның белән гәр тәүбә кылсаң, 

Бу гәрдар бәндеңдин
674

 имде янсаң
675

, 

 

Ки шаять рәхмәт әйләп Хак тәгалә, 

Гата кылгай сәңа фирдүсе-әгъла. 

Как видно из названия, данная глава посвящена проблеме 

пристрастия человека к спиртным (одурманивающим) напиткам.  

Поднимая эту проблему, в самом начале этой части автор пишет о том, 

что такие люди, которые употребляют одурманивающие сознание 

напитки, или же торгующие ими, и этим приносящие горя родителям, не 

достойны блаженства рая. От них отвернется Всевышний, их покинут 

ангелы, они потеряют уважения людей. Здесь перед взором читателя 

предстает образ пьющего человека, который приносит вред себе и 

родным. Автор негативно характеризирует продавцов вина, так как они 

ответственны за то, что делают, поэтому и пьющий и продающий 

огненную воду не попадут в рай.  

Янә әйде Рәсүл ба шәрафәт
676

 

Сәхабәләрга ул – Бәхре шәфагать. 

 

Кешене һәр нәмәрсә мәсте
677

 кылса, 

Хәрам ирмеш аны һәркайсы белсә. 

 

Пәшигмәст дөкәнендә булса һәм хам
678

, 

Хәрам белгел аны и хас, и гамь
679

. 

 

Сәхабәләр диде: - И Шаһи-Галәм, 

Бәян әйләң, алардыр кайсы адәм? 

                                                 
673

 Агр-итәрдин – авырлыклаучыдан. 
674

 Гәрдар бәндеңдин – гамәл богавыннан. 
675

 Янсаң – китсәң. 
676

 Ба шәрафәт – данлыклы, дан иясе . 
677

 Мәсте – исерек. 
678

 Пәшигмәст дөкәнендә булса һәм хам – кибетендә аракы сатса һәм хәрәм.  
679

 И хас, и гамь – и хасиятле, и сагышлы кешеләр, ягъни байлар һәм ярлылар. 



 116 

 

Рәсүле-галәмин әйде ушал хәл, 

Мөбарәк ләбләредин түктеләр бал. 

 

- Чагыр эчеп янә саткучыларны, 

Ата-анасын агырткучыларны
680

. 

 

Болар күрмәс,- диделәр,- рәва
681

 җәннәт, 

Рәсүле Хак шәфагать, Хаһе-өммәт. 

 

Нәчә көнлек үтәр дөньяда, и яр, 

Чагыр эчеп вәлидине
682

 кылмаң азар
683

. 

 

Ата-анасыны кем агыртыпдыр, 

Ходаның рәхмәтендин бинасыйптыр. 

 

Аларның атыны бел, и бөрадәр, 

Йийгәй мару-чаяннар рузы-Мәхшәр. 

 

Аның сасылыгындин халкы Мәхшәр 

Чыдай алмае аһу-аһ итәрләр. 

 

Кешенең эше булса чагыр хар
684

, 

Ата-анасыны һәм кылса азар. 

 

Аңа кыз бирмәңез, зинһару-зинһар, 

Аның дик адәмидин Тәңре бизәр. 

Данная глава также состоит из двух логически дополняющих друг 

друга частей. Сначала дается оценка писателя этого негативного 

явления: от имени рассказчика повествуется о тех тяготах, которые 

приносят своим родителям такие дети. Они будут далеки от райских 

благ, они достойны только ада. Далее, подробно описывается, каким 

становится пьющий человек: он неприятно пахнет, несдержан, ругается, 

теряет стыд. Поэтому, рассуждает автор, за такого человека нельзя 

выдавать замуж свою дочь.  

Янә әйде ушал Һәмразы мәхбүб
685

: 

                                                 
680

 Агырткучыларны – ачуландыручыларны, авырлык салучыларны. 
681

 Рәва – ирешү. 
682

 Вәлидине – ата-анаңны. 
683

 Азар – зарлы, интегүче 
684

 Харь – оятлы, гарьле. 



 117 

- Зәбур, Форканда
686

 күрдем,- диде,- мәктүп
687

, 

 

Янә Инҗил вә Тәүрат эчрә, и яр, 

Бетеклек,- диделәр Солтаны-Әбрар. 

 

- Форушында-хорушында
688

,- диде Хәзрәт,- 

Ата-анасыны агыриткән өммәт, 

 

Алар һәргиз биһишт дидары
689

 күрмәс, 

Аларга нигъмәте җәннәт бирелмәс. 

 

Хәрамлыгыга һич юктыр гөманы
690

, 

Хәләл дигән кешенең юк иманы. 

 

Мәңа әйде,- диде,- Җәбраил раһбәр
691

, 

Бетеклек ләүхедә күрдем, диделәр. 

 

Чагыр эчир Фиргавен вә Нәмруд, 

Янә Шедад илә Шәйтаны-Мәрбуд
692

. 

 

Гөнаһыдыр болар берлә бәрабәр, 

Болар Таң ла бары дузахга керәр. 

 

Тәкый әйде Рәсүле сәрвәре дин
693

: 

- Ишеттем,- диделәр,- мән Җәбраилдән. 

 

Бу сүзгә кылмаңыз шик вә гөмани, 

Алар китте җиһандин биимани. 

 

Ходадин булмаса һәркемне биме
694

, 

Ичәр Таң ла алар хун илә риме
695

. 

                                                                                                                                                              
685

 Һәмразы мәхбүб – Аллаһының сөекле сердәше Мөхәммәд. 
686

 Форканда – Коръәндә. 
687

 Мәктүп – язылган. 
688

 Форушында-хорушында – сатылышында-тавышында. 
689

 Биһишт дидары – җәннәт йөзен. 
690

 Гөманы –  фикере, уе. 
691

 Җәбраил раһбәр – юлдаш Җәбраил. 
692

 Мәрбуд – ләгыйнь, сөрелгән. 
693

 Сәрвәре дин – дин башлыгы. 
694

 Биме – куркуы. 
695

 Риме – үлек, шакшы.  



 118 

 

Тәгамедер аларның зәһре-Заккум, 

Кылыр атәш дузахыны мөттәгум
696

. 

 

Чагыр эчеп гыйбадәт кылса мәрдүм
697

, 

Савабыдин булыр әлбәттә мәхрүм. 

 

Ходайа, җөмләгә тәүбә насыйп ит, 

Биреп инсаф, тагатькә карип ит
698

. 

 

Хәбәрдә әйделәр ошбу сөхнедин
699

, 

Ишетеп мән бер пире көһнедин
700

. 

 

Барырда хәзрәте Гайсә, бинагәһ 

Юлыкты бер гүристанига ул шаһ. 

 

Доганы кылдылар Гайсә мөҗәррәд
701

, 

Гүристан әһлега ул мәрде ба дәрд
702

. 

 

Күрәр бер кабердин, кем чыкар дуд
703

, 

Ушал гүрнең кашыга бардылар зуд
704

. 

 

Эчедер туп-тулыг аның доханга
705

, 

Чыкар дуды дәмадәме
706

 асманга
707

. 

 

Кылыр ул кабер иясе налә вә зур
708

, 

Булыпдыр ике кулы гаркаи нар
709

. 

 

Бу серне күрде Гайсә ибне Мәрьям, 

                                                 
696

 Мөттәгум – ризык. 
697

 Мәрдүм – ир кеше. 
698

 Тагатькә карип ит – итагатькә ирештер. 
699

 Сөхнедин – сүзеннән. 
700

 Пире көһнедин – карт кешедән. 
701

 Мөҗәррәд – ялгызы. 
702

 Мәрде ба дәрт – сагышлы ир. 
703

 Дуд – төтен. 
704

 Зуд – тизрәк. 
705

 Доханга – төтенгә. 
706

 Дәмадәме – туктаусыз. 
707

 Асманга – күккә, югарыга. 
708

 Зур – газап. 
709

 Гаркаи нар  – ут каплаган. 



 119 

Илик ачып дога кылдылар ул дәм. 

 

Диде: - И Халикы хәййе тәванә
710

, 

Беләй бу серне кылгып мәңа  әфша
711

. 

 

Ушал дәмдә һатифдин
712

 кәлде бер сәвт
713

: 

- Моңа әйтсен бу серне, сорагыл, мит
714

. 

 

Янә кылды дога Гайсә ибне Мәрьям, 

Диде: - И падишаһы җөмләи галәм. 

 

Бу хаҗәтемне имде сән рәва кыл
715

, 

Яңадин бу үлеккә җан гата
716

 кыл. 

 

Аның берлә терелсен, сүзләшәин, 

Нәчек сердер, мәңа әйтсен, беләин. 

 

Янә кодрәт белән Тәңре тәгалә, 

Заман үтмәй үлекне кылды әхйа
717

. 

 

Ярылды гүр, күтәрде бул үлек баш, 

Сәлам бирде Мәсихайә түгеп яшь. 

 

Сәлам әйтеп, сәламенә ушал шаһ, 

Ки андин сордылар ул Һадийе-раһ
718

: 

 

- Ничек адәм булырсән?- диде ул дәм,- 

Бу яңлыг тартадырсән михнәтү-гамь. 

 

Әйтер идең,- диде,-халкы җиһанга, 

Гүрең нидин тулыпдыр бу доханга
719

? 

 

                                                 
710

 Халикы хәййе тәванә – яшәү көчен бирүче. 
711

 Әфша – фаш, ачык. 
712

 Һатифдин – хәбәрчедән, Күкләрдән аваз салучыдан. 
713

 Сәвт – аваз. 
714

 Мит – мәет, үлек.  
715

 Рәва кыл – китер, йөр. 
716

 Гата – бүләк, өлеш. 
717

 Әхйа – яңадан тудырды, терелтте. 
718

 Һадийе-раһ – юлбашчы булучы Гайсә пәйгамбәр. 
719

 Доханга – төтенгә. 



 120 

Көяр ике кулың нары-харикъга
720

, 

Кылып сән хедмәт бәдәнән-фәрикъга
721

. 

 

Бу сүздин яшь акызып егълады зар, 

Диде ул: - И айа, Солтаны-Әбрар. 

 

Мән ирдем халкы ара
722

 мәшһүр заһид
723

, 

Мөрәттип
724

 җан идем лалаи габид
725

. 

 

Кичә каим
726

 идем, көндездә – саим
727

, 

Кылыр ирдем нәсыйхәт илгә даим. 

 

Бар ирде бер егет һәмсайе
728

 булган, 

Моңа хедмәт кылып булгандыр, и җан! 

 

Өемдин өегә рузынча
729

 куйдым, 

Тәгамьгә аңа андин бирер идем. 

 

Бирер ирдем ушал рузанәдин
730

 аш, 

Тәмәке тартыр ирде мәрдедүн кәс
731

. 

 

Газап әйләп мәңа Тәңре тәгалә, 

Ушал атәш төтене
732

 кылды һәмра
733

. 

 

Яман искә бөрадәр бирмә яры
734

, 

Әгәр чәндигә
735

 булса сәһле кәре
736

. 

 

                                                 
720

 Нары-харикъга – янгын утына. 
721

 Бәдәнән-фәрикъга – бер төркем бәдәнгә. 
722

 Халкы ара – халык эчендә. 
723

 Заһид – диндар. 
724

 Мөрәттип – мәртәбә, тапкыр. 
725

 Лалаи габид – диндарлык, изгелек көзгесе. 
726

 Каим – аякта, йокысыз; намазда. 
727

 Саим – уразада. 
728

 Һәмсайе – күрше. 
729

 Рузынча – көн саен. 
730

 Рузанәдин – ярыктан, тишектән. 
731

 Мәрдедүн  кәс – түбән зат ир кеше. 
732

 Атәш төтене – ут төтене. 
733

 Һәмра – юлдаш. 
734

 Яры – ярлык, ризалык. 
735

 Чәндигә – беразга. 
736

 Сәһле кәре – эш җиңеле. 



 121 

Дәвамәт
737

 әйләсәң бу эшкә вафир
738

, 

Булыр җормы кәбирә
739

, и мөсафир. 

 

Газизләрдин ишеттем, «Кәнзел-Әбрар»
740

 

Китабында, диделәр, ошбу сүз бар. 

 

Ушал көн булса, диделәр, Кыямәт, 

Мөселманнар күрәрләр руи-җәннәт
741

. 

 

«Сөббухел-Коддүс» атлыг
742

 бер мәкән
743

 бар, 

Кунак иве
744

 Ходаемның ушал дар
745

. 

 

Һәммә мөэмин колыны анда чарлап
746

, 

Бирер әнгамьнәре
747

 йөз мең агырап
748

. 

 

Күтәреп пәрдәне Тәңре тәгалә, 

Җамалын күрсәтер анда бер әгъла
749

. 

 

Тәмам күшке
750

 арага дүде-пәйда
751

 

Булып, күрмәс җамалы Хак тәгалә. 

 

Җамалы Алаһдин мәхрүм булмаг - 

Булырмы мондин артык хәсрәте-даг
752

. 

 

Кылырыда барчаи максуд, и шам
753

, 

Нә хәсрәттер илкедин төшсә ашам
754

, 

                                                 
737

 Дәвамәт – дәвамчылык. 
738

 Вафир – зурлык, иркенлек. 
739

 Җормы кәбирә – зур гөнаһ. 
740

 “Кәнзел-Әбрар” – “Изгеләр хәзинәсе” (китап исеме). 
741

 Руи-җәннәт – җәннәт йөзен. 
742

 “Сөббухел-Коддүс” атлыг – гөнаһсызлар өчен “Сөббухел  Коддүс” исемле. 
743

 Мәкән – урын. 
744

 Иве – өе. 
745

 Дар – йорт. 
746

 Чарлап – чакырып. 
747

 Әнгамьнәре – нигъмәтләрен. 
748

 Агырап – авырлык берәмлегендә.  
749

 Бер әгълә – бер билге. 
750

 Күшке – сарае. 
751

 Дүде пәйда – төтене чыгар. 
752

 Хәсрәте даг – хәсрәт-кайгы. 
753

 Шам – төн; томана, шом иясе.      
754

 Ашам – ашамлыгы. 



 122 

 

Моның дик әйделәр мәрде хирәдмәнд
755

, 

Кылып чындин дәлилләр әйләде пәнд
756

. 

 

Риваять әйләделәр Ибне-Габбас, 

Рәсүле-галәминдин беһтари нас.
757

 

 

Рәсүлуллаһ ирер галәмга һади
758

, 

Кылыр өммәтләрен Мәхшәрдә шади
759

. 

 

Диде: - Егъласа һәр гөмраһы өммәт
760

, 

Күңелгә килтереп вә һәм Кыямәт, 

 

Аның җае,- диде,- җәннәттә булгай, 

Һәмишә гыйшрәтү-рәхәттә булгай. 

 

Янә әйде ушал Солтаны-гадил
761

: 

- Барыр,- диде,- тәмугга бер гөруһ ил. 

 

Бересе – падишаһы залим
762

 улгай, 

Икенчесе – тәкәббер галим улгай. 

 

Ике мөэмин орышып бер-беренә, 

Гадавәтлек
763

 кылубән тотса кинә
764

, 

 

Булыр хаҗи
765

 тәмугга,- диде Әхмәт, 

Моның дик диделәр Солтаны-сәрмәнд
766

. 

 

Янә әйде ду галәм пишәвасе
767

, 

Тәмаме халкы-галәмнең сәрасе
768

. 

                                                 
755

 Мәрде хирәдмәнд – галим ирләр. 
756

 Пәнд – үгет. 
757

 Беһтари нас – иң яхшы кеше. 
758

 Һади – юлбашчы. 
759

 Шади – шатлыклы. 
760

 Гөмраһы өммәт – милләттән ялгышучы. 
761

 Солтаны-гадил – гаделлек солтаны булучы Мөхәммәд пәйгамбәр. 
762

 Падишаһы залим – золым итүче падишаһ. 
763

 Гадавәтлек – дошманлык. 
764

 Кинә – үч, дошманлык. 
765

 Хаҗи – баручы, килүче. 
766

 Солтаны-сәрмәнд – юлбашчы солтан булучы Мөхәммәд пәйгамбәр. 
767

 Пишәвасе – юлбашчысы. 



 123 

Диде: - Өч таифәнең урыны – җәннәт, 

Ки анларга йагар
769

 бараны рәхмәт
770

. 

 

Бересе – ба гамәл
771

 мөллайе дана
772

, 

Береседер – шәһидләр булса әгъла
773

. 

 

Бересе заһиди кем
774

, бирибадыр
775

, 

Аның туфрагы күзгә тутыядыр
776

. 

 

Барыр җәннәткә бер бүлек халаикъ,- 

Бәшарәт
777

 бирделәр Солтаны-Садыйк
778

.- 

 

Кешенең заһирыда
779

 гаеп булса, 

Вәләкин батыйныда
780

 раст булса. 

 

Туны ертык булыр, кәфше – ямаглыг
781

, 

Янә ачлыкны тартыр ул ни чаклыг. 

 

Фәкыйрь мескен белә булгучы һәмдәм
782

, 

Үзен чубид
783

 тоткае ул кеше кем. 

 

Бу таифә халаикъларны Таң ла 

Булыр мәртәбәсе барыдин әгъла
784

. 

 

Аларның җаены, белгел, биһиштә, 

Тамашагәһ
785

 булгай фәүкы-гарешдә
786

. 

                                                                                                                                                              
768

 Сәрасе – сер иясе. 
769

 Йагар – явар. 
770

 Бараны рәхмәт – рәхмәт яңгыры. 
771

 Ба гамәл – гамәл иясе. 
772

 Мөллайе дана –  галим мулла 
773

 Әгъла – өстен. 
774

 Заһиди кем – диндар кеше. 
775

 Бирибадыр – көтәчәккә акча биреп тә арттырып алмаучы, ришвәт алмаучы. 
776

 Тутыядыр – сөрмәдер. 
777

 Бәшарәт – сөенечле хәбәр, сөенче. 
778

 Солтаны-Садыйк – дөреслек солтаны булучы Мөхәммәд пәйгамбәр. 
779

 Заһирыда – тышында. 
780

 Батыйныда – эчендә, күңелендә. 
781

 Кәфше — ямаглыг – аяк киеме ялгаулы. 
782

 Һәмдәм – һәрдаим; юлдаш. 
783

 Чубид – тал кебек сыгылган. 
784

 Әгъла –  өстен.  
785

 Тамашагәһ – тамашачы. 



 124 

 

Ходага кол Мөхәммәд өммәте сән, 

Кыямәт көн өмиде шәфкате сән. 

 

Үзе гайбеңне бу көн сән үзең бел, 

Сәнең булгай морадың Таң ла хасил. 

 

Диделәр: – Һәр кешедә булса идрәк
787

, 

Дәвамат холкыны тотса кирәк пакь. 

 

Нәсыйхәт ишетеп, и гафил адәм, 

Үзеңне әйләгел һәр шәйедин
788

 кәм. 

 

Кешенең гайбе булса, көлмә, зинһар, 

Сәнең гайбеңә һәм көлгүчеләр бар. 

 

Хода бигайп
789

 ирер, бел, и мөселман, 

Булыр мәхлукында күп гаебү-ноксан
790

. 

 

Тәкәббер әйләмәк кәрдаре бәдшом
791

, 

Тәкәббердин Газазил булды мәрҗум
792

. 

 

Калил
793

 тотты үзене җөмләдин Хакь,
794

 

Ки андин булды пәйда нигъмәте пакь. 

 

Бөләнди
795

 тотты үзен тирәк һәмишә, 

Башыдин китмәй аның аләт тишә
796

. 

Довольно часто в тексте упоминается имя пророка Мухаммеда, 

звучат выдержки из сур Корана, тем самым, подтверждается мысль о 

том, что поэт пишет не только свои умозаключения. Наставления, 

подтвержденные сурами из Корана, рассказы из жизни пророков 

                                                                                                                                                              
786

 Фәүкы-гарешдә  – югары күк катында. 
787

 Идрәк – аң. 
788

 Шәйедин – нәрсәдән. 
789

 Бигайп – гаепсез. 
790

 Гайбү-ноксан – гаеп һәм кимчелек. 
791

 Кәрдаре бәдшом – шомлы гамәл иясе. 
792

 Мәрҗум – куылган, ләгыйнь. 
793

 Калил – мескен, түбән. 
794

 Хакь – туфрактан бар кылынган Адәм. 
795

 Бөләнди – югары. 
796

 Аләт-тишә – пычкы-башта. 



 125 

вызывают у читателя доверие, возникает некое правдоподобие 

рассказанного события. 

Во второй части этой главы, как было и в предыдущих главах 

продолжается рассказ о пророке Иисусе, который молился на кладбище 

и увидел, как из одной могилы поднимается дым, так как в могиле, в 

огне мучается усопший – обе руки его покрыты пламенем. 

Взмолившись, пророк попросил Всевышнего открыть причину 

случившегося. Из небес донесся голос, который произнес:  

- Пусть это вам раскроет сам мученик. Снова Иисус просит 

Всевышнего вложить душу и дать в уста этого мученика речь. По воле 

Всевышнего случается чудо: раскрывается земля и из могилы восстает 

этот человек. Заливаясь горькими слезами, он начинает рассказ о своей 

истории пророку. Он был уважаемым, глубоко верующим человеком, 

вечером молился, днем постился, давал наставления другим. Жил с ним 

в соседстве один молодой человек. Он не работал, ходил из дома в дом – 

попрошайничал, а этот человек давал ему еды в дыру в заборе. За 

общение и поддержку недостойного уважения человека, Всевышний 

наказал его, дал в спутники дым, который можно было бы выдержать, 

если бы была надежда, что на мгновенье состояние у него станет лучше.  

Автор здесь также останавливается на описании рая, куда могут 

попасть после Судного дня праведники. Также в данной главе автор 

перечисляет тех, кто достоин ада: правители-тираны, притесняющие 

свой народ, высокомерные ученые, ругающиеся мусульмане, мстители. 

А три заслуги приведут человека в рай – образование, вера, щедрость 

(т.е., тот, кто не возьмет проценты, когда дает в долг). Как выражается 

автор: прах этих людей как сурма для глаз. Внешне человек может быть 

одет по-разному, но главное его душа, только нищий знает цену всему, 

знает кто ему друг, а кто враг. Всевышний знает о каждом из нас, ему 

известно все.  

Заканчивая главу, автор образно обращается к самому себе и 

пишет: 

ҺӨВӘЙДА, чөн дирәхте ба сәмәр
797

 бул, 

Һәмишә сәрнигүн
798

 дүр аз кәбәр
799

 бул. 

 

Дирәхте кәч
800

 булыр булса, йабе бар
801

, 

Җәзасын тәбәр берлә
802

 бирер нар. 

                                                 
797

 Дирәхте ба сәмәр – җимешле агач. 
798

 Сәрнигүн  – баштүбән. 
799

 Дүр аз кәбәр – тәкәбберлектән ерак. 
800

 Дирәхте кәч – кәкре агач. 
801

 Йабе бар – ботагы бар. 



 126 

 

Шаҗар шахы булыр хам
803

, булса пәр юк
804

 — 

Булыр ул багбанга
805

 күп сөенчек. 

 

Җөда
806

 булгай ушал дәм нәзде сарраф
807

 

Сәрә
808

 берлә бәҗек
809

, и мәрде дил саф. 

 

Имәс мәгълүм каю зәрдер
810

, каю кум
811

, 

Булыр сәнең мәхәк
812

 алдыга мәгълүм.  

 Поэтическое обращение автора к себе составляет итог, выводы 

данной главы. Он говорит, что нужно быть щедрым (быть плодородным 

деревом), не быть высокомерным, быть далеко от подобных. Если 

дерево кривое, есть на нем ветки, все решит одно – это топор. 

Неизвестно, кто прав, кто виноват, все раскроется там, в будущем. 

 В таком же нравоучительном плане изложены все остальные части 

произведения. В главе «Ялганчылар бәянендә» («О лгунах») автор 

рассуждает об этом качестве характера человека, который считает также 

одним из худших проявлений человеческой сути: 

 

Риваять әйләде Әбу-Һәрирә 

Ризаллаһы ганһе, коддәссәриррә. 

 

Диде: - Сордым Рәсүл Җөзъе-вәкилдин
813

, 

Залаләтләрга
814

 Һадийе сәбилдин
815

. 

 

Дидем: - Һәр бәндә мөэмин әйсә ялган, 

Нәчек булгай мөкәфәте
816

 ул инсан. 

 

                                                                                                                                                              
802

 Тәбәр берлә – балта белән. 
803

 Хам – кәкре. 
804

 Пәр юк – яфраксыз. 
805

 Багбанга – бакчачыга. 
806

 Җөда – аерылган, аерым. 
807

 Нәзде сарраф – алыштыручы янында. 
808

 Сәрә – саф, кимчелексез зат. 
809

 Бәҗек – бала. 
810

 Зәрдер – карттыр.  
811

 Кум – туган. 
812

 Мәхәк – тикшерү. 
813

 Җөзъе вәкилдин – Аллаһының пәйгамбәреннән. 
814

 Зәлаләтләргә – адашучыларга. 
815

 Һадийе сәбилдин – юлбашчыдан. 
816

 Мөкәфәте – насыйбы, хөкеме. 



 127 

Алардин диделәр, Солтаны-Әбрар: 

- Һәммә кәррүбиййүн
817

 булгучы бизәр. 

 

Янә Мигъраҗ төне Солтаны-Мәгъсум
818

 

Диделәр: - Бер гөруһ адәмне күрдем. 

 

Аларның сурәте манендә туңгыз
819

, 

Булып дорыр тәмамысы кара йөз. 

 

Телен йилкәсегә тартып торарлар, 

Ки утлыг камчылар берлән орарлар. 

 

Диде: - Сордым ушал дәм Җәбраилдин,- 

Бу торганнар каюдыр, кайсы илдин? 

 

Диде Җәбраил ул дәм: - И Мөхәммәд, 

Ирерсез җөмлә галәмга сәрмәнд
820

. 

 

Боларның барчасы ялганчылардыр, 

Янә ялган гүаһлык
821

 биргүчеләрдер. 

 

Үзең фазлың
822

 белән кылмасаң асан
823

, 

Ходавәндә, сүземез барча ялган. 

 

Мөселманлык калыбдыр мәхсе исме
824

, 

Калыбдыр халкъ-ара тәкълиде рәхме
825

. 

 

Дәрин вакты
826

-заман, вә Аллаһы әгъләм
827

, 

Халаикълар ичендә расткүй кәм
828

,- 

Пророка Мухаммада (с.г.с.) спросили: какова судьба тех, кто лжет? 

На что пророк отвечает: от них отрекутся ангелы-хранители. Увидев 

                                                 
817

 Кәррүбиййүн – херувимнар, язып баручы ике фәрештә. 
818

 Солтаны-Мәгъсүм – гөнаһсызлык солтаны. 
819

 Манендә туңгыз – дуңгыз кебек. 
820

 Сәрмәнд – юлбашчы. 
821

 Гүаһлык – ант. 
822

 Фазлың – аңың, гыйлемең. 
823

 Асан – җиңел. 
824

 Мәхсе исме – саф исеме. 
825

 Тәкълиде-рәхме – рәхим-шәфкатькә охшатуы, иярүе; рәхим-шәфкать рәве шен ки терү. 
826

 Дәрин вакты – кайбер вакытта. 
827

 Аллаһы әгъләм – Аллаһы барысын да белүче. 
828

 Расткүй кәм – дөреслеге ким. 



 128 

картину избиения человека, похожего на свинью: с черным лицом, с 

высунувшимся, вытянутым языком, спросили ангела Гавриила о том, 

кто этот человек и почему его бьют? На что был ответ, что такие люди – 

это лжецы, которые говорят неправду, а также те, кто 

лжесвидетельствуют. В конце света таких людей ожидает суровая кара. 

Диделәр: - Базы сәрәһең Кыямәт
829

, 

Булыр,- дип,- ник бәхтәдә
830

 өч галамәт. 

 

Ки әүвәл – булмагай юлдаш явызга, 

Янә ялган сүз алмагай агызга. 

 

Өченчесе – булыр вәҗһесе
831

 хәндан
832

, 

Ирер ошбу нишаны
833

 никү-бәхтан
834

. 

 

Янә әйде Халаикъ-Әүвәлине
835

, 

Тәмамы әнбияләрнең никине
836

, 

 

Диде кем: - Тәүбә кылса алты эшне, 

Мәшәкатьсез алыр хуру-биһиштне. 

 

Бересе – кылмаса ул сүзне лафын, 

Икенче – кылмаса вәгъдә хилафын. 

 

Өченче – кылмаса аслан хыянәт, 

Янә дүртенче – ул кылмаса гайбәт. 

 

Бишенчесе – зинадин кылмаса ул, 

Ки алтынчы – вәлидин агритмәсә
837

ул. 

 

Булыр,- диде Рәсүле ба кирамәт
838

,- 

Ки аның урыны әлбәттә җәннәт. 

 

                                                 
829

 Базы сәрәһең Кыямәт – Кыямәттә гамәл дәфтәрең очып килеп. 
830

 Ник бәхтәдә – яхшы язмышта, өлештә. 
831

 Вәҗһесе – йөзе. 
832

 Хәндан – елмайган. 
833

 Нишаны – билгесе. 
834

 Никү-бәхтан – яхшы язмыш. 
835

 Халаикъ-Әүвәлине – бар нәрәләрдән дә алдарак бар кылынган Мөхәммәд пәйгамбәр. 
836

 Никине – яхшысы, өстене. 
837

 Агритмәсә – авырлык күрсәтмәсә, ачуландырмаса. 
838

 Ба кирамәт – могҗиза иясе. 



 129 

Гамәлнең яхшысы, зинһар, и йар,- 

Диде,- аз сүзләмәк,- Солтаны-Әбрар. 

 

Тын
839

 әйтер ки: -Кәм
840

 сүзләгел, и тел, 

Булыр йөз мең гөнаһлар сәндә хасил. 

 

Күрәрмен ике галәмдә бәлане, 

Сәнең өчен чикәрмен күп изаны
841

! 

 

Янә кәм сүзләгел,- дип әйде Гомәр, 

Ки күп сүздин булыр пәйда, белең, шәр
842

. 

 

Кеше күп сүзләсә, тартыр изаны, 

Ишетер халкъ-ара күп на сәзаны
843

. 

 

Мөгазь бине Җәбәлдер нәзде Хәзрәт
844

, 

Барып ирде ушал Кәне-сәгадәт
845

. 

 

Васыять кылды Хәзрәт, сүзлә, дип, кәм
846

, 

Телеңне халкъ-ара кыл, дип, мәхкәм
847

. 

 

Кәраман-Кәтибин атлыг фәрештә 

Булыр телнең гөнаһыны нәвештә
848

. 

 

Кыямәт көн бирер илкенгә аны, 

Телеңнең җормы
849

 бу дип, и фәлани. 

 

Кәраман-Кәтибин әйгай ушал дәм: 

- Нигә күп сүзләдеңнәр, гафил адәм? 

В Судный день в защиту человека будут его добродетели, которые 

он совершал при жизни: если ты не был другом злым людям, не говорил 

                                                 
839

 Тын — җан. 
840

 Кәм – ким, аз. 
841

 Изаны – изаланды. 
842

 Шәр – усаллык, яманлык. 
843

 Нә сәзаны – хөкемне, лаексызны. 
844

 Нәзде Хәзрәт – Мөхәммәд пәйгамбәр янында. 
845

 Кәне сәгадәт – бәхет чыганагы. 
846

 Кәм – аз, ким. 
847

 Мәхкәм – хөкем, тоткын. 
848

 Нәвештә – язып баручы. 
849

 Җормы – гөнаһы.  



 130 

неправды, был открытым, приветливым с окружающими – тебя ожидает 

покровительство Всевышнего. Тот получит защиты и удостоится рая, 

кто не жалуется на судьбу, не обещает того, чего не может сделать, не 

предаст, не будет говорить сплетни, не будет вести распутный образ 

жизни, не сделает тягостным жизнь другим. 

Автор в добродетелях особо выделяет немногословие. Душа 

просит, чтобы язык говорил поменьше, так как от болтливого языка 

случаются много неприятностей. Тот, кто много говорит, много 

непристойного услышит и в свой адрес. Все, что говорит язык, 

записывается ангелами и в Судный день нужно будет ответить за все, 

что говорил при жизни. 

 В конце главы, как и во многих предыдущих главах, есть 

поэтическое обращение автора к самому себе: не слушать все подряд, не 

говорить излишне много, так как какая польза от болтовни? Оно только 

откроет путь к сплетням, много говорить – только навредить себе, много 

проблем можно нажить из-за неразборчивой речи: 

Колагыңны, ҺӨВӘЙДА, имде кәр
850

 кыл, 

Янә күп сүзләмәклекдин хәзәр кыл
851

. 

 

Сәңа күп сүзләмәклекдин нә фаид? 

Булыр, күп сүзләсәң, гайбәткә фаид
852

. 

 

Зарар булыр сәңа күп сүздә, зинһар, 

Йитәр күп сүзләсәң илдин сәңа гарь. 

 В таком же стиле в следующих главах поэт выражает свое 

негативное отношение к сплетникам, к тем, кто ведет распутную жизнь. 

Автор утверждает, что говорить сплетни, хуже, чем вести распутный 

образ жизни. Если слышишь, что кто-то распускает сплетни, найди 

причины, чтобы уйти оттуда. Говорящий сплетен – совершает большой 

грех, а тот, кто слушает это – достоин греха ничуть не меньше. Тот, кто 

распускает слухи, не заслуживает заступничества пророка. 

 В главе «Хикәяте Мәсрук» автор продолжает мысль о том, что 

человеку нужно задолго до смерти думать о том, с чем и как он уйдет в 

мир иной. 
Берәү бар ирде пәйгамбәр заманы, 

Аты Мәсрук иде, илгә гайани
853

. 

 

                                                 
850

 Кәр – саңгырау. 
851

 Хәзәр кыл – курык,  саклан. 
852

 Фаид – файда. 
853

 Гайани – билгеле. 



 131 

Кичә-көндез кылыр ирде гыйбадәт, 

Ходадин куркар иде ул бигаять. 

 

Бер углы бар иде, бисйары дәрвиш
854

, 

Ходаның гыйшкы берлән ирде дил риш
855

. 

 

Анасы һәркачан торса намазә, 

Кылып тагать Ходайа бинияза
856

. 

 

Торар ирде атасы аркасыда, 

Акызып жалә
857

 яңлыг абе-дидә. 

 

Әлем
858

 тартып бигаять егълар ирде, 

Тирәк яфрагы яңлыг тетрәр ирде. 

 

Анасы әйде беркөн: — И җәкәрбәнд
859

, 

Ирерсән рәштәи
860

 җанымга пәйвәнд
861

. 

 

Тәгаҗҗеп кыладыр мән сәңа бисйар, 

Мәшәкать тартадыр сән егълаен зар. 

 

Сәнең өчен Хода, и нуры-дидә
862

, 

Кылыпмыдыр тәмугны Афәридә
863

? 

 

Рийазат
864

 тартадырсән зари егълап, 

Кичә-көндез намазу-руза әйләп. 

 

Бу дөнья кәрега
865

 мәшгуль имәс сән, 

Дәхи локмәи-тәгамь бигамь
866

 йиймас
867

 сән. 

 

Айа углым, сәнең өчен Ходавәнд 

                                                 
854

 Бисйары дәрвиш – тәмам дәрвиш. 
855

 Дил риш – бәгыре яралы. 
856

 Бинияза – үтенечсез, дога япмыйча. 
857

 Жалә – күз яше. 
858

 Әлем – газап, авырлык. 
859

 Җәкәрбәнд – бәгырем. 
860

 Риштәи – богаудай. 
861

 Пәйвәнд – бәйләнгән. 
862

 Нуры-дидә – күз нуры. 
863

 Афәридә – бар кылучы Аллаһ. 
864

 Рийазат – диндарлык. 
865

 Кәрега – эшенә, гамәленә. 
866

 Локмаи-тәгамь бигамь – сагышсыз-кайгысыз ризык кисәге. 
867

 Йиймас – ашамас. 



 132 

Кылыпмыдыр тәмугны, и җәкәрбәнд? 

 

Бу сүзне ишетеп углы ушал дәм 

Күзен яшен коеп чөн абы-Зәмзәм
868

, 

 

Нәчек кем: — Дәрд юк, бидәрде
869

 анам сән, 

Мәнем бу хәле дәрдем белмәгән сән. 

 

Бу дөнья кәрәне өлгери
870

 тотсам, 

Кәрәк — рузы Кыямәтне онытсам! 

 

Айа җаным-анам, ул көн мән үлсәм, 

Барып ялгыз караңгы гүрдә булсам, 

 

Салыр өстемгә ил бисйары туфраг, 

Ятырмын ялгызын ул гүрдә кем – даг
871

. 

 

Мәнем һәмраһым
872

 улгай гәҗүмү-мар
873

, 

Нәчек хәлем кичәр?- дип егълады зар. 

 

- Айа мадәр
874

, ике мәләк бәһәйбәт
875

, 

Кереп кылса сөаль анлар ба шиддәт
876

. 

 

Алар кылса мәңа каһре гыйтаби
877

, 

Нәчек биргем сөалега җаваби? 

 

Сират күпреге ирер мең елчалык юл, 

Булырмын андин үтмәк кем, нәчек кыл
878

. 

 

Мәләк тартканда Сур би әмре Сөбхан
879

, 

Ушал руза терелгәндә һәммә җан, 

 

Гарасат Кыямәткә ушалы дәм 

                                                 
868

 Абы-Зәмзәм – Зәмзәм суыдай 
869

 Бидәрде – дингә дәртсез. 
870

 Өлгери – ашыгып. 
871

 Даг – сагышлы. 
872

 Һәмраһым – юлдашым, иптәшем. 
873

 Гәҗүмү-мар – чаян һәм елан. 
874

 Мадәр – ана. 
875

 Бәһәйбәт – куркыныч, котычкыч. 
876

 Ба шиддәт – куәт белән, куркытып. 
877

 Каһре-гыйтаби– ачуланып сораса. 
878

 Нәчек кыл – ничек итеп. 
879

 Би-әмре Сөбхан – Аллаһ әмере белән. 



 133 

Җыелганда тәмамы халкы галәм, 

 

Ике илкемгел бирүбән дәфтәремне, 

Сорарлар зәррәчә хәйрү-шәрреме
880

. 

 

Буе нийзә кәлеп хуры шид
881

 табан, 

Торар башымда чөн бәркыдыр
882

 хәшан
883

. 

 

Нәчек хәлем кичәр дип аһы ул көн?- 

Күзедин әйләде чөн абы бирун
884

. 

 

Бу көннәрне сагынырмын дәвамәт
885

,  

Нәчек дөньяда йөргем ба фәрагать
886

? 

 

Әгәр мән тартмасам монда мәшәкать, 

Кыямәттә күрәрмен рәнҗү-михнәт! 

 

Бу сүзләрне диеп углы егълады, 

Ушал дәм җаны бә Хак тәслим кылды
887

. 

 

Анан
888

 һиммәт
889

, анан хәүфе Кыямәт, 

Анан мәрд
890

, анан сәхибе-сәгадәт. 

 

 Целью данной главы также является предупреждение людей о том, что 

каждый человек в этом мире должен думать о том, что ему предстоит 

предстать перед Всевышним Аллахом. Герой данного рассказа – молодой 

человек, сын благочестивого отца, который дает уроки преклонения перед 

Всевышним даже родной матери. Мать жалеет любимого сына, который, не 

зная дня и ночи молится, совершает богоугодные дела, не поддается 

развлечениям, земным радостям. Сын укоряет мать, что она поступает 

неправильно, ведет себя как неверующая и объясняет, что если он будет 

праздно жить в мире этом, тогда с чем пойдем в мир иной, то, что он делает 

сейчас, воздастся ему в загробном мире. Если будет он беспечным сейчас, как 

же он пройдет через мост сират, что будет там ему духовной поддержкой!?  

                                                 
880

 Хәйрү-шәрреме – яхшылык һәм яманлыгымны. 
881

 Хуры шид – шаяртып, уйнап хур кызы. 
882

 Бәркыдыр – яшен. 
883

 Хәшан – кыздырып, эсселәп. 
884

 Абы бирун – чыгучы су. 
885

 Дәвамәт – туктаусыз. 
886

 Ба фәрагать – тынычлап, ял итеп. 
887

 Җаны бә Хак тәслим кылды – җанын Аллаһыга багышлады. 
888

 Анан – шунда ук, шундый. 
889

 Һиммәт – әхлакый өстенлек, сабырлык. 
890

 Мәрд – чын ир. 



 134 

 После таких назиданий поэт опять же обращается к самому себе, 

укоряя, что сам он не думал об этом, не вел праведную жизнь, совершал 

бессчетное количество грехов, заблуждаясь, не думая о смерти, и нет у него в 

душе страха. 

Ираннар кылды мондаг бәндәлекне, 

Мәнем дик кем кылыр шәрмәндәлекне
891

? 

 

Мәнем дик гасый кол дөньяда булмас, 

Кыямәт вәһмедин
892

 күңелемгә килмәс. 

 

Үземе ягъни үлмәсдәй белермен, 

Күңелгә килгән эшләрне кылырмын. 

 

Кылырмын, и ҺӨВӘЙДА, йөз мең әсем
893

, 

Вәләйкин сәндә юктыр зәррәчә сим
894

. 

 
Следующая глава «Хикәяте Шәбанә хатын» посвящена женщине, 

которая вела разгульный образ жизни, имела много богатств, тем самым была 

известна во всей округе.  

Бар ирде бер хатын, аты Шәбанә, 

Зәре кәнҗе
895

 бар ирде ханә-ханә. 

 

Ки Басрә шәһәредә ирде ушал зән
896

, 

Вилаять халкыга ирде мөгаййән
897

. 

 

Хуш аваз
898

 шагыйрәдәй илгә мәшһүр, 

Китеп ирде аның авазасы
899

 дур
900

. 

 

Уен һәнгәме
901

 за руз та шобанә
902

, 

Алып барыр ирде ил һәр кайанә. 

 

Бигаять шагыйрәдәй торфә
903

, бишәрм
904

, 

                                                 
891

 Шәрмәндәлекне – оятлылыкны, оялуны. 
892

 Вәһмедин – куркынычыннан. 
893

 Әсем – гөнаһ. 
894

 Сим – курку, шикләнү. 
895

 Зире-кәнҗе – алтын-хәзинәсе. 
896

 Зән – хатын. 
897

 Мөгаййән – ачык билгеле.  
898

 Хуш аваз – татлы тавышлы, сандугач. 
899

 Авазасы – даны. 
900

 Дур – еракка.  
901

 Һәнгәме – шау-шуы. 
902

 За руз та шобанә – көннән-көнгәчә. 



 135 

Кылыр иде уен һәнгәмене гәрм
905

. 

 

Эчеп буза-шәраб ул нәчә мөддәт
906

, 

Зина берлә үтеп гомре ду аст
907

. 

 

Аның кем, йөз кәнизәге бар ирде, 

Зина берлә һәммәсе дәркәр
908

 ирде. 

 

Басрада бар ирде бер мәрде-галим, 

Кылыр ирде нәсыйхәт илгә даим. 

 

Ушал галим ки, беркөн пәнд укыды, 

Аның алдыга күп адәм җыелды. 

 

Ишетелде Шәбанәга бер аваз, 

Боерды бер кәнизгә ул гөнаһсаз: 

 

- Чыкып күргел,- диде,- бер өн киләдер! 

Бу ил ичрә нәчек гауга буладыр? 

 

Барып күрде кәниз: бер галим нәгъз
909

, 

Халаикълар җыелмыш, әйтәдер вәгъз
910

. 

 

Аның вәгъзен ишетеп булды дәргүш
911

, 

Кәнизәк булды ул дәм мәсте-биһуш
912

. 

 

Чыкарды баз
913

 берәүне аңа фил-хәл
914

, 

Ишетеп вәгъзе ул дәм булды дәр-лал
915

. 

 

Кәнизләре берәм-берәм барысы 

                                                                                                                                                              
903

 Торфә – сирәк, күрелмәгән; күз явын алырлык. 
904

 Бишәрм – оятсыз. 
905

 Гәрм – кайнар, кыздырылган. 
906

 Мөддәт – вакыт эчендә. 
907

 Ду аст – ике төрле, ике яктан. 
908

 Дәркәр – мәшгуль. 
909

 Галиме нәгъз – яхшы галим. 
910

 Вәгъз – вәгазь. 
911

 Дәргүш – колагына алучы. 
912

 Мәсте-биһуш – һушсыз калды. 
913

 Баз – очрып. 
914

 Фил-хәл – шул хәлдә, шунда. 
915

 Дәр лал – теленә алучы, кабатлап торучы. 



 136 

Йибәрде, килмәде йөздән бересе. 

 

Үзе, әл-кыйсса
916

, бер кыйммәт бәһа тун 

Киеп, ул дәм өедин булды бирун
917

. 

 

Чигеп сөрмә, күзегә куйды газә
918

, 

Күренде ул халаикъларга тазә
919

. 

 

Киеп ул кафтаны дибаи кәмха
920

, 

Килер бер назәнин
921

 торфә дилхаһ
922

. 

 

Ки ул мәгарәгә килде куеп кәм
923

, 

Заманы вәгъз ишетеп улды арам
924

. 

 

Ушал дәм бирде аңа хәлене ру
925

, 

Акызып күз яшене кылды чөн җу
926

. 

 

Килеп торды ки ул галим кашыга, 

Булып һувле пай
927

 тәэсир күз яшега. 

 

Сөаль итде ки: — И мәрде хирәдмәнд
928

, 

Кабул кылгаймы тәүбәмне Ходавәнд? 

 

Дилү-җан белән гәр тәүбә кылсам, 

Яман юлга йөрүдин имде янсам
929

. 

 

Диде галим: - Зәгыйфә, сән белерсән, 

Дилү-җаның белән тәүбә кылырсән. 

 

                                                 
916

 Әл-кыйсса – шулай итеп. 
917

 Бирун – чыгучы, тышта. 
918

 Газә – кершән (ягу). 
919

 Тазә – яшь, саф, таза. 
920

 Дибаи кәмха – ефәк тукыма. 
921

 Назәнин – назлы.  
922

 Дилхаһ – теләнгән, җанга якын, күңелне яулаучы. 
923

 Кәм – теләк. 
924

 Арам – тын, тыныч. 
925

 Ру – йөз, чырай. 
926

 Җу – чишмә, инеш. 
927

 Һувле пай – аягынача чумып. 
928

 Хирәдмәнд – акыл иясе. 
929

 Янсам – борылсам. 



 137 

Әгәр кылсаң гөнаһ мисле Шәбанә, 

Кичәр җормыңны
930

 Халлакы Йәкәнә
931

. 

 

Ходаның рәхмәте күпдер, имәс аз, 

Кадәм элгәре куйгыл, янмагыл
932

 баз
933

. 

 

Гаеплек колга – Саттарел-гайубдер
934

, 

Гөнаһлык колга – Гаффарел-зонубдер
935

. 

 

Ишетеп ошбу сүзне, егълады зар, 

Ушал гасый вә шәрмәндә
936

 гөнаһкәр. 

 

- Шәбанә ирермен,- дип ушал хәл 

Үзене йиргә орып булды бихәл
937

. 

 

Салып иңегә бер иске гобайы
938

, 

Кереп бер җайга, улды ул ниһани
939

. 

 

Кичә-көндез кылып тагать-гыйбадәт, 

Кичерде гомрене тартып рийазат
940

. 

 

Билегә чалды һиммәт
941

 путасындин, 

Җөда булды
942

 халаикъ бөтәсендин. 

 

Кәнизләрене барын дилшад
943

 кылды, 

Ходаның юлыда азад кылды. 

 

Күңледин ташлады дөнья хозурын, 

Кичерде тагать әйләп бакый гомрен
944

. 

                                                 
930

 Җормыңны – гөнаһыңны. 
931

 Халлакы йәкәнә – бердәнбер бар кылучы Аллаһ. 
932

 Янмагыл – борылма. 
933

 Баз – очып. 
934

 Саттарел-гайубдер – гаепләрне каплаучы Аллаһ. 
935

 Гаффарел-зонубдер – гөнаһларны ярлыкаучы Аллаһ. 
936

 Шәрмәндә – оятлы. 
937

 Бихәл – хәлсез, һушсыз. 
938

 Гобайы – йон тукыма киемне, иске шәлне. 
939

 Ниһани – яшеренүче, сергә бирелүче, суфи. 
940

 Рийазат – диндарлык. 
941

 Һиммәт – мораль өстенлек, әдәп. 
942

 Җөда булды – аерылды. 
943

 Дилшад – шат күңелле. 



 138 

 Автор повествует о том, что женщина, окруженная вниманием 

сотни услужливых мужчин, вела праздную жизнь, чем привлекла 

внимание соседей. Однажды, услышав шум, который доносился с 

улицы, женщина отправила одного из мужчин своего окружения, 

узнавать, в чем же дело. Оказалось, что там толпа народа слушает 

образованного галима. читающего вагазъ (речь на религиозную тему). 

Он доходчиво объяснял как нужно жить, и как, наоборот, не нужно 

вести себя верующим. Его вагазъ (речь) настолько проникал в души 

людей и заставлял задумываться над тем, как они живут, что тот 

мужчина, которого послала женщина, потерял дар речи, упал в обморок. 

Так случилось и со следующими, кого она отправляла: никто не 

вернулся к ней обратно. Принарядившись, подкрасившись женщина 

сама решила пойти и узнать, в чем же дело. Послушав того, кто говорил 

вагазъ, женщина также задумалась о своей жизни: ей стало стыдно, что 

она живет сегодняшним днем, в окружении роскоши получает 

удовольствие от земных богатств, не думает о спасении своей души. Она 

спросила у мудрого мужчины, может ли она исправить свою жизнь? На 

что был ответ, что Аллах милостив, нужно только покаяться в своих 

грехах, более их не совершать, а также посвятить дальнейшую жизнь 

богоугодным делам. Так и случилось. Отказавшись от богатых одеяний, 

женщина стала на путь истины. 

Таким образом, автор остается верен основный идее своего 

произведения: нужно жить так, чтобы быть достойным верующим 

человеком, вести праведную жизнь, посвятить себя богоугодным делам, 

тем самым, подготовить себя будущей жизни в ином мире. 
Следующий рассказ «Хикәяте мәрде-фәкыйрь»

945
 также посвящен тому, 

чтобы объяснить читателю насколько сильна от души совершенная молитва и 

могущество Всевышнего. Героем этого рассказа является мужчина, который 

жил очень бедно, не мог обеспечить свою семью, содержать жену. 
Бар ирде бер кем ирсә пары сайи

946
, 

Ки мәрде салих
947

 ирде, хуш рисайи
948

. 

 

Кылыр ирде ки бисйары тагать, 

Халаикъ ичрә ирде би бизагать
949

. 

 

Вә ли дөньялыкыдин һич юк ирде, 

                                                                                                                                                              
944

 Бакый гомрен – мәңгелек гомерен. 
945

 Мәрде-фәкыйрь – фәкыйрь ир. 
946

 Пары сайи – изге. 
947

 Мәрде салих – изге ир. 
948

 Хуш рәсайи – мактауга лаек, лаеклы. 
949

 Би бизагать – малсыз, хәерчелектә. 



 139 

Гайалы
950

- күп, ач вә ялангач ирде. 

 

Ки беркөн хатыны әйләп азани
951

, 

Орышып аңа бирде насазани
952

: 

 

- Мән имде сәңа хатын булмагаймын, 

Сәнең берлә ки халвәт
953

 кылмагаймын. 

 

Сәне ир әйләмәм, аукатем
954

 үтсен, 

Сәнең дик булса ир, ир аты очсын. 

 

Мәнем җанымга сән күп әйләдең кәр
955

, 

Бу җанымнан булыпмын имде бизәр. 

 

Сәне дип мәңа күп көлфәтләр
956

 үтте, 

Җәфасындин пычак сөңәккә
957

 йитте. 

 

Сүгеп сүзләп ирене күп орышты, 

Ире башыга бихәд
958

 кайгы төште. 

 

Гыйлаҗын
959

 белмәде бичара дәрвиш, 

Хатыныдин чигеп бисйары-тәшвиш
960

. 

 

Бу дөнья – сөфлә
961

 йиредер, айа йар, 

Тәмамы яхшылар дөньядадыр харь
962

. 

 

Хатыныдин качып өч көне йөрде, 

Берәүгә барды да мөздүре
963

 булды. 

 

                                                 
950

 Гайалы – гаиләсе. 
951

 Азани – чакырып. 
952

 Бирде насазани – ачуланып сукты-орды. 
953

 Халвәт – якынлык. 
954

 Аукатем – талак вакытлары, тыелган чор. 
955

 Кәр – эш, (авырлык). 
956

 Көлфәтләр – авырлыклар. 
957

 Сөңәккә – сөяккә. 
958

 Бихәд – чиксез. 
959

 Гыйлаҗын – чарасын, дәвасын. 
960

 Бисйары-тәшвиш – борчылып бик күп . 
961

 Сөфлә – түбәнлек. 
962

 Харь – оятлы. 
963

 Мөздүре – ялчысы, ялланып эшләүчесе. 



 140 

Ушал мөздүргә кылган кем ирсә 

Белеп бирмәде моңа һич нәмәрсә. 

 

Мәңа мөздәмне
964

 бир диргә оялды, 

Булып көн кич, өегә коры янды
965

. 

 

Якасыдин хатыны базы
966

 алды, 

Кара көнне ире башыга салды. 

 

Диде: - И шәрме
967

 юк шәрмәндә
968

 дәрвиш, 

Бу өч көндин бире кылды каю эш? 

 

Ки өч көндин бире кайда йөредең, 

Ни эш әйләп мәнем алдымга килдең? 

 

Булып күтәһ
969

, зыян, бичара дәрвиш, 

Янә китте чыкып ул мәрде дилриш
970

. 

 

Барып бер җайга кылды тәһарәт, 

Фәрү
971

 киткенчә көн кылды гыйбадәт. 

 

Укып хөфтәнне
972

 ул өегә кәлде, 

Хатынының янә ачыгы кәлде: 

 

 - Китеп иртә янә хөфтәнгә кәлдең, 

Нә эш әйләп мәнем алдымга кәлдең? 

 

Диде куркып аңа бичара дәрвиш: 

- Ки юксыллык белән булган җәкәр риш
973

. 

 

Барып бер җайга мөздүр
974

 булдым, 

                                                 
964

 Мөздәмне – эш хакымны . 
965

 Янды – кире кайтты. 
966

 Базы – очып. 
967

 Шәрме – ояты. 
968

 Шәрмәндә – оятлы. 
969

 Күтәһ – кечкенә, тәбәнәк. 
970

 Дилриш – яралы күңел. 
971

 Фәрү – яктылык. 
972

 Хөфтәнне – кичке намазын. 
973

 Җәкәр риш – яралы бәгырь. 
974

 Мөздүр – ялчылык, хезмәтчелек. 



 141 

Ки та хөфтән кәчә кәрне
975

 кылдым. 

 

Мән аңа әйтмәдем бир дип хакымны, 

Нә белсен ул мәнем бару-юкымны! 

 

Диде: - Өч көнгәчә мөздүр булгыл, 

Ки андин соң килеп мөздеңне
976

 алгыл! 

 

Аңа әйде хатыны: - Иртә баргыл, 

Ушал ирдән сорап мөздеңне алгыл. 

 

Бу көн һәр ни табып килсәң – килерсән, 

Бу көндин арыга үзең белерсән. 

 

Колагыңга бу көн алгыл сүземне, 

Юк ирсә, мән талак кылгым үземне. 

 

Янә, әл-кыйсса
977

, ул бичара дәрвиш 

Хатыныдин булып бисйары дилриш
978

. 

 

Чыгып кәтте янә ул көн алып баш, 

Акызып күз яшене кан аралаш. 

 

Йөреп ул көн кичәләп нә тәшнә
979

, 

Гыйбадәт әйләде эш, кем, бә кәснә
980

. 

 

Килер булды өегә базы
981

 ул мәрд, 

Гыйлаҗын белмәде ул сәхибе дәрд: 

 

“Янә бикәре
982

 барсам ул зәгыйфә, 

Мәне куалар өемдин тибә-тибә!” 

 

Күңледә күп хыялы пишә кылды
983

, 

                                                 
975

 Кәчә кәрне – кичәге эшне. 
976

 Мөздеңне – эш хакыңны. 
977

 Әл-кыйсса – шулай итеп. 
978

 Бисйары-дилриш – бик нык яралы күңел.  
979

 Нә тәшнә – теләмичә. 
980

 Бә кәснә – кешечә. 
981

 Базы – очып. 
982

 Бикәре – эшсез. 
983

 Хыялы пишә кылды – акылын эшкә җикте. 



 142 

Нәчек баргым дибан әндишә
984

 кылды. 

 

“Алып барсам,- диде,- бу хөлтадә
985

 таш, 

Аның ичрә нә барын кылмаеп фаш. 

 

Аны күрсә мәңа ул булгучы гәрм
986

, 

Ачып күргенчә шаяд сүзләгәй нәрм
987

. 

 

Ушал дәм тултырып бер хөлтага таш 

Алып кәлде, кылып үзегә юлдаш. 

 

Кичә берлән килеп өегә керде, 

Гайалы әһле
988

 һәм ойкуда ирде. 

 

Хатыныны ушал дәм кылды бидар
989

, 

Аңа бу хөлтаны кылды нәмудар
990

. 

 

Аны күреп хатыны булды хөррәм
991

, 

Алып ястыкыга куйды ушал дәм. 

 

Сәхәр кубып бу хөлтаны ачыпдыр, 

Күрәр: иче тәмамы сөрхы зәмбур
992

. 

 

Диде бу кем: - Мәңа дошман икәндер, 

Мәне чактыргали килде икәндер. 

 

Орышып ирене куалап йибәрде, 

Таң атканда янә хөлтага – күрде. 

 

Күрәр, динар торыр ул тулаенчы, 

Хатын күңлегә төшеп күп сөенче. 

 

- Атаңны,- диде углыга,- табып кил, 

                                                 
984

 Әндишә – фикер, уй. 
985

 Хөлтадә – янчыкта. 
986

 Гәрм – кайнар, кыздырган. 
987

 Нәрм – йомшак. 
988

 Гайалы әһле – гаилә әһеле, балалары. 
989

 Кылды бидар – уятты. 
990

 Нәмудар – курсәтте, белдерде. 
991

 Хөррәм – шат. 
992

 Сөрхы зәмбур – сары шөпшә. 



 143 

Тәүфыйксызгә юлыда әйлә тәгъҗил
993

. 

 

Атасы алдыга барып сөенеп, 

Аны чарлап алып кәлде йөгереп. 

 

Хатынны күрәр, кем, шаду-хандан
994

, 

Нәчек хөррәмир
995

 дип булды хәйран: 

 

- Нәчек булды моның күңле мөлаим - 

Салыр ирде мәңа гауганы даим? 

 

Хатыны әйде: - И бичара дәрвиш, 

Нәчек җаным кешегә әйләдең иш? 

 

Сәңа бирде бу туланычә динар, 

Мәңа айгыл сәбәбен аның, и йар? 

 

Бу хөлта ичрә мәрварид
996

 барысы, 

Гаҗәп кыйммәт бәһадер һәр бересе. 

 

Диде ире: - Ничә көн бәндәләрдин 

Эш әйләп, тапмадым бер пүл
997

 алардин. 

 

Ике көн әйләдем Тәңрегә хезмәт, 

Кылыбани зар-зар егълап гыйбадәт. 

 

Ишеткел, самига
998

, ошбу хикәят, 

Барымызга йитәр булса фәрасәт
999

. 

Однажды, не стерпела этому нищенскому состоянию жена, 

отреклась от мужа, говоря, что он должен найти выходы из такого 

положения. Муж ее работал, нанявшись у богатого человека, но тот не 

оплачивал его работы. Настоять на оплате он не смог. Каждый раз, 

вернувшись без денег, выслушивал упреки жены. В очередной раз, 

приходя домой с пустыми руками, мужчина набрал в мешочек камушки. 

Жена, проснувшись на рассвете, открыла мешок, увидела там желтый 

                                                 
993

 Тәгъҗил – ашыктыру. 
994

 Шаду-хандан – шат һәм көләч. 
995

 Хөррәмир – шатлана. 
996

 Мәрварид – асылташ. 
997

 Пүл – тиен акча. 
998

 Самига – тыңлаучы, колак куючы. 
999

 Фәрасәт – зиһен. 



 144 

овод, еще пуще обозлилась, думая, что муж хотел таким образом от нее 

избавиться. Выгнала мужа. Утром ана еще раз взглянула в мешочек, но в 

этот раз обнаружила там полный мешок денег. Обрадовалась, послала 

сына за отцом. Удивленный мужчина рассказал жене о том, что, сколько 

бы он не работал, никто ей за работу не заплатил, отчаявшись, он 

молился целый день Всевышнему, и вот, его молитвы услышаны. Таким 

образом, данным рассказом поэт еще и еще раз убеждает читателя в 

безграничности воли Всевышнего Аллаха, что верой, молитвами можно 

достичь желаемого.  

Следующий рассказ также содержит нравоучительную основу и 

вписывается в общую канву произведения. Здесь уделяется особое 

внимание отношениям родителей и детей. Однажды женщина по имени 

Зулхайя (знающая стыд), отличающаяся красноречием, праведностью 

родила красивого сына, который принес матери успокоение души. 

Назвали его Мухаммад. Привлекает к себе внимание нежные чувства 

матери по отношению к сыну, а также интерес сына к судьбе своего 

отца. 

Чу солтан Бәлехдин чыкмасдин әүвәл 

Хатыны кадыда
1000

 бар ирде хәмәл
1001

. 

 

Ки Зөлхәйа
1002

 иде намы, зәгыйфә, 

Ләтафәтлек
1003

 гаҗәп назек зарифә
1004

. 

 

Ки бер көн Зөлхәйа вәзгыйтте хәмәл
1005

, 

Угыл тугды, йөзе мисле кызыл гөл. 

 

Аңа бикләр Мөхәммәд куйдылар нам
1006

, 

Анасының ки күңле тапты рам
1007

. 

 

Качан ки углы булды рәсаи
1008

, 

Анасы тик Хода тәрсе
1009

 парсаи
1010

. 

                                                 
1000

 Кадыда – өендә, катында-янында. 
1001

 Хәмәл – йөкле. 
1002

 Зөлхәйа – оят белүче. 
1003

 Ләтафәтлек – йомшаклыкта, нәфислектә; мәзәкле. 
1004

 Зарифә – шаян сүзле, телгә оста. 
1005

 Вәзгыйтте хәмәл – буе китте. 
1006

 Нам – исем 
1007

 Рам (арам) – тынычлык. 
1008

 Рәсаи– җитлеккән. 
1009

 Хода тәрсе – Аллаһыдан куркучы. 
1010

 Парсаи – диндар. 



 145 

 

Ки беркөн шәбе гаед
1011

 булып ирде, 

Анасы берлә күшке өстедә
1012

 ирде. 

 

Халаикълар бары гүрле гүригә
1013

 

Чыраг илтеп, куеп ирде өегә. 

 

Анасындин сорады: - Халкы-илләр 

Чыраглар нә өчен анда якарлар? 

 

Диде углыга ул дәмдә анасы: 

- Ки үлгән булса һәркемнең атасы, 

 

Чыраг илтеп, гүре үзрә якарлар, 

Дога әйләп, бары иркә
1014

 китәрләр. 

 

Анасыга диде ул шаһы хубан
1015

, 

Күзе яшен акызып булды гирйан
1016

: 

 

- Атамның гүре кайдадыр, бараин, 

Кешеләр дик чыраг илтеп якаин! 

 

Анасы әйде: - И фәрзәнде-дилбәнд
1017

, 

Ирерсән рәштәи җанымга
1018

 пәйвәнд
1019

. 

 

Атаңның гүре, бел ки, монда юктыр, 

Ки бер кичә тәрке – гаиб булыптыр
1020

. 

 

Ул ирнең гадәте бул ирде, и җан, 

Бирер ирде атыга нәсфы шәбнан
1021

. 

 

                                                 
1011

 Шәбе гаед – бәйрәм кичәсе. 
1012

 Күшке өстедә – бакчасарайда, балконда. 
1013

 Гүрле гүригә – каберлеккә. 
1014

 Иркә – үз юлында, өенә. 
1015

 Шаһы хубан – күркәм шаһ. 
1016

 Гирйан – елаучы, үксүче. 
1017

 Фәрзәнде-дилбәнд – күңелне хушлаучы бала. 
1018

 Рәштәи җанымга – җанымның богавы. 
1019

 Пәйвәнд – бәйләнгән. 
1020

 Тәрке — гаиб булыптыр – ташлап юк булды. 
1021

 Нәсфы шәбнан – төн уртасында азык. 



 146 

Ки бер кичә торып ул мәрде талиб
1022

, 

Атыга нан биребән булды гаиб. 

 

Диде: - И анам, андин бире һич, 

Хәбәрен алмадыңмы иртә вә кич? 

 

Анасы әйде кем: - И җаны мадәр
1023

, 

Бәнем сүземгә имде әйлә бавәр
1024

. 

 

Атаң ирде бу илнең падишаһы, 

Нәчә икълим үзә ирде сипәһы
1025

. 

 

Аның кем, малу-мөлке ирде бихәд
1026

, 

Вәләйкин бик Хода тәрс
1027

 ирде ул мәрд. 

 

Иде ул падишаһи ба гадәләт
1028

, 

Аның барында шат ирде рәгыйать
1029

. 

 

Аңа гышкы-мәхәббәт
1030

 килде галиб
1031

, 

Ки бер төндә терекләй булды гаиб.
1032

 

 

Ишетеп мән аны – Мәккәдә бар ул, 

Һәзм кешелекне
1033

 кылмыш ихтыяр ул. 

 

Ки һәр көн па бәрәһнә
1034

 тауга барып – 

Килер, ирмеш, бер арка утын алып. 

 

Сатар, ирмеш ки, өч бармакга
1035

 аны, 

Алыр, ирмеш, берегә ашу-наны
1036

. 

                                                 
1022

 Мәрде талип – таләпле ир. 
1023

 Җаны мадәр – ана җаны. 
1024

 Бавәр – ышаныч. 
1025

 Үзә иде сипәһы – эчендә иде гаскәре. 
1026

 Бихәд – чиксез. 
1027

 Хода тәрс – Аллаһыдан куркучы. 
1028

 Ба гадәләт – гаделлекле. 
1029

 Рәгыйать – ил халкы. 
1030

 Монда суфилык, Аллаһыга үзеңне багышлау күздә тотыла. 
1031

 Галиб – өстен чыгып, буйсындырып. 
1032

 Булды гаиб – юк булды. 
1033

 Һәзм кешелекне – җиңелгән кешелекне; тормыш төбендә калган кешеләрне. 
1034

 Па бәрәһнә – яланаяк. 
1035

 Бармакга – кисәк акчага. 



 147 

 

Бирер, ирмеш, берен дәрвишләрега, 

Ходаның гыйшкыда дилришләрега
1037

. 

 

Янә калганны алып барыр, ирмеш, 

Ятим вә бивәләрга
1038

 бирер, ирмеш. 

 

Бу сүзне углыга әйде анасы, 

Моныдик сүзләшерде икеләсе. 

 

Китеп ул дәмдә углының карары, 

Кылып күз яшене күксегә
1039

 җари
1040

. 

 

Диде: - Дәстүр
1041

 биргел, мәни бараин, 

Атамның йөзене күреп киләин. 

 

Анасы әйде: - И фәрзәнде ширин
1042

, 

Мәнем күңлем янә сән кылма гамькин
1043

. 

 

Атаң һиҗредә
1044

 бәгърем ирде бирйан
1045

, 

Күзен яше иде чөн әбре-нисан
1046

. 

 

Мәңа сән һәм җөдалык
1047

 кылгың охшар, 

Мәне фөркать
1048

 утыга салгың охшар. 

 

Сәнең һиҗреңне мән күрмәй үләрмен, 

Фирак уты белән таким
1049

 көярмен. 

 

Укыды бул газәлне анда егълап, 

                                                                                                                                                              
1036

 Ашу-наны – аш һәм икмәкне. 
1037

 Дилришләрега – күңеле сыныкларына. 
1038

 Бивәләрга – толларга.  
1039

 Күксегә – күкрәгенә. 
1040

 Җари – агучы. 
1041

 Дәстүр – рөхсәт. 
1042

 Фәрәзәнде ширин – татлы бала. 
1043

 Гамькин – гамьле, кайгылы. 
1044

 Һиҗредә – китүендә, аерылуда. 
1045

 Бирайн – көйгән. 
1046

 Әбре-нисан – апрель болыты. 
1047

 Җөдалык – аерылышу. 
1048

 Фөркать – аерылышу. 
1049

 Таким – ахыргача. 



 148 

Һиҗре уты
1050

 илән бәгърене даглап
1051

. 

 Однажды Мухаммад, увидев людей, зажигающих свечи на могилах 

своих родственников, спросил у своей матери, что это означает? Мать 

объяснила, что это они на могилах своих отцов зажигают лучину, так 

вспоминают молитвами о душах ушедших. Тогда, со слезами на глазах, 

спросил сын по поводу своего отца, где его могила? На что мать 

ответила, что не знает она, где его могила, так как однажды он просто 

исчез. У отца этого юноши была привычка кормить ночью свою лошадь, 

в одну из таких ночей, он не вернулся. Мать Зулхайя рассказывает, что 

его отец был правителем этой страны, имел свое войско, был очень 

богат, но при этом был богобоязненным, справедливым человеком. Он 

посвятил себя Всевышнему (стал суфием) поэтому однажды его просто 

не стало. Мать рассказала, что она слышала, что он живет в Мекке, 

среди тех, кто волочит тяжелую жизнь (оказались на дне жизни). 

Говорят, что он каждый день босиком ходит на гору, собирает там вязку 

дров, на себе приносит их на базар и продает за три монетки. За одну – 

покупает еду-хлеб, другую – раздает дервишам, а третью часть – 

обездоленным, одиноким. После такого разговора сын просит 

разрешения у матери идти искать своего отца, увидеться с ним. Мать 

умоляет сына о том, чтобы он пощад ил ее сердце, так как отец, покидая 

их, оставил глубокую рану, что она не вынесет еще раз расставания.  

 Далее следуют отдельные строфы, названные автором как газали, 

по содержанию которые напоминают произведения устного народного 

творчества – мунаджаты. Вначале газали автор пишет о переживаниях 

женщины, о том, насколько тяжело для верной жены расставание с 

мужем. Он сравнивает это чувство с мучениями ада. Содержание этих 

газалей раскрывает переживания матери, которая, расставаясь с 

единственным сыном, обращается со слезами на глазах к нему о том, 

чтобы тот не задерживался долго в пути, что он единственно, что ее 

держит в этом мире, если потеряет и его, она этого не переживет. Но 

сын упрашивает мать о том, чтобы она благословила его на дорогу, так 

как он очень хочет встретиться со своим отцом. По просьбе сына мать 

описывает сыну внешность отца, что он может его найти по следующим 

признакам: он одевается в грубую одежду (одевается как суфии), ходит 

босиком, все время молится, восхваляет Всевышнего Аллаха. Она 

уверена, что сын найдет его. Как найдет, просит рассказать отцу о ней, о 

ее переживаниях, о том, как она скучает по нему и ни на минуту не 

забывает, просит передать привет. Горькими переживаниями и со 

                                                 
1050

 Һиҗр уты – аерылышу уты. 
1051

 Даглап – авырлап, йөкләп, кайгыга салып. 



 149 

слезами на глазах мать расстается с сыном, отправляя его в дальний 

путь: 

Нә хәсрәттер ярдин айрылып биханиман
1052

 булмак, 

Хыялымда юк ирде ярдин мондаг җөда
1053

 булмак. 

 

Җөдалык утыга көймәк качан күңлемдә бар иде, 

Ходаның эшләрега бәндәсе дидер риза булмак. 

 

Бәси катигъ диделәр дустларым һәуле Кыямәтне
1054

, 

Кыямәт ул икәндер – миһербанидин җөда булмак. 

 

Һәммә ил әйтәдер, дузах утыдин катигъ ут юктыр, 
Та катигъ ут икән – дустдин тәрке улмай

1055
 җөда улмак. 

 

Диде углы: - Айа мөшфикъ
1056

 анам сән, 

Белермен, сән мәңа күп миһербан сән. 

 

Мәнем сүземне имде йирдә куйма, 

Бу гамькин хәтерене имде бозма.  

 

Мәңа дәстүр
1057

 бир имде сән, бараин, 

Атамның йөзене күреп киләин. 

 

Диде ирсә, анасы булды мәйлан
1058

, 

Диде: - Баргыл бу шарт илә, айа җан, 

 

Хода тотса сәне юлда әмани
1059

, 

Атаң алдыга барсаң ул замани, 

 

Түрене ихтыяр итмә, айа җан, 

Бер-ике көндин артык торма, и җан. 

 

Мәнем юктыр фирак утыга
1060

 табым
1061

, 

                                                 
1052

 Биханиман – гаиләсез. 
1053

 Җөда – аерылу, аерым. 
1054

 Һәүле Кыямәтне – Кыямәт куркынычын. 
1055

 Тәрке улмай – ташлашмый. 
1056

 Мөшфикъ – шәфкатьле  
1057

 Дәстүр – рөхсәт. 
1058

 Мәйлан – килешүче. 
1059

 Әмани – имин. 
1060

 Фирак утыга – аерылышу утына, сагынуга. 



 150 

Сәне күрмәй корымас күздә абым
1062

. 

 

Атаң куйган ирер бәгърем үзә даг
1063

, 

Янә сән куймагыл даг өстенә даг. 

 

Ике-өч көндин артык торма, и җан, 

Әҗәл йитсә, мәңа ул көн, айа җан. 

 

Үлеп китсәм йөзеңне күрмәй, и җан, 

Калыр бәгъремдә йөз мең дагы арман
1064

. 

 

Тула әйде
1065

 сүзен углыга бисйар
1066

, 

Айагыга төшеп күп еглады зар. 

 

Ике-өч көн торып, юл задын
1067

 итте, 

Сәфәр бармакның истигъдадын
1068

 итте. 

 

Чыкар хәлдә анасыдин сорады: 

- Атамдыр Мәккәдә, йә җае – вади
1069

. 

 

Насыйп булса, мән ул җайга барырмын, 

Атамны мән нәчек анда танырмын? 

 

Анасы әйде: - Гәр Мәккәгә барсаң, 

Кереп ул шәһәргә, бер йирдә булсаң, 

 

Ки андин соң утын базарыга бар, 

Карап бер, янә булгайсән хәбәрдар. 

 

Озын буйлык, кызыл йөзлек, сийә риш
1070

, 

Ширин сүзлек кәлер бер мәрде-дәрвиш
1071

. 

                                                                                                                                                              
1061

 Табым – сабырым, түземем. 
1062

 Күздә абым – күз яшем. 
1063

 Даг – кайгы-сагыш.  
1064

 Дагы арман – үкенечле сагыш, авыр кайгы.  
1065

 Тула әйде – тулысынча, тәмам сөйләде. 
1066

 Бисйар – бик күп. 
1067

 Юл задын – юл ризыгын. 
1068

 Истигъдадын – әзерлеген.  
1069

 Җае — вади – яшәгән җире — тау тишеге. 
1070

 Сийә риш – кара сакаллы.  
1071

 Мәрде-дәрвиш – дәрвиш ир. 



 151 

 

Йөрер сәрпа бәрәһнә
1072

, иңедә - шәл
1073

, 

Телендә зикрү-тәсбих
1074

 даимел-хәл
1075

. 

 

Намаз укыр дүкәнә
1076

 һәр кадәмдә
1077

, 

Ходага шөкр идебән дәмидәмдә
1078

. 

 

Качан кем сән атаң алдыга барсаң, 

Мөлакать әйләю
1079

 әхвәле сорсаң, 

 

Әгәр сорса бәнем әхвәле дәрдем
1080

, 

Бәйан кылгайсән анда руйы-зәрдем
1081

. 

 

Анам, дигел, бу халәтгә йитепдер, 

Торырга куәте-пайы
1082

 китептер, 

 

Ки “Ибраһим” дисә һәр собхе-шәми
1083

 - 

Чыкар агзындин ул дәм дәрде-аһи. 

 

Вилаятьне тотар буйы кәбабы
1084

, 

Дигәй бер-берегә пирү-шәбаби
1085

. 

 

Бу Зөлхәйаны, дирләр, дәрде-дагы
1086

 - 

Ятар бәгъредә һиҗранның чырагы.
1087

 

 

Аның бәгърене ортар
1088

 нары-һиҗран,
1089

 

                                                 
1072

 Сәрпа бәрәһнә – яланаяк басып. 
1073

 Шәл – сарык йоныннан кием. 
1074

 Зикрү-тәсбих – Аллаһы исеме, зикер-тәсбих. 
1075

 Даимел-хәл – һәрдаим. 
1076

 Дүкәнә – ике кат. 
1077

 Һәр кадәмдә – һәр адымда. 
1078

 Дәмидәмдә – сулыш саен. 
1079

 Мөлакать әйләю – очрашып. 
1080

 Әхвәле дәрдем – дәртем хәлләрен. 
1081

 Руйы-зәрдем – сары йөзем. 
1082

 Куәте пайы – аяк көче. 
1083

 Собхе-шәми – иртә-кичен. 
1084

 Буйы кәбабы – көйгән исе. 
1085

 Пиру-шәбаби – карты һәм яше. 
1086

 Дәрде-дагы – сагыш дәрте. 
1087

 Һиҗранның чырагы – аерылышуның уты. 
1088

 Ортар – яндырыр. 
1089

 Нары-һиҗран – аерылу уты.  



 152 

Кибаб исе
1090

 киләдер, буе-бөрйан.
1091

 

 

Аңа айгыл сәлам, зинһару-зинһар, 

Мәне бичарадин бисйару-бисйар
1092

. 

 

Анасы күп васыятьләрне кылды, 

Бу сүзләрне бала күңлегә салды. 

 

Торып шаһзадә ул дәм сорды рөхсәт, 

Анасы егълаю бирде иҗазәт
1093

. 

 

Видаг
1094

 әйләп ушал дәм юлга керде, 

Анасы егълаю урынында калды. 

 

Укыды бу газәлне ул дәм анасы, 

Күренмәс булгынча углының карасы. 

 Следующая за этими строчками газаль посвящена описанию 

чувств человека, переживаемые при расставании. Разлука – превращает 

цветущую, молодую женщину в старуху – вот основная мысль этих 

стихов. 

 Дальше продолжается рассказ о сыне Зулхайи, который проходя 

тяжелые испытания дальней дороги, добирается до Мекки, находит 

базар, о котором говорила мать. Несмотря на то, что в течение дня и 

ночи он находится на базаре, следя за людьми, но мужчину, который бы 

совпадал с описанием матери, не находит. Горькими переживаниями он 

продолжает ждать... 

 

Нәчә көн йөреп юл, рәнҗе күрде, 

Бинагәһ
1095

 Мәккәнең шәһрега керде. 

 

Барып кылды ки бер йирдә карар ул, 

Йөреп ирде ки төн-көн ач вә зар ул. 

 

Утын базарыга барып, булып зар, 

Торыр ирде карап бу дил-зарәфкәр.
1096

 

                                                 
1090

 Кибаб исе – көек исе.  
1091

 Буе бөрйан – көек исе. 
1092

 Бисйару-бисйар – чиксез күп. 
1093

 Бирде изаҗәт – рөхсәт бирде.  
1094

 Видаг – хушлашу. 
1095

 Бинагәһ – шунда. 
1096

 Дил-зарәфкәр – күңеле зарлы. 



 153 

 

Анасы айган ирдәк
1097

 кәлмәде һич, 

Карап торды, күренмәс иртәдин-кич. 

 

Булып битакать ул, китте карары, 

Орып бер сәхт  аһы
1098

, кылды зари. 

 

Ходага ялбарубән кылды фөрйад
1099

, 

Ушал дәм бу газәлне әйләде йад
1100

.   

 

Начало следующий газели посвящена чувствам человека, который 

пережил расставание, на которое обрекает человека смерть. Он делает 

равными и правителя, и бедного человека. 

Излагая чувства молодого человека, переживающего эти чувства, 

автор пользуется разными видами поэтических тропов. 

 

Вә аһ мәне йөз мең бәлаләрга дучар иткән үлем, 

Ихтыярымны алып, биихтыяр иткән үлем, 

 

Бул гариплык дәштедә
1101

 әүварә сәргәрдан
1102

 булып, 

Кузы алдырган
1103

 киек дик интизар иткән үлем. 

 

Мән кызыл гөл дик чәмән шәһредә
1104

 бер солтан идем, 

Хару -хас
1105

 йәңлыг
1106

 аяк астыда хара
1107

 иткән үлем. 

 

Кемгә егълап барып әйтәин дәрдемне мән? 

Шаһ идем мән, имде гидае хаксар
1108

 иткән үлем. 

 

Ерак йирдин килебән, канда сән, җаным атам, 

Күргел имде хастәкәрем
1109

 интизар иткән үлем.   

                                                 
1097

 Ирдәк – ирдәй. 
1098

 Сәхт аһы – ачы аһ. 
1099

 Кылды фөрйад – аһ-зар итте. 
1100

 Әйләде йад – искә алды. 
1101

 Гариплек дәштедә – аерылу сагышы чүлендә. 
1102

 Әүварә сәргәдан булып – адашып йөрүче булып. 
1103

 Кузы алдырган – бәрәнен ерткычкан алдырган. 
1104

 Чәмән шәһредә – гөлбакча шәһәрендә. 
1105

 Хару-хас – чәнечкеле һәм корыган үләннәр. 
1106

 Йәңлыг – кебек. 
1107

 Хара – караташ, гранит. 
1108

 Гидае хаксар – буйсынган мескен. 
1109

 Хастәкәрем – газаплануым. 



 154 

 

Кәсебан
1110

 аһ нәхле вәзендәлекне
1111

, 

Бәҗай
1112

 кәлтерде охшар бәндәлекне. 

 

Зимстаны-бәһардин
1113

 бул йөредем, 

Суык-иссигъ
1114

 җәфаи раһе
1115

 күрдем. 

 

Бу мескен адәминең башыга, бел, 

Нә эшләр киләдер һәм ае, һәм ел. 

 

Килеп ирдем җамалыңа өмидвар,
1116

 

Күрә алмай калдым охшар бер дидар
1117

. 

 

Сәне эзләп, атам, монда кәлепмен, 

Җамалыңдин нәтай
1118

 мәхрүм калыпмын! 

 

Бу сүзене әйтеп кем, егълады зар, 

Гариплек дәрде
1119

 имде әйләде кәр
1120

. 

 

Кайан барай, нитәй дип булды биһуш
1121

, 

Калып сүзләр сүзедин, булды хамуш
1122

. 

 

Кешегә сүзләмәй
1123

 хатәрдер дәрвишан
1124

, 

Торыр ирде, булып бисйары-гирйан
1125

. 

 

Күрәр кем, бер кем ирсә булды пәйда, 

Килер һу дип яланбаш вә ялан па
1126

. 

                                                 
1110

 Кәсебан – кисеп. 
1111

 Нәхле вәзендәлекне – пальма агачы яфракларын. 
1112

 Бәҗай – җаена. 
1113

 Зимстаны-бәһардин – кышын-язын. 
1114

 Суык-иссигъ – суык-эссе. 
1115

 Җәфаи раһе – юл газабы. 
1116

 Җамалыңа өмидвар – күркәмлегеңә өметтә. 
1117

 Дидар – йөз. 
1118

 Нәтай – ничек.  
1119

 Гариплек дәрте – аерылышу хисе. 
1120

 Әйләде кәр – эшен йөртте. 
1121

 Биһуш – һушсыз. 
1122

 Хамуш – телсез. 
1123

 Сүзләмәй – сөйләмәс. 
1124

 Дәрвишан – дәрвишлек. 
1125

 Бисйары-гирйан – күп елап. 
1126

 Ялан па – яланаяк. 



 155 

Не общаясь ни с кем, в глубоких переживаниях (в горьких слезах) 

стоит сын, ожидая своего отца. Вот на базар приходит бедно одетый 

человек, торговец дровами. Продав дрова, он часть отдал бедным, часть 

раздал обездоленным. Таким образом, по описаниям матери, на чужбине 

молодой человек находит своего отца.  

 

Кара шәл иңедә бер чәндәсе
1127

 бар, 

Кылыр һәрбер кадәмдә сәҗдә дубар
1128

. 

 

Кәлимәи-таййибә
1129

 агзындадыр бәс
1130

, 

Ходаның зикредин үзгә сүз имәс. 

 

Анам әйгай кеше ошбу нишанлык
1131

 - 

Ир килгүче, буе
1132

 - мәһрибанлык
1133

. 

 

Күзегә яшь алыбән зар егълады, 

Торыр ирде диле әфкәре
1134

 егълап. 

 

Килеп солтан, диде бу сүзне агаз
1135

: 

- Алыңнар,- дип,- утынны!- кылды аваз, - 

 

Хәләл утын алып кәлдем, алыңнар, 

Хәләл пүллык
1136

 кеше булса, килеңнәр! 

 

Ушал дәм бер кеше алдыга кәлде, 

Ки өч ярмак биреп, утынны алды. 

 

Ки бер ярмак биреп дәрвишләрега, 

Алып ирде тәгамь дилришләрега
1137

. 

 

Йәнә бер тәңләсен толларга бирде, 

                                                 
1127

 Бер чәндәсе – бераз гына. 
1128

 Дубар – кабат. 
1129

 Кәлимәи-таййибә – изге сүзләр. 
1130

 Бәс – бик тә. 
1131

 Нишанлык – сурәтлек. 
1132

 Буе – исе. 
1133

 Мәһрибанлык – миһербанлы. 
1134

 Диле әфкәре – күңеле кителеп. 
1135

 Агаз – аваз белән, кычкырып. 
1136

 Пүллык – акчалык. 
1137

 Дилришләренә – күңеле ярлыларына. 



 156 

Ятимнәргә бересен хәер кылды. 

 

Бозык диван өегә
1138

 килеп ирде, 

Ходаның зикре берлән торып ирде. 

 

Атасы алдыга шаһзадә барды, 

Сәлам биреп, тәвазуг
1139

 берлә торды. 

Молодой человек подходит к отцу, с почтением здоровается с ним. 

Мужчина смотрит на молодого человека, принимает его приветствие, 

спрашивает откуда он, из каких краев, отмечает, что он очень похож на 

него: 

- Галәйкем
1140

, - диде солтан, күзе төште, 

Кубып, бу җәван
1141

 берлә күреште. 

 

Баласыны кочаклап егълады шаһ, 

Бу сердин булды солтан ул дәм агәһ
1142

. 

 

Тарикы-имтихан
1143

 берлә сорады: 

- Нә йирлек сән?- диде.- Кайсы бәләди
1144

? 

 

Мәни бичарага хуп охшаерсән
1145

, 

Айа углан,- диде,- кайдин килерсән? 

 

Диде углы: - Айа и бәндәи хас
1146

, 

Кылыпдырлар һәммә ил сезгә ихлас. 

 

Мәнем һәм берничә гарзе
1147

 сүзем бар, 

Ишетең, әйтәим, и никү-кәрдар
1148

. 

 

Диде солтан: - Дигел һәр ни сүзең бар! 

Егет ул дәмдә
1149

 үксеп егълады зар. 

                                                 
1138

 Бозык диван өегә – җимерек патша сараена. 
1139

 Тәвазуг – итагать, оялчанлык. 
1140

 Галәйкем – сиңа да сәлам. 
1141

 Җәван – яшь егет. 
1142

 Ул дәм агәһ – шул вакыт белдерү. 
1143

 Тарикы-имтихан – имтихан юлы. 
1144

 Бәләди – шәһәрдән. 
1145

 Хуп охшаерсән – бик охшыйсың. 
1146

 Бәндәи хас – аксөяк мөселман. 
1147

 Гарзе – үтенеч. 
1148

 Никү-кәрдар – изгелек кылучы. 
1149

 Ул дәмдә – шул чакта 



 157 

В слезах молодой человек рассказывает свою историю: откуда он, 

кто его родители, говорит, что он сын того человека, кто отрекся от 

власти, от богатства и выбрал любовь и служение Всевышнему, поменял 

богатые одежды на нищенскую, оставил свою жену Зулхайю одну, 

обрек семью на сиротство, стал в городе Мекке торговцем дровами и он 

ищет своего отца: 

Диде: - Мән Бәлхе фәрзәнде
1150

 булырмын, 

Газизең җәкәре бәнде
1151

 булырмын. 

 

Бу сүзегә тәкабул
1152

 иде солтан: 

- Булырмән Бәлхе иледин мән һәм, и җан! 

 

Йәнә әйде ки: - Кемнең углыдыр сән? 

Атаң кемдер? Кайу диндин булырсән? 

 

Бу сүзене ишетеп биһуш булды, 

Замандин соң
1153

 йәнә һушыга кәлде. 

 

- Мән ирермән аның дик иргә угыл, 

Ул ирмәс Хакдин үзгә берлә мәшгуль. 

 

Вилаять мөлкене, тәхтене ташлап, 

Фәкыйрьлек милкен алган – Хакны хушлап
1154

. 

 

Хәрир тунны
1155

 кара чикмәнгә саткан, 

Ки Зөлхәйа хатыныны тол иткән, 

 

Гайалыга
1156

 ятимлек дагы куйган, 

Бу Мәккә шәһредә утынчы булган, 

 

Ушал солтанның углы мән улырмын, 

Атамны күргәли монда килепмен. 

 

Бу сүзене иштеп китте карары, 

Кочаклап углыны, күп кылды зари
1157

. 

                                                 
1150

 Бәлхе фәрзәнде – Бәлх шәһәре баласы. 
1151

 Җәкәре бәнде – бәгырь кисәге. 
1152

 Тәкабул – кабул итүче. 
1153

 Замандин соң – бераз вакыттан соң. 
1154

 Хакны хушлап – Аллаһыны сөендереп. 
1155

 Хәрир тунны – ефәк киемне. 
1156

 Гайалыга – гаиләсенә. 



 158 

 После этого отец обнимает своего сына, уставшего и 

обессилевшего с дороги, расспрашивает его обо всем, что с ним 

случилось, что он пережил, о матери, которая прожила столько лет одна: 

- Ерак йир дин кәлепсән, никү-фәрзәнд
1158

, 

Ачып
1159

, арып, айа җаным, җәкәр бәнд.
1160

 

 

Тәмам күргәннәрен бер-бер сорады, 

Әкәбирләр
1161

, һәммә шәһри-бәләди
1162

: 

 

- Гарип-мескен анаң бармы сәламәт? 

Нәчә еллар чигеп толлыкта михнәт? 

 

Диде углы: - Анам хәле булыктыр
1163

 - 

Бу толлык дагы берлә кан йөзептер. 

 

Якын бел
1164

: аһ берлә гарше көйсә - 

Ки Ибраһим дибан бер аһ орса. 

 

Чыкар, аһ дисә, уты дик төтене, 

Аның бәгърега юк, дирләр, бөтене
1165

. 

 

Төтен булгай вилаять - җәнк алды
1166

, 

Бу Зөлхәйаны, дирләр, дагы-дәрде
1167

. 

 

Бу сүзне ишетеп солтан екылды, 

Замандин соң йәнә хәлегә кәлде. 

 

Ушал дәм кәлде һатифдин бер аваз, 

Диде: - Ибраһим, углыңга булып баз
1168

, 

 

Бәне кылдың фәрамуш
1169

 имде, белгел, 

                                                                                                                                                              
1157

 Зари – зар итте.  
1158

 Никү-фәрзәнд – яхшы бала. 
1159

 Ачып – ачыгып. 
1160

 Җәкәр бәнд – бәгыръ кисәге. 
1161

 Әкәбирләр – өлкәннәр. 
1162

 Шәһри-бәләди – шәһәр-каланың. 
1163

 Булыктыр – булучы. 
1164

 Якын бел – яхшы бел. 
1165

 Юк, дирләр, бөтене – юк, диләр , бөтен урыны, ягъни, бәгъре кисек. 
1166

 Җәнк алды – сугыш капласа. 
1167

 Дагы-дәрде – дәрт кайгысы. 
1168

 Баз – очып. 



 159 

Мәне сөйгел вә йа углыңны сөйгел. 

 

Ишетеп бу ниданы
1170

, булды биһуш, 

Ичендә зикре-халәт
1171

 әйләде җуш
1172

. 

 

- Сәне дип тәхтү-бәхтемне
1173

 кичепмен
1174

, 

Ки бән вәхдәт
1175

 шәрабене эчепмен. 

 

Кичепмен имде углымдин Ходага, 

Мәңа сәнсен, Кәримлек, раһнамәйа
1176

. 

 

Хода әмре белән Газраил йитте, 

Ушал дәм углының җаныны алды. 

 

Нида кәлде янә һатифдин ул хәл: 

- Юып күмгел,- диде,- углыңны дәрхәл
1177

. 

 

Ходаның кыйсмәтега
1178

 рази булды, 

Гариплыкы өчен күңле бозылды. 

 

- Айа углым, җәкәр бәндем
1179

, колыным, 

Гариплыктә сәңа килгән бу үлем, 

 

Бәне эзләп килеп үлгән гарибем, 

Егетлек хиссасыдин
1180

 бинасыйбым
1181

. 

 

Атасының хозурын күрмәй үлгән - 

Морады-максудына йитмәй үлгән. 

 

Төмән мең
1182

 хәсрәте армандә
1183

 калган, 

                                                                                                                                                              
1169

 Кылдың фәрамуш – оныттың. 
1170

 Ниданы – авазны. 
1171

 Зикре халәт – диндарлыгы. 
1172

 Җуш – кайнады. 
1173

 Тәхтү-бәхтемне – тәхет һәм бәхетемне. 
1174

 Кичепмен – ташлап. 
1175

 Вәхдәт – Аллаһ белән кушылу. 
1176

 Кәримлек, раһнамәйа – шәфкатьле Аллаһ, юл күрсәтүче. 
1177

 Дәрхәл – шушы хәлдә. 
1178

 Кыйсмәтегә – язганына, тәкъдиргә. 
1179

 Җәкәр бәндем – бәгырь кисәгем. 
1180

 Хиссасыдин – язмышның өлешеннән. 
1181

 Бинасыйбым – өлешсез калучым. 



 160 

Кәмалыга
1184

 йитешмәй нәү екылган
1185

. 

 

Сәне имде Ходага тапшырыпмын, 

Ходаның хөкмега рази булыпмын. 

 

Анаңдыр, мөнтәзир
1186

, юлга карап зари, 

Сәне килгән дибан ул зар әфкәри
1187

. 

 

Вафатыңдин анаң ахыр ишеткәй, 

Сәнең дәртеңне әйтә-әйтә үлгәй. 

 

Бу сүзне әйтебән күп егълады зар, 

Якасын канга болгап чәшме хунбар
1188

. 

 

Моның дик егълап углын йиргә куйды, 

“Әләйһү раҗигун”
1189

 ул дәм укыды. 

 

Ушал дәмдә ингизе фөрайт
1190

 кылды, 

Укыбан бу газәлене яд кылды. 

После этого перед отцом опять стает вопрос выбора: сын или 

любовь к Всевышнему. Он выбирает служение Всевышнему, так как 

однажды уже сделал свой выбор. Сын умирает, Ибрагиму, отцу юноши, 

слышится голос, чтобы он здесь же похоронил сына. 

После этих событий в произведении следует газәл, посвященная 

раскрытию чувств родителя, потерявшего сына в расцвете сил. Автор 

дает понять, что для родителей нет в жизни ничего страшнее чем 

потерять своих детей. 

 

Имде эзләп тапмагаймын, канда сән, җаным, балам? 

Күргәли кәлдең йөземне, маһи тәбаным
1191

, балам! 

 

Ул Кыямәт дәштедә
1192

 күрсәм сәнең буең-йөзең, 

                                                                                                                                                              
1182

 Төмән мең – ун миллион. 
1183

 Армандә – көчле теләктә. 
1184

 Кәмалыга – камиллегенә, бәлигъ булмыйча. 
1185

 Нәү екылган – яшь килеш егылган.  
1186

 Мөнтәзир – көтеп. 
1187

 Зар әфкәри – зарлы.  
1188

 Чәшме хунбар – канлы күз яше. 
1189

 “Әләйһү раҗигун” (аятьтән) – “Аңа кайтучы” (аятьтән). 
1190

 Ингизе фөрйад кылды – үксеп елады. 
1191

 Маһи тәбаным – якты аем. 



 161 

Бозгучы Мәхшәрне анда аһы-әфганым
1193

, балам. 

 

Бу үлем хакыдыр кем, бу нәчә көймәклек нәдер? 

Вакты йитмәй хозан булган
1194

 гөлестаным, балам, 

 

Йөрәгемнең куәте китте, нитай дәртем белән? 

Сүзлүгенчә
1195

 калмады бер зәррә
1196

 дәрманым, балам. 

 

Үлгенчә итсәм, әда булмас
1197

, сәнең дәртеңне мән, 

И төкәнмәс йөрәгемдин хәсрәте-кәнем
1198

, балам. 

 

Бер мәсәл бардыр кадимдин
1199

: яхшыга булгай 

зәваль
1200

, 

И җәван, биназыйр
1201

 мөэмине-мөселманым, балам. 

 

Һәрзаман ядымга
1202

 төшсәң, кычкырырмын ваһ диеп, 

Йитмәгәй имде сәңа фөрйады-әфганым
1203

, балам. 

 

Йир йөзене нәү-бәһар
1204

 итте димәңнәр ләлазар
1205

, 

Катрә-катрә
1206

 йиргә тамган күздәге каным, балам. 

 

Әйтәдерләр бәгъзеләр бу гамьне сән инде оныт, 

Булмагай һәргиз онытып бу даг-һиҗраным
1207

, балам. 

 

Белмәс ирдем ванәһдәк
1208

 мән бу гариплек дәрдене, 

Имде гамь башыма йитте, белдем, и җаным, балам. 

 

                                                                                                                                                              
1192

 Кыямәт дәштедә – Кыямәт даласында. 
1193

 Аһы-әфганым – аһ-зарым. 
1194

 Хозан булган – сулган. 
1195

 Сүзлүгенчә – сөйләшерлек тә. 
1196

 Зәррә – бөртек. 
1197

 Әда булмас – төкәнмәс. 
1198

 Хәсрәте-кәне – хәсрәт чыганагы. 
1199

 Кадимдин – электән. 
1200

 Зәваль – һәлакәт. 
1201

 Җәвани биназыйр – тиңдәшсез яшь егет. 
1202

 Ядымга – хәтеремә. 
1203

 Фөрйады-әфганым – аһ-зар итеп елавым. 
1204

 Нәү-бәһар – яз башы. 
1205

 Ләлазар– ләләләр чәчәк аткан тугайлык. 
1206

 Катрә-катрә – тамчы-тамчы. 
1207

 Даг һиҗраным – аерылу кайгысын. 
1208

 Ванәһдәк – һәм бөртек кадәр. 



 162 

             * * * 

Йөрәгемнең куәте, күзем-раушаным
1209

, җаным, балам, 

Җаным, өем зиннәте һәр кичә миһманым
1210

, балам. 

 

И балам, мән кайсы йиреңне әйтепләр егълаем, 

Бинишан
1211

 намы юк калган
1212

 ханә вәйраным
1213

, балам. 

 

Насыйбым кадрем ушанды
1214

, нә кылай, и дустларым? 

Зиннәтем һәм хөрмәтем алдыда солтаным, балам. 

 

И сәнең дәртең белән үлсәм-котылсам дәртедин, 

Көйдерер гүрдә кәфенне аһ вә сүзаным
1215

, балам. 

 

Калмады сабры карарым, һәммәсе кем, улды так, 

Налашедин
1216

 налаш итте
1217

 бәйтел-әхзаным
1218

, балам. 

 

Бәндәмен, бичарамын, килмәс кулымдин һич гыйлаҗ,
1219

 

Имде юк сабыр әйләмәкдин үзгә сәрманым
1220

, балам. 

 

- Мөхәммәд өммәте сез бәндәи хас
1221

, 

Мәнем сүземгә имде әйләң ихлас. 

 

Мәнем егълаганым углымга ирмәс, 

Кеше гамь чикмәгенчә гамьне белмәс. 

 

Гариплеге өчен күңлем туладыр, 

Аның хәлега күп рәхим киләдер. 

 

Диде: - Һәркем гариплек берлә булса, 

Гарипләргә кеше күз яше кылса, 

                                                 
1209

 Күзем-раушаным – куз нурым. 
1210

 Миһманым – кунагым. 
1211

 Нишан – сурәт. 
1212

 Намы юк калган – исемсез калган. 
1213

 Ханә вәйраным – җимерек йортым. 
1214

 Ушанды – шушы инде. 
1215

 Сүзаным – ялкыным. 
1216

 Налашедин – елаудан, күз яшеннән. 
1217

 Налиш итте – елатты. 
1218

 Бәйтел әхзаным – юксыллар йортым. 
1219

 Гыйлаҗ – чара, дәва. 
1220

 Сәрманым – салкынлыгым.  
1221

 Бәндәи хас – аксөяк мөселман. 



 163 

 

Пәйгамбәрнең гариплегын кылып яд
1222

, 

Хода кылгай аны дузахдин азат
1223

. 

 

Бу сүзне әйде солтан, юлга керде, 

Күзенең яше күксегә
1224

 түгелде. 

 

Өмид өздем ки шаһлыкдин, Илаһым, 

Зәну-фәрзәнд
1225

 ятим кылдым, Илаһым. 

 

Әгәр мең парә кылсалар
1226

 бу юлда, 

Качан сәндин күңел өзгем, Илаһым. 

 

Кабис тагына барып ул заманда, 

Нәчә еллар гыйбадәт кылды анда. 

 

Ки һәр айда тәвафы Кәгъбә әйләп
1227

, 

Китәр ирде өегә базы егълап
1228

. 

 

Ки беркөн барды шаһи гали һиммәт
1229

, 

Бу дары бибәкадин
1230

 кылды рихләт
1231

. 

 

Ул ир Ахирәт өегә куелды, 

“Аләйһү раҗигун” ул дәм укылды. 

 

     Газәл 

 

Үттеләр бу дөньядин күп дилхаһлар
1232

, 

Калмады дөньяда бакый
1233

 гидалар
1234

 һәм шаһлар. 

 

                                                 
1222

 Кылып яд – искә алып. 
1223

 Дузахдин азат – тәмугтан азат. 
1224

 Күксегә – күкрәгенә. 
1225

 Зәну-фәрәзән – хатын һәм баланы. 
1226

 Парә кылсалар– акча түксәләр. 
1227

 Тәвафы Кәгъбә әйләп – Кәгъбәгә хаҗ кылып. 
1228

 Базы егълап – үксеп елап, очынып елап. 
1229

 Шаһи гали һиммәт – бөек тырышлык иясе шаһы, суфилар шаһы. 
1230

 Бу дары бибәкадин –  бу вакытлы йортыннан. 
1231

 Кылды рихләт – күченде. 
1232

 Дилхаһлар – җанга якыннар, күңелгә хуш килгәннәр. 
1233

 Бакый – мәңге. 
1234

 Гидалар – мескеннәр. 



 164 

Хәсрәтә, и дустларым, залим үлемең золмындин
1235

, 

Бу кара йир астыга керде бары руйы-маһлар
1236

. 

 

Нагәһан
1237

 алса якаңдин, куймагай дәм оргали
1238

, 

Һич әсигъ кылмас
1239

 сәңа, кылсаң фөгане вә аһлар
1240

. 

 

Гакыл ирсәң, кыл гыйбадәт, бирмә дөньяга күңел, 

Бирде дөньяга күңлене гаклы кәме
1241

, гүтаһлар
1242

. 

 

Дөнья – хасрәт ханә
1243

 ирер, и ҺӨВӘЙДА, дөньядин 

Йөз мең хәсрәт илә үттеләр нәчә дин һәмраһлар
1244

. 

 

Бар ирде шаһның бер хубы-мөриде
1245

, 

Ки бер төн истихарә эчрә
1246

 шаһны күрде. 

 

Диде солтанга кем: - Хәлең нә улды, 

Ләхед ичрә кыйлу-калең
1247

 нә улды? 

 

Диде: - Мәндин Хода хөшнүде
1248

 булды, 

Мәнем хәлем бу көн бибуде
1249

 булды. 

 

Ходаем мәңа кылды күп гыйнаять
1250

, 

Ки аслан күрмәдем рәнҗү-мәшәкать. 

 

Ки Бабел-Шәмсе атлыг бирде маэва
1251

, 

Олуглыгы ирер чөн Гарше-Әгъла
1252

. 

                                                 
1235

 Золмындин – усаллыгыннан. 
1236

 Руйы-маһлар – ай йөзлеләр. 
1237

 Нагәһан – көтмәгәндә. 
1238

 Куймагай дәм оргали – сулыш алырга ирек бирми. 
1239

 Әсигъ кылмас – эссе итмәс. 
1240

 Фөгане вә аһлар – үксү һәм аһлар. 
1241

 Гаклы кәме – акылы ким. 
1242

 Гүтаһлар – кыскалар. 
1243

 Хәсрәт ханә – хәсрәт йорты. 
1244

 Дин һәмраһлар – дин юлдашлары.  
1245

 Хубы мөриде – яхшы мөриде.  
1246

 Истихарә эчрә – күрәзә иткәнендә. 
1247

 Кыйлу-калең – тавышың-гаугаң. 
1248

 Хода хөшнүде – Аллаһ сөенече. 
1249

 Бибуде – дөньядан читтә. 
1250

 Гыйнаять – кайгырту. 
1251

 Моэва – урын. 
1252

 Гарше-Әгълә – Олуг Күк каты. 



 165 

 

Йәнә күп вәгъдә кылды Хәйе-Әкбәр
1253

, 

Җамалын
1254

 күрсәтәй дип Рузы-Мәхшәр. 

 

           Газәл 

 

Дөньяны талак кылучы – гокъбәга
1255

 йөз орган кеше! 

Җәннәт илә хурны нәтар
1256

 Мәүлә йөзен күргән кеше? 

 

Кем бихәбәрдер
1257

 Мәүләдин, мәгърур булыр дөньясыга! 

Дөньяның мөлкен нәйләйсен
1258

 андин хәбәр алган кеше? 

 

Фәгъфуры-кайсәр милкене
1259

 башыга орсынмы аны? 

Нитсен Сөләйман тәхтене – гыйшкъ тәхтегә менгән кеше? 

 

Илаһи, без сәне вахид
1260

 белепмез, 

Хәбибең
1261

 Мостафаны хак белепмез. 

 

Илаһи, хаҗәтемезне
1262

 рәва кыл
1263

, 

Караңгы кылма иманым, сафа кыл
1264

. 

 

ҺӨВӘЙДА, ки Хода кылгыл гыйнаять, 

Кичеп җормым
1265

, тот иманым сәламәт. 

 

Пәйгамбәр әйделәр кем: - Булса хәсид
1266

, 

Нә кылган тагате
1267

 – булгучы фасид
1268

? 

 

                                                 
1253

 Хәйе-Әкбәр – бөек Аллаһ. 
1254

 Җамалын – йөзен. 
1255

 Гокъбәга – Ахирәт көненә. 
1256

 Нәтар – ташлар; нишләтер.  
1257

 Бихәбәрдер – хәбәрсездер. 
1258

 Нәйләйсен – нишләтсен. 
1259

 Фәгъфуры-кайсәр мөлкене – император-патша мөлкәтен. 
1260

 Вахид – бердәнбер. 
1261

 Хәбибең – сөеклең. 
1262

 Хаҗәтемезне – сораганыбызны. 
1263

 Рәва кыл – бир, китер. 
1264

 Сафа кыл – саф ит. 
1265

 Җормым – гөнаһым. 
1266

 Хәсид– көнче. 
1267

 Тагате – гыйбадәте. 
1268

 Фасид – бозык. 



 166 

Белең, утынны өртәйдер
1269

 нәчек тар
1270

, 

Хәсәд тагатене андаг өртәгәй
1271

 нар
1272

. 

 

Газазил тагате әйләп
1273

 шаһ булды, 

Хәсәддин
1274

 рандәи даргәһ
1275

 булды. 

 

Берәүнең алдыда тәүбә кылыр кәс
1276

, 

Бу кылган тәүбә мәне сындырыр бәс
1277

. 

 

Кылырмын, дир, фәлән рузы игадә
1278

, 

Һәммә кылган гөнаһдин бу зийадә
1279

. 

 

Тәмугга кергүче сәкез гөруһ халык
1280

, 

Аларга булгучы җәннәт даре галикъ
1281

. 

 

Бересе – падишаһы залим улгай, 

Берен белгел – гамәлсез галим улгай. 

 

Береседер – гани
1282

 һәм бисәхавәт
1283

, 

Зинакәрдер
1284

 – бере, күп аңа михнәт. 

 

Бередер – дөньяда тәүбәсез үлгән, 

Бере – шатранҗы
1285

 даим базы кылган
1286

. 

 

Фәкыйрь малын хәләл дип йийгүче нас
1287

, 

                                                 
1269

 Өртәйдер – каплый, чолгап ала. 
1270

 Тар – караңгы. 
1271

 Өртәгәй – каплый. 
1272

 Нар – ут. 
1273

 Тагате әйләп – гыйбадәт итеп. 
1274

 Хәсәддин – көнчелектән. 
1275

 Рандәи даргәһ – ишектән куылучы. 
1276

 Кәс – кеше. 
1277

 Бәс – мөгаен. 
1278

 Рузы игадә – кайтару көне, ныгыту көне. 
1279

 Зийадә – артык. 
1280

 Гөруһ халык – төркем халык. 
1281

 Җәннәт дари галикъ – җәннәт насыйп түгел. 
1282

 Гани – бай. 
1283

 Бисәхавәт – юмарт түгел. 
1284

 Зинакәрдер – зиначыдыр. 
1285

 Шатранҗы – шахмат-шашка уены. 
1286

 Базы кылган – уйнаган. 
1287

 Нас – кеше. 



 167 

Хәрәм эшкә хәләл дип кылган ихлас. 

 

Бу таифә халаикълар биһиштне
1288

, 

Белең, күрмәсләр ул гамбәр сириштне
1289

. 

 

 Шәйтану-Фиргун галәйһүмал-ләгыйнәт
1290

 

   хикәяте 

 

Хәбәрдә әйделәр: Шәйтаны-мәлгунь 

Килеп ирде ләгыйнь Фиргунгә
1291

 беркөн. 

 

Икәве бер-берегә сүзләр ирде, 

Ки Фиргуне-ләгыйнь Шәйтанга әйде: 

 

- Языклык Ходага сәнме, вә яман, 

Җавап айгыл
1292

 сүземгә имде раушан
1293

? 

 

Газазил әйде: - И Фиргавен, аңла, 

Колак салгыл сүземгә имде, тыңла. 

 

Хода әмер әйләде җәмгы-мәләккә
1294

, 

Һәммә кәррубийан
1295

 вә нүһ фәләккә
1296

: 

 

- Кылың Адәмгә сәҗдә җөмләңез зуд
1297

!- 

Бу яңлыг әмер кылды безгә Мәгъбүд
1298

. 

 

Мәләикләр тәмамы сәҗдә кылды, 

Ходаның әмрене анлар йитерде. 

 

Дидем: - Адәмнең асылы – хакь
1299

, мән – нар
1300

, 

                                                 
1288

 Биһиштне – җәннәтне. 
1289

 Гамьбәр сәрәштне – гамьбәр туфракны. 
1290

 Шәйтану-Фигрун гайләйһумал-ләгыйнәт – Шәйтан һәм Фиргавен, Аллаһының аларга 

ләгънәте ирешсен. 
1291

 Фиргунгә – Фиргавенгә. 
1292

 Айгыл – әйт. 
1293

 Раушан – ачык, якты. 
1294

 Җәмгы-мәләккә – барлык фәрештәләргә. 
1295

 Кәррубийан – бөек фәрештәләр. 
1296

 Нүһ фәлләккә – тугыз кат күккә. 
1297

 Зуд – ашыгып. 
1298

 Мәгъбүд – Аллаһ. 
1299

 Хакь – туфрак. 



 168 

Аңа сәҗдә кылырга иттем гарь
1301

. 

 

Кылып ошбу гөнаһы – гөбраһ
1302

 улдым, 

Сәбәп бу рандәи даргәһ
1303

 булдым. 

 

Вәләйкин сән Ходаны юк белерсән, 

Үзеңне ил ара Тәңре кылырсән. 

 

Мәнем җормымнан
1304

, и Фиргавен кәфер, 

Сәнең кылган гөнаһың анча вафир
1305

. 

 

Диде Фиргун: – Мийане-халкы-афак
1306

, 

Йәнә булгаемы бездин явызрак? 

 

Газазил әйде: – Күп бездин зәбун
1307

 бар, 

Бу дөнья мөлкедә бисйары-бисйар
1308

. 

 

Алырлар малы – мөэминне бизури
1309

, 

Кылырлар йийып-эчеп фәску-фоҗури
1310

. 

 

Алар залим ирерләр Халикы-так
1311

, 

Алар бездин ирер анча зәбунрак. 

 

Кыямәт көн кәлер Хакдин хитабы
1312

, 

Аларга күп кылыр каһре-гыйтабы
1313

. 

 

Мәләикләргә ул дәм әмер булгай, 

Газап кылгучыларга Хак боергай: 

 

                                                                                                                                                              
1300

 Нар – ут. 
1301

 Гарь – гарьлек. 
1302

 Гөбраһ – юлдан язучы. 
1303

 Рандәи даргәһ – ишектән куылучы. 
1304

 Җормымнан – гөнаһымнан. 
1305

 Вафир – олы, зур. 
1306

 Мийане-халкы-афак – дөнья халкы эчендә. 
1307

 Зәбун – түбәнрәк. 
1308

 Бисйары-бисйар – күптән күп. 
1309

 Бизури – көчләп, көч белән. 
1310

 Фәску-фоҗури – хәрәм һәм бозыклык. 
1311

 Халикы-так – Аллаһы бар кылган күк астында. 
1312

 Хитабы – мөрәҗәгате. 
1313

 Каһре-гыйтабы – ачулануы-каһәре. 



 169 

- Кылың Шәйтану-Фиргундин мөшәддәт
1314

 

Газабы-сәхте
1315

 залимнарга, михнәт. 

 

Илаһи, һич колыңны кылма залим, 

Фәкыйрьлек берлә
1316

 үтсен гомре даим. 

 

ҺӨВӘЙДА, сурәтең ирер мөлаем, 

Сәнең дик юктыр дөньяда залим. 

 

Сүз әйтеп чын вә ялган илгә бисйар
1317

, 

Бозып ләфзеңне
1318

, таптың мал, мордар
1319

. 

 

Насыйбың булса, йибәрсен локма аш
1320

, 

Чыкар Мәхшәрдә карныңдин булып таш. 

 

Сән үлгәндин кин
1321

 әһеле-гыйалың
1322

 

Үлсен, хуш, йийгәйләр мөлкү-малың. 

 

Алар кермәс сәңа Таң ла
1323

 арага, 

Калырсән рузы-Мәхшәр сән бәлага. 

 

Йәнә өч таифә
1324

 илнең догасы 

Иҗабәт
1325

 булмагай, һич иддигасы
1326

. 

 

Хәрәм харьдер
1327

 – бере – гайбәтче инсан
1328

, 

Береседер – хәсәд кылган
1329

 мөселман. 

 

                                                 
1314

 Мөшәддәт – көчлерәк. 
1315

 Газабы-сәхте – авыр газап.  
1316

 Фәкыйрьлек берлә – диндарлык белән. 
1317

 Бисйар – бик күп. 
1318

 Ләфзеңне – сүзеңне. 
1319

 Мордар – бозык, хәрәм. 
1320

 Локма аш – кабым ризык. 
1321

 Кин – әүвәл, элек. 
1322

 Әһеле гыйалың – хатын һәм балаларың, гаилә кешеләрең. 
1323

 Таң ла – Ахирәт көнендә. 
1324

 Өч таифә – өч төрле халык. 
1325

 Иҗабәт – кабул. 
1326

 Иддигасы – теләге. 
1327

 Хәрәм харьдер – хәрәм ашучы, гарьлекле хәрәм. 
1328

 Инсан – кеше. 
1329

 Хәсәд кылган – көнләшкән. 



 170 

Бу таифә халаикъны беләңсез? 

Теләкләрен Ходаем бирмәз һәргиз
1330

. 

 

Кыямәт көн кәлер Хакдин хитабы, 

Халаикъга кылып каһре-гыйтабы
1331

 

 

Ки: - Сезләр залим илдин куркыңызлар, 

Нәчек җан берлә әмрен тотыңызлар. 

 

Вә ли мәндин оялып курыкмаңызлар, 

Мәнем нәмрәсне
1332

 андаг тотмадыңнар. 

 

Газабы-сәхте
1333

 сезләргә кылырмын, 

Барыңызны җәһәннәмгә салырмын. 

 

Ки беркөн әйделәр Солтаны-Кәүнәйн
1334

, 

Аның Мигъраҗы ирер кабы-каүсәйн
1335

, 

 

Диде: - Мәнзур
1336

 иледә һәркем ирсә, 

Рийа берлә
1337

 намазу-руза кылса, 

 

Аның кылган намазу-рузасын Хак 

Кыямәткә диген
1338

 кылгай мөгаллак
1339

. 

 

Кыямәт көн алып йөзегә оргай, 

Мәләикләр газабы-сәхте кылгай. 

 

Сәнең җаең
1340

 ирер,- дигәй,- җәһәннәм, 

Аның ичендә күргәйсән йөз төмән
1341

 гамь. 

 

                                                 
1330

 Һәргиз – һәрвакыт. 
1331

 Каһре-гыйтабы – каһәрләп ачулануы. 
1332

 Нәмрәсне – әмерне. 
1333

 Газабы-сәхте – авыр газап. 
1334

 Солтаны-Кәүнәйн – ике галәмнең солтаны булучы Мөхәммәд пәйгамбәр. 
1335

 Кабы-каусәйн – ике ук арасы (Мөхәммәд пәйгамбәрнең ике җәя угы очар арага кадәр 

Аллаһыга якын килүе күздә тотыла). 
1336

 Мәнзур – максат. 
1337

 Рийа берлә – икейөзлелек. 
1338

 Диген – тикле, кадәр. 
1339

 Мөгаллак – эленеп торучы. 
1340

 Җаең – урының. 
1341

 Йөз төмән – миллион. 



 171 

Илаһи, күңлебезне бирийа
1342

 кыл, 

Чырагы садыйкымызны
1343

 пөрзыйа
1344

 кыл. 

 

Хәсәддин һәм рийа кәбәрдин
1345

 ит пакь, 

Мәне бичара та булгынча
1346

 бер хакь
1347

. 

 

Сәнең алдыңда, и Халлакы-Даүвәр
1348

, 

Имәс пушидә
1349

 сәңа зәррәчә кәр
1350

. 

 

Мәнем кылган эшем, и Паке-Бәздан
1351

, 

Халаикъга ниһандыр
1352

, сәңа – гаян
1353

. 

 

Күрәр күзгә гаҗәп суфинамә
1354

 сән, 

Ниһанда
1355

 нәфсе эткә мөбтәла
1356

 сән. 

 

Корырмын ил ара бисйары-тәкъва
1357

, 

Рийаның әшкәрене
1358

 әйләп әкъва
1359

. 

 

Салырмын ил ара әлгә нәзарә
1360

, 

Нәзәр салгым
1361

 кеше юктыр гөнаһә
1362

. 

 

Укырмын ил күзенә нәкъле-бисйар
1363

, 

Сәхәрләрдә кылырмын нәлаи-зар
1364

. 

                                                 
1342

 бирийа – рийасыз. 
1343

 Сыйдкымызны – дөреслегебезне, (иман шәмен), тугрылыгыбызны. 
1344

 Пөрзыйа – якты нурлы. 
1345

 Рийа-кәбәрдин – йкейөзлеләнү, борын чөюдән. 
1346

 Та булгынча – булганчыга кадәр. 
1347

 Хакь – туфрак. 
1348

 Халлакы-даувәр – язмышларны бирүче Аллаһ. 
1349

 Пушидә – төшерүче. 
1350

 Зәррәчә-кәр – бөртек кадәр эш-авырлык. 
1351

 Паке-Бәздан – гөнаһлардан пакь Аллаһы тәгалә. 
1352

 Ниһандыр – яшерен. 
1353

 Гаян – ачык билгеле. 
1354

 Суфинамә – суфиларча. 
1355

 Ниһанда – күрмәгәндә. 
1356

 Мөбтәла – дучар. 
1357

 Бисйары-тәкъва – бик күп диндарлык. 
1358

 Әшкәрене – ачыктан-ачык, яшермичә. 
1359

 Әкъва – бик куәтле. 
1360

 Әлгә нәзарә – кулга күз-караш, ягъни садака өмет итеп кулга карау. 
1361

 Нәзәр салгым – күз салучы. 
1362

 Гөнаһә – гөнаһка. 
1363

 Нәкъле-бисйар – бик күп күчереп, караштырып. 



 172 

 

Кылырмын бу тарика илгә тәзвир
1365

, 

Сәңа гайан ирер, йа Галәмес-Сәйр
1366

. 

 

Тәмам гомрең үтте язы илә кыш, 

ҺӨВӘЙДА, кылмадың сән бирийа эш. 

 

 Бер талибел-гыйлем
1367

 кыйссасы 

 

Кылыр равилар
1368

 ошбу риваять, 

Хәбәрдә килтереп мондаг хикәят: 

 

Бар ирде бер хани
1369

 талибел-гыйлем, 

Бигаять парсайы-торфә
1370

, хуш гыйлем. 

 

Таләп әйләп укырны – юлга керде, 

Нәчә көннәр йөреп, юл рәнҗе
1371

 күрде. 

 

Йөреп, әл-кыйсса
1372

, бер шәһрегә барды, 

Нәчә көннәр ушал шәһре-ичрә йөрде. 

 

Бу талипны дәхи сормады һичкем, 

Моның муллалыгын белмәде һичкем. 

 

Ничә көннәр йөреде ләб бә тәшнә
1373

, 

Тәгамь тапмады, бигаять булды кәснә
1374

. 

 

Йөреп ирде ки беркөн зари егълап, 

Гариплык утыга бәгърене даглап
1375

. 

 

Ушал дәм бер җәһүди булды пәйда, 

                                                                                                                                                              
1364

 Нәлаи-зар – аһ-зар елау. 
1365

 Тәзвир – ялган, икейөзлелек. 
1366

 Галәмес-Сәйр – галәмне йөртүче Аллаһ. 
1367

 Талибел-гыйлем – гыйлем эзләүче. 
1368

 Равилар – хикәячеләр, хәбәрчеләр. 
1369

 Хани – укучы, өйрәнүче. 
1370

 Парсайы-торфә – сирәк очрый торган, уңышлы. 
1371

 Юл рәнҗе – юл авырлыгы. 
1372

 Әл-кыйсса – шулай итеп. 
1373

 Ләб бә тәшнә – ирене сусап. 
1374

 Кәснә – борчулы, чарасыз. 
1375

 Даглап – җәзалап, авырлап. 



 173 

Диде: - И нәве җәван
1376

, кадре-гана
1377

, 

 

Сезә нә булды, күп кайгы йийасыз, 

Нәчек кәриш
1378

 белән егълап торасыз? 

 

Җәһүдкә бирде ул мондаг җавабы, 

Аның һәрбер сүзегә рай-саваби
1379

. 

 

Диде: - Мәни Шам халкыдин булырмын, 

Кылаймын дип гыйлем, тәхсил кылыпмын
1380

. 

 

Нәчә көндер татымасмын тәгами, 

Мәне сормас кешенең хассу-гаме
1381

. 

 

Аның өчен булыр хәтрем пәришан
1382

, 

Торыпдырмын булып бу йирдә хәйран. 

 

Җәһүд әйде: - Мәңа бериште-һизум
1383

 

Күтәреп кәлтерреп бирсәң бичарүм
1384

, 

 

Бирәй булай тәгаме сәңа вафир
1385

! 

Нә әйтсен аңа бичара мосафир? 

 

Ушал дәм зары-зар егълап Ходага, 

Утын алмак өчен барды далага. 

 

Утын алып ирде күтәреп, 

Торып ирде аны җаззарга
1386

 салып. 

 

Рәсүле сәрвәре фәрзәнде адәм
1387

 

Йитеп кәлде аның алдыга ул дәм. 

                                                 
1376

 Нәве җәван – яшь егет. 
1377

 Кадре-гана – язмыш газаплаган. 
1378

 Нәчек кәриш – нинди эш.  
1379

 Рай-саваби– саваплы җавап. 
1380

 Тәхсил кылыпмын – өйрәнеп мин. 
1381

 Хассу-гаме – затлы-хасиятлесе һәм мескене. 
1382

 Хәтрем пәришин – хәтерем бозылган. 
1383

 Бериште һизум – бер бәйләм, бер кочак утын. 
1384

 Бичарум – кайрысыз. 
1385

 Вафир – мул, күп. 
1386

 Җаззарга – җилкәгә. 
1387

 Рәсүле сәрвәре фәрәзәнде адәм – адәм балалары юлбашчысы пәйгамбәр. 



 174 

 

Мөбарәк
1388

 күзләре төште гарипкә, 

Ушал мулла мосафир мозтарипкә
1389

. 

 

Ки андин сордылар Солтаны-Әбрар:
1390

 

- Нә булды сезгә,- дип әйде,- Айа йар? 

 

Ушал мулла
1391

 вә бичара мосафир 

Диде: - Мән, йа Рәсүллуллаһ, мосафир! 

 

Диде: - Мәни Шам халкыдин булырмын, 

Нәчә көннәр гариплыкта йөрермен. 

 

- Нә эшкә кәлдеңез?- дип әйде хәзрәт,— 

Гариплек шәһредә тартып мәшәкать? 

 

Диде талип ки: - И Солтаны-Гадел, 

Килеп ирдем кылай дип гыйльме хасил. 

 

Рәсүллуллаһ диделәр: - И гарип яр, 

Төреп сезне мөһимгә ошбу базар? 

 

Ушал бичара талип әйде ул дәм: 

- Белең сез, Сәрвәре-әүладе-адәм, 

 

Нәчә көннәр бу шәһәр эчрә йөрдем, 

Юк ирде һич танышым, кәснә булдым
1392

. 

 

Торып ирдем тәбә дивардә
1393

 егълап, 

Гариплык утыга бәгъремне даглап. 

 

Ушал дәм бер җәһүд алдыга кәлде: 

“Нә җан?”- дип мәнем хәлемне сорды. 

 

Булып сән, диде, нә гамьгә гирифтар
1394

, 

                                                 
1388

 Мөбарәк – бәхетле. 
1389

 Мөзтарипкә – күңеле китеккә. 
1390

 Солтаны-Әбрар – изгелек солтаны Мөхәммәд пәйгамбәр. 
1391

 Мулла – укый-яза белүче. 
1392

 Кәснә булдым – кыен хәлдә, чарасыз булдым. 
1393

 Тәбә дивардә – җимерек диварда. 
1394

 Гирифтар – борчулы, кайгылы. 



 175 

Калып сән бу тәбә диварыда зар. 

 

Мән аңа хәле-зарым гарзә кылдым
1395

, 

Гариплык кәснәлекдин аңа әйдем. 

 

Җәһүд әйде мәңа: - Сахрага барып, 

Алып килсәң мәңа утын күтәреп, 

 

Сәне мән ашу-нанга
1396

 туйгызаен, 

Йәнә бернәчә йармак
1397

 һәм бираин. 

 

Утынны, йа Рәсүл, мән кәлтерепмен, 

Торыпмын ошбу йирдә бу сәбәптен, 

 

Пәйгамбәргә биреп мондаг җавабы, 

Күзендин катрә-катрә түкте абы
1398

. 

 

Рәсүле галәмин
1399

 һәм булды гирйан
1400

, 

Бу йаранга
1401

 йөрәге булды бөрйан
1402

. 

 

Гарип булмай гарип хәлен белерме? 

Җәфа тарткан кеше заигъ
1403

 булырмы? 

 

Зира ки
1404

 үзләре тарткан гариплек, 

Гариплык шәһредә күп мөзтариплык
1405

. 

 

Диделәр: - И гарип, бичара мескен, 

Заманы әйләңез бу йирдә тәскин
1406

. 

 

Утынны, сез торың, мән күтәрәин, 

Җәһүднең ишегегә тигерәин. 

                                                 
1395

 Гарзә кылдым – белдердем. 
1396

 Ашу-нанга – аш (ризык) һәм икмәккә. 
1397

 Йармак – тиен акча. 
1398

 Абы – суын. 
1399

 Рәсүле галәмин – ике галәмнең пәйгамбәре Мөхәммәд. 
1400

 Булды гирйан – елады. 
1401

 Йаранга – утка. 
1402

 Бөрйан – көйгән. 
1403

 Заигъ – бозык. 
1404

 Зира ки – чөнки. 
1405

 Мөзтариплык – күңел ителүе. 
1406

 Тәскин – тынычлану. 



 176 

 

Пәйгамбәр урныдин дәр-хәле торды
1407

, 

Мөбарәк аркасын утынга орды. 

 

Күтәрмәгә утынны касде кылды
1408

, 

Ушал дәм Җәбраил алдыга килде. 

 

Диделәр: - И Рәсүле һәр ду галәм
1409

, 

Ирерсез Сәрвәре-әүладе-адәм
1410

. 

 

Куең утынны сез, мән күтәрәин, 

Җәһүднең өегә алып бараин! 

 

Рәсүлуллаһ ушал дәм Җәбраилга 

Моның дик әйделәр пийке-Әминга
1411

: 

 

- Бер очын сез тотыңыз, Пике-раһбәр
1412

, 

Бер очын мән тотам,- диде пәйгамбәр. 

 

Күтәреп бардылар ике бөрадәр,
1413

 

Җәһүднең өегә тигерде
1414

 анлар. 

 

Җәһүд ивдин
1415

 чыкып, хәзрәтне күрде, 

Диде: - И Мостафа, сезгә нә булды? 

 

Нә өчен керделәр утын күтәреп? 

Сәбәп нидер, торырсыз монда килеп? 

 

Аңа әйде нәбииләр пишвасе
1416

, 

Ду галәм
1417

 халкының күзе тутйасы
1418

. 

 

                                                 
1407

 Дәр-хәле торды – шул хәлдә торды. 
1408

 Касде кылды –  теләде. 
1409

 Һәр ду галәм – һәр ике галәм. 
1410

 Сәрвәре-әүладе-адәм – адәм балалары юлбашчысы Мөхәммәд пәйгамбәр. 
1411

 Пийке-Әминга – ышанычлы хәбәрче-илче булучы Җәбраил фәрештәгә. 
1412

 Пийке-раһбәр – тугры юлдаш булучы Җәбраил фәрештә. 
1413

 Бөрадәр – туган, агай-эне. 
1414

 Тигерде – алып барып җиткерде. 
1415

 Ивдин – өйдән. 
1416

 Нәбииләр пишвасе – пәйгамбәрләр юлбашчысы булучы Мөхәммәд пәйгамбәр. 
1417

 Ду галәм – ике галәм. 
1418

 Күзе тутйасы – күзе сөрмәсе. 



 177 

Мөбарәк агзыдин кылды шәкәр риз
1419

, 

Җәһүдкә бу тарика сүзләде сүз: 

 

- Кылыпсыз әмре бер яран гарипкә, 

Гариплек шәһредә бер мөзтарипкә
1420

. 

 

Мәңа бер пөште һизум
1421

 күтәреп кил, 

Бирәй дип сән тәгамь вә һәм йәнә пүл. 

 

Савабы талип гыйлемне
1422

 тапмай дип 

Алып кәлдем сәңа утын күтәреп. 

 

Аңа ошбу тарика сүзне әйтте, 

Җәһүд ул дәмдә катигы аһ орды. 

 

Диде: - И Раһнамәи
1423

 һәр ду галәм, 

Ирерсез Сәрвәре-әүладе-адәм. 

 

Ки безнең динемез садыйк
1424

 имәстер, 

Дине Исламга һәм лаек имәстер. 

 

Нәчә көннәр кылып ирдем хатаны, 

Йәнә иттем бу җанга күп җәфаны. 

 

Бу көн сез Сәйидел-инсаны вәл-җан
1425

, 

Кылың кем, мәңа имде гарзе иман
1426

. 

 

Җәһүдкә Мостафа гарзе итте иман, 

Кәлимә килтереп
1427

 булды мөселман. 

 

Кылып анлар талипкә андаг гыйззәт
1428

, 

Рәсүле-Хак шәфагать хаһеөммәт
1429

. 

                                                 
1419

 Шәкәр риз – татлы сүз. 
1420

 Мөзтарипкә – күңеле сыныкка. 
1421

 Пөште һизум – бәйләм,  аркага күтәрерлек утын. 
1422

 Савабы талип гыйлемне – саваплы шәкерт гыйлемне  
1423

 Раһнамәи – юл күрсәтүче Мөхәммәд пәйгамбәр. 
1424

 Садыйк – дөрес. 
1425

 Сайидел-инсаны вәл-җан – кешеләрнең һәм җаннарның хуҗасы Аллаһ. 
1426

 Гарзе иман – иман үтенү. 
1427

 Кәлимә килтереп – сүз биреп. 
1428

 Гыйззәт – хөрмәт. 



 178 

 

Беләдер кадре-зәрне
1430

 әһле зәргәр
1431

, 

Нә белсен ул мәкәс
1432

 кем, кадре шөкер
1433

? 

 

Белер кадре гыйлемне мәрде-галим
1434

! 

Нә белсен галим кадрен мәрде-залим? 

 

Шәрафәт
1435

 фазлыдин
1436

 мулланы, и җан, 

Җәһүд булды мөселман, тапты иман. 

 

Диделәр: “Кем кылыр мулланы гыйззәт
1437

, 

Мәне гыйззәт кылыр,— дип әйде Хәзрәт,- 

 

Мәне гыйззәт кылыр һәркайсы адәм, 

Ки гүя кылды Тәңрене Мөкәррәм
1438

. 

 

Мәне гыйззәт кылыр һәр, нийке-әхтар
1439

- 

Аңа кылгым шәфагать рузы-Мәхшәр. 

 

Мәне гыйззәт кылыр һәркайсы өммәт, 

Ки гүя кылды ул Тәңрене гыйззәт. 

 

Кылыр һәр бәндә кем, Тәңрене гыйззәт, 

Аңа биргәй Ходаем хуру-җәннәт. 

 

Кылыр һәркем ки, мулланы хәкарәт, 

Мәне кылды хәкарәт”,- диде Хәзрәт. 

 

   Хикәяте 

  Хәзрәт Гайсә галәйһис-сәлам 

 

                                                                                                                                                              
1429

 Шәфагать хаһе өммәт – өметкә шәфкать теләүче Мөхәммәд пәйгамбәр. 
1430

 Кадре-зәрне – алтын кадерен. 
1431

 Әһле зәргәр – алтынчы. 
1432

 Мәкәс – мескен кеше. 
1433

 Кадре-шөкәр – шөкер итү кадерен. 
1434

 Мәрде-галим – галим ир. 
1435

 Шәрафәт – хөрмәт, дан, лаеклылык. 
1436

 Фазлыдин – гыйлеменнән. 
1437

 Гыйззәт – хөрмәт. 
1438

 Мөкәррәм – хөрмәт, олылау. 
1439

 Нийке-әхтар – ышанычлы билге. 



 179 

Хәбәрдә кәлде: Гайсә ибне Мәрйәм 

Гүристанга бардылар ушалы дәм. 

 

Тамаша әйләйән һәркайсы гүри, 

Йөреп ирде кылып кәшфе-кобури
1440

. 

 

Күрерләр бер кешене кабер эчендә, 

Тәненең ярымы гаркъ нур
1441

 эчендә. 

 

Ярымы ирер нар
1442

 эчендә сузан
1443

, 

Күреп Гайсә бу серне – булды хәйран. 

 

Догага тордылар күздин түгеп яшь, 

Диде: - Йа Раб, бу серне кыл мәңа фаш? 

 

Нида кәлде: - Үлекнең үзедин сор, 

Сәңа әйтсен, бу серне сәхибе гүр
1444

. 

 

Йәнә ачты догага кул Мәсихә, 

Үлек бер дәм эчендә булды ихйа
1445

. 

 

Гүредин ул кеше башын күтәрде, 

Сәлам әйтеп, тәвазуг
1446

 берлә торды. 

 

Диде Гайсә: - Ирерсәң кемгә өммәт? 

Көяр җисмең ярымы – сәхте-михнәт
1447

! 

 

Нидин ярым тәнеңдер гаркаи-нур
1448

, 

Җавап әйләп бу серне әйлә мәшһүр! 

 

Диде ул кемсә: - И Гайсә, ишетгел, 

Бу серне әйтәин, күңлеңдә тотгыл. 

 

                                                 
1440

 Кәшфе кобури – каберләр өйрәнеп. 
1441

 Гаркъ нур – нурга чумган. 
1442

 Нар – ут 
1443

 Сузан – янучы. 
1444

 Сәхибе гүр – гүр иясе. 
1445

 Ихйа – терек. 
1446

 Тәвазуг – итагать. 
1447

 Сәхте-михнәт – газап-михнәт. 
1448

 Гаркаи-нур – нур тулы. 



 180 

Ки бер көн бер галим кәлде көемгә
1449

, 

Сәлам биреп кереп кәлде өемгә. 

 

Аны күреп, ярым җисмем күтәрдем, 

“Галәик
1450

” дип аның сәламен алдым. 

 

Йарым җисмем аңа торды кәмаһы
1451

, 

Түгелеп калмады йиргә гөнаһы. 

 

Сәбәп будыр, Ходаем кылды рәхмәт, 

Газабы-сәхтедин
1452

 булды сәламәт. 

 

Тәнемнең ярымы тормады, калды, 

Түгелмәде гөнаһым, безгә калды. 

 

Чигәр ярым тәнем катигъ газабы, 

Сәбәп будыр, ирер хәлем харабы. 

 

Бу сүзне аңлагыл, и мәрде-дәрвиш, 

Ки йапан комнарыдин җормымын биш
1453

. 

 

Күреп мулланы һәркем үрә торгай, 

Хәзан
1454

 яфрагы дәк җормы
1455

 түгелгәй. 

 

Торып, бер галиме кем кылса хөрмәт, 

Ходаем шайәд
1456

 иткәй аңа рәхмәт. 

 

Гыйнаять
1457

 кылса Тәңре, һич гаҗәп юк, 

Ходаның рәхмәте күп, бисәбәп
1458

 юк! 

 

ҺӨВӘЙДА, сән сүзеңне мохтасар
1459

 кыл, 

                                                 
1449

 Көемгә – урамыма 
1450

 Галәик – сиңа да сәлам. 
1451

 Кәмаһы – тиешенчә хөрмәт итеп. 
1452

 Газабы-сәхтедин – авыр зур газаптан. 
1453

 Җормымын биш – гөнаһым күбрәк. 
1454

 Хәзан – көз. 
1455

 Җормы – гөнаһы. 
1456

 Шайәд – шиксез. 
1457

 Гыйнаять – кайгырту. 
1458

 Бисәбәп – сәбәпсез. 
1459

 Мохтасар – кыска, кыскача. 



 181 

Билеңне баглагыл, газьме сәфәр кыл
1460

. 

 

Бу дөньядин үзеңне кылгыл азат, 

Кичә-көндез китәргә әйләгел зад
1461

. 

 

Килептер сән җиһан пөрре-җәфага
1462

, 

Бу көн сәүдәңне
1463

 кыл, йөрмә хатага. 

 

Җиһаны халкы ирер бер кәрвани, 

Булыр пәсү-пише
1464

 юлга рәвани
1465

. 

 

Әман
1466

 бирмәс үлем һәр зи нәфәсне
1467

, 

Кылырсын нә күңел берлә һәвәсне
1468

? 

 

Үзеңне гокъбә
1469

 юлыга йавыткыл
1470

, 

Күңелне ошбу дөньядин савыткыл
1471

. 

 

Бу дөнья чөнки хәсрәтханә ирер, 

Ки бихәсрәт кеше дивана ирер. 

 

Әгәр мең яшәсәң – бердер тереклек, 

Үләрсән гакыйбәт
1472

, и хуб
1473

 белеклек
1474

. 

 

Кани
1475

 Карун сыйфат дөньяны куган, 

Ки дөньяда талашып каны түккән? 

 

Кани бу дөньяда мәнмен дигәннәр, 

                                                 
1460

 Газьме сәфәр кыл – максатка юл ал. 
1461

 Зад – ризык хәстәре. 
1462

 Пөрре-җәфага – җәфага тулы. 
1463

 Сәүдәңне – файдаңны. 
1464

 Пәсү-пише – алга-артка, ике якка да. 
1465

 Рәвани – кереп. 
1466

 Әман – иминлек. 
1467

 Зи нәфәсне – сулыш иясене. 
1468

 Һәвәсне – теләкне. 
1469

 Гокъбә – Ахирәт көне. 
1470

 Йавыткыл – юнәлт. 
1471

 Савыткыл – сау-исән ит. 
1472

 Гакыйбәт – ахырда. 
1473

 Хуб – яхшы. 
1474

 Белеклек – белеп торучы. 
1475

 Кани – кая. 



 182 

Җиһан милке мәнем дип сыймаганнар? 

 

Зә Адәм
1476

 тә бәнух салих
1477

 та баин дәм
1478

 - 

Килеп китте җиһанга бик күп адәм. 

 

Бу дөньяга күңел бирмә, бөрадәр
1479

, 

Һәммә кәре
1480

 ирер вәйраны-әбтәр
1481

. 

 

Әгәр мең сүзләсә сүз, аслы бу сүз - 

Нә хаҗәт сүзләмәккә сүзне утыз! 

 

Намазу-руза кылгыл, и мөселман, 

Куеп фигъле-бәдеңне
1482

, әйлә ихсан
1483

. 

 

Ходаның әмрене тот бадилү-җан
1484

, 

Мөнаһидин
1485

 үзеңне кыл гөризан
1486

. 

 

Бу сүз берлә әда булды
1487

 төмән
1488

 сүз, 

Ки аслы сүз будыр, и мәрде дилсүз
1489

. 

 

 В конце книги автором представлена глава «Мөнәҗәт
1490

 

биҗәнабин
1491

 Казыел-хаҗәт
1492

» - воспринимаемая как стихи-молитва, 

слова обращения автора ко Всевышнему (к тому, кто приводит в жизнь 

все пожелания). Эта часть произведения может явиться как глава-итог, 

как концовка, где в обобщенном виде еще раз звучит обращение к 

Господу миров о прощении грешных людей, о том, что все люди в 

                                                 
1476

 За Адәм – Адәмнән алып. 
1477

 Та бәнух салих – изге Нух пәйгамбәргәчә. 
1478

 Та баин дәм – бер сулыш алганчы. 
1479

 Бөрадәр – агай-эне. 
1480

 Кәре – эше. 
1481

 Вәйраны әбтәр – җимерү-усаллык. 
1482

 Фигъле бәдеңне – яман фигылеңне. 
1483

 Ихсан – яхшылык. 
1484

 Бадилу-җан – күңел һәм җан белән. 
1485

 Мөнаһидин – хәрәмнәрдән. 
1486

 Гөризан – качучы. 
1487

 Әда булды – төкәнде. 
1488

 Төмән – йөз мең. 
1489

 Мәрде дилсүз – кайгыртучы ир; кеше хәленә керә белүче. 
1490

 Мөнәҗәт – үтенеч, догалы шигырь. 
1491

 Биҗәнабин – әфәндегә, җәнабенә (Аллаһыга). 
1492

 Казыел-хаҗәт – барлык үтенечләрне канәгатләндерүче Аллаһ. 



 183 

трудную минуту мысленно обращаются к Нему, надеются на поддержку 

и прощение. 

 

Халика
1493

, җувр
1494

 әйләдем үз җаныма, 

Куймадым тагать тәгамен ханима
1495

, 

Һәр нә эш кылдым, бары булды рийа
1496

, 

Игътимадым
1497

 юк гамәл кылганыма. 

 

Халика, түктем гыйбадәт җамыны
1498

, 

Пөхтә кыл бәндәңне, хәле хамене
1499

, 

Сән кәрәмлек
1500

 падишаһсән, мән – гида
1501

, 

Әйләгел хуру-косур
1502

 ингамине
1503

. 

 

Халика, килдем сәңа әйләп өмид, 

Даргәһеңдин
1504

 кылмагыл сән на өмид
1505

, 

Гәрчә бәндәң монда булса русийаһ
1506

, 

Лотфы әйләп
1507

, анда кыл вәҗһем сәфид
1508

. 

 

Халика, сәндин теләрмен күп мәдәт
1509

 

Һәм теректә, җан чыкарда, йа Әхәд! 

Сән әгәр хәлемга хами
1510

 булмасаң, 

Азгырыр
1511

 юлдин мәне Шәйтане-бәд
1512

. 

 

Халика, күп әйләдем фәску-фоҗур
1513

, 

                                                 
1493

 Халика – бар кылучы Аллаһ. 
1494

 Җувр – җәбер. 
1495

 Тагать тәгамен ханима – гыйбәдәт ризыгын йортыма, сәүдәмә. 
1496

 Рийа – икейөзлелек. 
1497

 Игъдимадым – ышанычым. 
1498

 Җамыны – савытын. 
1499

 Хәле хамине – биш фарызы җитешсезне. 
1500

 Кәрәмлек – киң күңелле, юмарт. 
1501

 Гида – теләнче. 
1502

 Хуру-косур – хур кызлары һәм җәннәт сарайлары. 
1503

 Ингамине – бүләген. 
1504

 Даргәһеңдин – ишек тупсаңнан. 
1505

 На өмид – өметсез 
1506

 Русийаһ – кара йөзле. 
1507

 Лотфы әйләп – яхшылык кылып. 
1508

 Вәҗһем сәфид – йөзем ак. 
1509

 Мәдәт – ярдәм. 
1510

 Хами – ярдәмче, кайгыртучы. 
1511

 Азгырыр – аздырыр. 
1512

 Шәйтаны-бәд – бәдбәхет яман Шәйтан. 



 184 

Нә җавап биргем торыр йәүмен-Нөшур
1514

? 

Күп гөнаһ кылдым дибан өзмәм өмид, 

Чөнки Саттарел-гайуб
1515

 сән һәм Гафур.
1516

 

 

Халика, кылса сөаль Мөнкир-Нәкир, 

Һәйбәтендин
1517

 таглар булгае хәрир
1518

, 

Бәндәи-гаҗиз ирермен, и Илаһ, 

Раббым Аллаһны тәлимгә җари
1519

 бир. 

 

Халика, даим мәңа биргел әман, 

Ике җиһан падишаһ сән, миһербан! 

Таң ла тартканда тәразуга
1520

 гамәл, 

Кыл савапны гөнаһымдин һәм гиран
1521

. 

 

Халика, ике күземе пөраб 
1522

кыл, 

Кичәләр та собхыдәм
1523

 бихаб
1524

 кыл, 

Тезгә төшкәндә сусап Мәхшәрдә тел, 

Хәүзе-Кәүсәрдин
1525

 биреп, сирап кыл
1526

. 

 

Халика, хийф
1527

 үтте мәндин салу-маһ
1528

, 

Һәр нә эш кылдым, бары булды гөнаһ, 

Таң ла рисвай кылмагыл ил алдыда, 

Кул-аягым сүзләшеп бирсә гүаһ
1529

. 

 

Халика, даимән бигамь
1530

 әйләгел, 

Үлгенчә зикреңә һәмдәм әйләгел, 

                                                                                                                                                              
1513

 Фәску-фоҗур – бозыклык һәм гөнаһ. 
1514

 Йәүмен-Нөшур – кабат туу, ягъни Ахирәт көнендә. 
1515

 Саттарел-гайуб – гаепләрне каплаучы Аллаһ. 
1516

 Гафур – гафу итүче Аллаһ. 
1517

 Һәйбәтендин – куркынычыннан. 
1518

 Хәрир – ефәк (ефәк кебек калтыраулы булу һәм тигезләнү күздә тотыла). 
1519

 Телемгә җари – телемә алуны, әйтүне. 
1520

 Тәразуга – үлчәүгә; Кыямәттәге үлчәү. 
1521

 Гиран – авыр. 
1522

 Пөраб – күз яше тулы. 
1523

 Та собхедәм – таңгача. 
1524

 Бихаб – йокысыз. 
1525

 Хәүзе-Кәүсәрдин – Кәүсәр чишмәсенән. 
1526

 Сирап кыл – сугарылучы ит. 
1527

 Хийф – бушка. 
1528

 Салу-маһ – ел һәм ай. 
1529

 Гүаһ – шаһитлык, ант. 
1530

 Бигамъ – кайгысыз. 



 185 

Нә бәла кәлсә, үзеңдин рази мән, 

Монда гамькин
1531

, анда бигамь әйләгел. 

 

Халика, лотфы-гыйнаять
1532

 әйләгел, 

Җөмлә
1533

 мөэминнәргә рәхмәт әйләгел, 

Таң ла Сиратдин сәламәт үткәреп, 

Җәннәтел-мавә
1534

 кирамәт
1535

 әйләгел. 

 

Халика, хийф
1536

 үтте мәндин маһу-сал,
1537

 

Төне-көн фикре-хыялым
1538

 булды мал, 

Таң ла мәндин алсалар бер-бер хисап, 

Аһ, белмәсмен, нә булгае анда хәл. 

 

Халика, ике җиһан гамь-хаһы
1539

 сән, 

Барчаның раззакы
1540

 Бер вә Бар сән, 

Кем әнгиз
1541

 торса, әйләгел йиргә орып, 

Кылгучы пәстене
1542

 әнгиз Каһһәр
1543

 сән. 

 

Халика, күп әйләдем җорму-хата
1544

, 

Мәңа сәндин күп торыр лотфу-гата
1545

, 

Бу ҺӨВӘЙДА гарибинең хәлене 

Кылмагыл сән нәфсе бәдкә
1546

 мөбтала
1547

! 

 

 

 

                                                 
1531

 Гамькин – гамьле. 
1532

 Лотфы-гыйнаять – яхшылык-кайгырту. 
1533

 Җөмлә – барлык. 
1534

 Җәннәтел-мавә – керер урын булган җәннәт; җәннәт каты. 
1535

 Кирамәт – могҗиза. 
1536

 Хийф – бушка. 
1537

 Маһу-сал – ай һәм ел. 
1538

 Фикре-хыялым – уй-хыялым. 
1539

 Гамь-хаһы – кайгысын сораучы. 
1540

 Раззакы – ризыгы бирүче Аллаһ. 
1541

 Әнгиз – карышучы. 
1542

 Пәстене – түбәнлекне. 
1543

 Каһһәр – көч иясе, үч алучы Аллаһ. 
1544

 Җорму-хата – гөнаһ һәм хата.  
1545

 Лотфу-гата – яхшылык һәм бүләк. 
1546

 Нәфсе бәткә – яман нәфсегә. 
1547

 Мөбтәла – дучар, интегүче. 

 

 



 186 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

 

На протяжении нескольких столетий художественная тюрко-

татарская литература, дидактико-просветительского, нравоучительного 

содержания выполняла очень важную просветительскую миссию и 

удовлетворяла духовные нужды и запросы представителей разных 

тюркоязычных народов. Одним из таких книг, которая могла бы 

получить достойное место в образовании и воспитании людей, 

бесспорно, является анализируемая в данной работе книга поэта 

средневековья Хувайды «Душевная благодать». 

Средневековая литература в основном развивалась по трем 

направлениям: во-первых, это произведения религиозного характера, 

направленные на ознакомление читателей кораническими постулатами, 

которые служили исправлению нравов; во-вторых, это любовные 

дастаны, где излагались возвышенные чувства влюбленных, 

затрагивались темы любви к Всевышнему, земной любви между 

людьми; и, в-третьих – героические дастаны, посвященные богатырской 

удали героев. Анализируемое в данной работе произведение по 

содержанию и характеру относится к первой из них.  

Известно, что средневековая тюрко-татарская литература 

демонстрирует два дополняющих друг друга подхода к решению 

проблемы нравственности человека. В светски ориентированной 

литературе способы исправления нравов включают две составляющие – 

образование и воспитание, а в суфийской – приоритет отдается 

воспитанию. Знание в татарской светской литературе практически 

необходимая мудрость правителя, которая призвана служить интересам 

общества, тогда как у суфийских авторов эффект назидательности 

усиливается за счет нравоучений по поводу мира иного. Здесь больший 

акцент делается на проповедь терпения, довольства малым, победить в 

себе чувство алчности. Произведение поэта Хувайды «Душевная 

благодать», анализируемое в данной работе, является одним из 

средневековых памятников суфийской литературы, унаследовавшей 

также некоторые элементы традиции литературы адаба.  

Основная часть произведения состоит из многочисленных 

рассказов, разных как по объему, так и по содержанию, но 

объединенных единой целью. Книга направлена на назидание и 

наставление читателей на праведный путь, воспитание людей по 

канонам шариата. В самом начале произведения возникает конфликт 

между деяниями человека, направленными на получение земных 

радостей, физического удовольствия, получаемые от вкусной еды, 

богатой одежды и др. и служению Всевышнему Аллаху, выражаемое 



 187 

чтением Корана, пятикратного намаза, совершением добрых дел. В 

отличие от некоторых суфийских поэтов, которые напрямую призывают 

совершать благие дела, и, наоборот, не поддаваться соблазну мирских 

удовольствий, не подчиняться чувству нафса (алчности), поэт Хувайда 

демонстрирует это более доходчиво, на жизненных примерах. Суть 

основного конфликта, заложенного в идейный замысел изучаемого 

произведения, можно оформить как конфликт духовного и 

материального. 

Логически обосновано в то, что в тексте произведения довольно 

часто упоминается имя пророка Мухаммада, звучат выдержки из сур 

Корана, тем самым, подтверждается мысль о том, что поэт пишет не 

только свои умозаключения. Наставления, подтвержденные сурами из 

Корана, рассказы из жизни пророков вызывают у читателя доверие, 

возникает некое правдоподобие рассказанного события. 

Язык и стиль его историй сравнительно просты, но часто 

встречаются метафоры, эпитеты пророков, что в основном, было 

понятно образованному человеку своего времени. Рассматриваемое 

нами в рамках региональной литературы произведение суфийского 

направления сближает с литературой адаба целевая установка на 

назидательность и нравоучение. Данное произведение основано на 

исламской теории и направлено передать читателю специальные 

религиозные познания и преподать уроки морально-этического 

характера. Главная цель человека в такого рода произведениях – 

подготовка человека к иной жизни. 

Таким образом, произведение «Душевная благодать» 

предназначено для предупреждения (назидания) необразованных 

(неучей). Автор надеется на то, что, всякий, кто познакомится с этим 

произведением, скажет «Аллах велик!» и словами молитвы вспомнит 

его. В своем произведении автор размышляет о том, что кроме молитвы, 

для тех, кто остается после него, у него ничего нет. Поэт искренне 

надеется на то, что если его самого не станет, то останется его слово 

(произведение). Поэт приравнивает свое произведение некоей молитве 

за тех, кто остается в этом мире. 

Вся книга направлена на религиозно-нравственное воспитание 

читателей. Содержание произведения позволяет отнести его к 

суфийской поэзии, что является весьма распространенным 

направлением в литературе средневековья. Последние части, названные 

автором как газаль, соответствуют по содержанию мунаджатам, которые 

направлены для выражения чувств, переживаемых при разлуке с родным 

человеком, раскрытию внутреннего состояния лирического героя, 

который почувствовал потерю, пережил смерть близкого. 



 188 

В светски ориентированной литературе проблемы нравственного 

воспитания вполне способно ограничиваться земным миром, в то время 

как у суфийских авторов эффект назидательности усиливается за счет 

нравоучений по поводу мира иного. В суфийской литературе больший 

акцент делается на проповедь терпения, довольства малым, победить в 

себе алчность. Главная цель такого рода произведений – подготовка 

человека к иной жизни, в то время как в светской литературе силы 

героев направлены на достижение земного счастья. Таково содержание 

анализируемого нами произведения Хувайды. 

Таким образом, благодаря научным изысканиям последнего 

десятилетия ученых, на сегодняшний день мы можем вести речь о 

нескольких именах поэтов, так или иначе причастных к Сибирской 

земле. Творчество Хувайды (Хужа-Назар бине Гаиб-Назар), введенный в 

научный оборот в данном издании, также является интересным 

произведением средневековой татарской литературы, направленной на 

исправление нравов. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 189 

Посиди, пож-та с библиографией, почисти, это библиография моей 

прошлогодней книги, Сравни с текстом, на что есть ссылки, 

яме!!!!!!!!!!!!! 

 

БИБЛИОГРАФИЯ 

 
1. Абдуллин Я.Г. Джадидизм как этап в развитии татарского 

просветительства // Очерки истории татарской общественной мысли / 

Ред. Р.М.Амирханов. - Казань: Татар. кн. изд-во, 2000. - С.128-160. 

2. Абдуллин Я.Г. Джадидизм среди татар: возникновение, развитие и 

историческое место. – Казань: Иман, 1998. - С.41. 

3. Абдуллин Я.Г. Ислам һәм аның татар халкы тормышында урыны. – 

Казан: Иман, 2001. - 76 б. 

4. Абдуллин Я.Г. Милләт язмышы. Уйланулар. – Казан: Фән, 1999. - 

313б. 

5. Абдуллин Я.Г. Татарская просветительская мысль. Социальная 

природа и основная проблематика. – Казань: Татар. кн. изд-во, 1976. – 

С.265. 

6. Абилов Ш. Мәүла Колый иҗаты // Татар әдәбияты тарихы. - Т.1. - 

Казан: Татар. кит. нәшр., 1984. - Б.366-386.  

7. Абу Хамит Газали. Суфизм: // Мусульманский мир. – Казань: 2000. – 

№5. – С.22-27. 

8. Агаев И.А. Человек, вера и знание в философии «Братьев Чистоты» // 

Философия зарубежного Востока о социальной сущности человека. – 

М.: ИНИОН, 1993. - С.79-88. 

9. Адаев В., Белич И., Зиннатуллина Г., Рахимов Р., Ярков А. О 

региональных особенностях ислама и почитании астана /В.Адаев, 

И.Белич…//Региональные социокультурные процессы: Тематический 

сборник. - Тюмень, 2004. – Вып.2. – С .219-228.  

10. Аллаһияр С. Собәтел-гаҗизин / Тәрҗ. Ф.Яхин. – Казан: Иман, 2000. 

- 64 б. 

11. Амирханов Р.М. Татарская социально-философская мысль 

средневековья XIII - середины XVI века. - Кн. 1. – Казань: ИЯЛИ, 

1993. - 124 с. 

12. Амирханов Р.М. Татарская социально-философская мысль 

средневековья XIII - середины XVI века. - Кн. 2. – Казань: ИЯЛИ, 

1993. - 111 с. 

13. Амирханов Р.М. Эпоха Волжско-Камской Булгарии: социально-

философская проблематика «Кысса-и Йусуфа» // Очерки истории 

татарской общественной мысли. – Казань: Татар. кн. изд-во, 2000. - 

С.32-50. 



 190 

14. Амирханов Р.М. Эпоха Казанского ханства и творчество 

Мухаммадьяра // Очерки истории татарской общественной мысли. – 

Казань: Татар. кн. изд-во, 2000. - С.68-82. 

15. Ахметова, Ф.В. По следам В.В.Радлова / Ф.В.Ахметова // 

Сибирские татары. Сборник статей. – Казань: Институт истории АН 

РТ, 2002. – 240 с. 

16. Бакирова, А.Х. Мотив «Нафс» в поэзии Шамсутдина Заки-суфи / 

А.Х.Бакирова // Сулеймановские чтения: материалы VIII 

всероссийской науч.-практ. конф. – Тюмень: ИПЦ «Экспресс», 2005. 

– С.24-25. 

17. Бакырган китабы: XII—XVIII йөз төрки-татар шагыйрьләре 

әсәрләре / Текстларны басма өчен Ф.Яхин әзерләде. – Казан: Татар. 

кит. нәшр., 2000. - 239 б. 

18. Бартольд В.В. Ислам и культура мусульманства. – М.: Изд-во 

МГТУ, 1992. - С.83. 

19.  Баттал-Таймас Г. Два брата Максуди. – Казань: Фэн, 1998. - С.138. 

20. Бахтин, М.М. Вопросы литературы и эстетики / М.М.Бахтин. – М.: 

1975. – С.235. 

21. Бахтин, М.М. Вопросы литературы и эстетики / М.М.Бахтин. – М.: 

1975. – С.235. 

22. Белич И.В. Ханское кладбище / И.В. Белич// Сибирская столица. – 

Тобольск, 1997.– № 1. – 55-73. 

23. Белич, И.В. «О религиозных войнах учеников шейха Багауддина 

против инородцев Западной Сибири» (К 100-летию публикации 

Н.Ф.Катановым рукописей Тобольского музея) / И.В.Белич 

//Проблемы истории Казани: современный взгляд. – Казань, 2004. – 

С. 480-502. 

24. Белич, И.В. Астана сибирских татар // Исламская цивилизация в 

Сибири: история, традиции, современность. Материалы научной 

конференции, посвященной 610-летию с начала распространения 

ислама в Западной Сибири. Тобольск, 2006. – С.14. 

25. Белич, И.В. О 366 «Друзьях Аллаха» / И.В.Белич // 

Сулеймановские чтения материалы VIII межрег. науч.-практ. конф. – 

Тюмень ИПЦ «Экспресс», 2005. – С.33-36. 

26. Белич, И.В. Письменные источники по исламизации Сибири / 

И.В.Белич // Второй международный симпозиум Исламская культура 

в Волго-Уральском регионе. – Казань. – 2005. – С. 32-36. 

27. Беляева, У., Мөхәммәтов, Х., Хисмәтуллина, Х. Борынгы татар 

әдәбияты / У.Беляева, Х.Мөхәммәтов, Х.Хисмәтуллина. – Казан: Тат. 

кит. нәшр., 1963. – 578 б.  



 191 

28. Бертельс, А.Е. История литературы и культуры Ирана / 

А.Е.Бертельс. – М.: Наука, главная редакция восточной литературы, 

1988. – 559 с. 

29. Бертельс, А.Е. Суфизм и суфийская литература / А.Е.Бертельс // 

Избранные труды. – М.: Наука, 1965. – С.16-17. 

30. Бертельс, А.Е. Художественный образ в искусстве Ирана IX-ХY 

в.в. / А.Е.Бертельс. – М.: Восточная литература. – 1997. – 422 с. 

31. Бикмухаметов Р.Р. Ризаэтдин Фахретдинов о проблеме веры и 

знания на примере «Джавамигуль калим шархи» // Ислам и средства 

массовой печати. – Казань: Иман, 1998. - С.36-42. 

32. Бикташи Җ. Фазаилеш-Шөһүр. – Казан: Иман, 1998. - 128 б. 

33. Борынгы татар әдәбияты / Төз. Х.Мөхәммәтов, Х.Хисмәтуллин, 

Ш.Абилов, У.Беляева, С.Исәнбаев. – Казан: Тат. Кит. нәшр., 1963. – 

С.428. 

34. Букель М. Коран и современная наука. – Казань: Иман, 1995. - 15 с. 

35. Валиди Дж. Очерк истории образованности и литературы татар. – 

Казань: Иман, 1998. - 157 с. 

36. Вебер М. Протестантская этика и дух капитализма // Вебер М. 

Избранные произведения. – С.56. 

37. Вильчевский, О.Л. Хакани. Некоторые черты творчества 

мировоззрения поэта / О.Л.Вильчевский // Советское востоковедение. 

– 1957. – №4. – С.64. 

38. Гайнетдинов М.В. Таҗетдин Ялчыгол // Татар әдәбияты тарихы. – 

Т.2. – Казан: Татар.кит.нәшр., 1984. – Б.452. 

39. Гайнуллин М.Х. Каюм Насыри. – Казань: Татар. кн. изд-во, 1975. - 

47 с. 

40. Гайнуллин М.Х. Татарская литература XIX века. – Казань: Татар. 

кн. изд-во, 1975. - 307 с. 

41. Ганиева Р.К. Восточный Ренессанс и поэт Кул Гали. / Р.К. Ганиева 

– Казань: КГУ, 1988. – С. 173 

42. Гарифуллин И.Б. Себердә татар китапханәләре // Тумашевские 

чтения: Актуальные проблемы тюркологии: материалы 

Всероссийской науч.-практ. конф. – Тюмень: ТюмГУ, 2007. – С.52-55. 

43. Грюнебаум Г.Э. Литература в контексте исламской цивилизации // 

Арабская средневековая культура и литература. – М.: Наука, 1978. – 

С. 31-45. 

44. Грюнебаум Г.Э. Основные черты арабо-мусульманской культуры. 

– М.: Наука, 1981. – 227 с. 

45. Гусейнов А.А. Этика и мораль в современном мире // Этическая 

мысль. – М.: ИФРАН, 2000. - С.23-35. 



 192 

46. Дюдуаньон С.А. Кадимизм: элементы социологии мусульманского 

традиционализма в татарском мире и в Мавераннахре (конец XVIII - 

нач. ХХ вв.) // Ислам в татарском мире: история и современность. – 

Казань, 1997. – С.57-58. 

47. Әдәбият чыганаклары һәм текстология. – Казан: ТФА 

Г.Ибраһимов ис. ТӘТИ. – 1992. – 111 б. 

48. Әхмәтҗанов, М. Суфичылык серләре: (Төрки-татар шигъриятендә 

дини-суфичыл символлар, образлар, атамалар). – Казан: Матбугат 

йорты. – 1998. – 368 б. 

49. Ибрагим Т. Атомистика калама и ее место в средневековой арабо-

мусульманской философии / Дис. ... канд. филос. наук. – М., 1980. - 

145 с. 

50. Ибрагим Т. Философия калама (VIII-XV века). Дис. ... д-ра филос. 

наук. – М., 1984. - 350 с. 

51. Ибрагим Т.К. О Марджани – историке и реформаторе // Марджани: 

история и современность. Материалы международной научной 

конференции. – Казань: Мастер Лайн, 1998. - С.143-145. 

52.  Игнатенко А.А. Социум и разум // Рационалистическая традиция и 

современность. Ближний и Средний Восток. – М.: Наука, 1990. - 

С.133-168. 

53. Исламов Ф.Ф. Шиһабеддин Мәрҗани – мәшһүр педагог // 

Марджани: наследие и современность. Материалы международной 

научной конференции. – Казань: Мастер Лайн, 1998. - С.103-109. 

54. История татарской литературы. В шести томах. Т.1. – Казань: 

Татар. кн. изд-во., 1984. – 356с. 

55. Камали З. Ислам диненә фәнни хакыйкатьләрнең муафикаты // 

Ислам мәҗмугасы. – 1925. - № 7-8. – Б.282. 

56. Камалов Т.Р. Зия Камали: мыслитель, просветитель, религиозный 

деятель. – Казань: Иман, 1997. - 53 с. 

57. Катанов, Н.Ф. О религиозных воинах учеников шейха Багауддина 

против инородцев Западной Сибири // Ежегодник Тобольского 

Губернск. музея. Тобольск: Типография Епарх. Братства, 1904. вып. 

ХIY 

58. Катанов, Н.Ф. Предания тобольских татар о прибытии в 1572 г. 

мухаммеданских проповедников в Искер /Н.Ф.Катанов //Ежегодник 

Тобольского губернского музея. Вып. 7. – Тобольск, 1897. – С.51-61.  

59. Керимов Г.М. Аль-Газали и суфизм. – Баку: Эльм, 1969. – 109 с. 

60. Кирабаев Н.С. Ислам в контексте мировых цивилизаций // 

Современный ислам. – М.: ИНИОН, 1992. - С.10-36. 



 193 

61. Коран / Пер. смыслов и коммент. В. Пороховой; Под.ред. д-р 

Мухаммад Саид Аль Рошд. 3-е изд. доп. и перераб. – М.: Изд. Аль-

фарукан, 1997. -798 с. 

62. Коран / Пер. смыслов и коммент. В.Пороховой. – М., 1993. - 622с. 

63. Кузнецова А. И. Пространственные мифологемы в творчестве У. 

Голдинга: дис. ... канд. филол. наук. – М., 2004. С. 16.  

64. Куроглы Х.Г. Борынгы төрки язмачылык // Татар әдәбияты 

тарихы. – Казан: Татар. кит. нәшр., 1984. – Б.84. 

65. Миңнегулов Х. Рухи пакьлеккә өндәгән китап // Мирас. – 1988. - № 

10. - С.5-14. 

66. Миңнегулов, Х.Й. Казан ханлыгы чоры язма мәдәнияте / 

Х.Й.Миңнегулов // Мирас. – 1993. – №10, 11, 12.  

67. Миннегулов, Х.Ю. Сайф Сараи. Жизнь и творчество / Х.Ю. 

Миннегулов. – Казань: КГУ, 1976. – 189 с. 

68. Миннегулов, Х.Ю., Сатретдинов Ш.А. Памятники татарской 

литературы XIX в. / Х.Ю.Миннегулов, Ш.А.Садретдинов. – Казань: 

1982.- С.28.  

69. Мухаметшин Р.М. Ислам в татарской общественной мысли начала 

ХХ века // Очерки истории татарской общественной мысли. – Казань: 

Татар. кн. изд-во, 2000. - С.160-189. 

70. Насыйри К. Кырык бакча // Насыйри К. Сайланма әсәрләр. – Т.2. – 

Казан: Татар. кит. нәшр., 1975. – Б.269. 

71. Насыйри К. Фәвакиһелҗеласа китабыннан // Насыйри К. Сайланма 

әсәрләр.- Т.2. – Казан: Татар.кит.нәшр., 1975. -Б.251.  

72. Радлов, В.В. Образцы народной литературы тюркских племен, 

живущих в Южной Сибири и Дзунгарской степи: ксерокопия / 

В.В.Радлов. – СПб.: Тип. Императ. Акад. наук, 1872.- 411 с. 

73. Рахимов, Р.Х. Астана в истории сибирских татар / Р.Х.Рахимов. – 

Тюмень: Печатник, 2006. – 76с. 

74. Сагадеев А.В. Восточный перипатетизм (Из истории 

средневекового материализма). Дис. ... д-ра филос. наук. – М., 1987.- 

359 с. 

75. Сагадеев А.В. Калам (обзор) // Классический ислам: традиционные 

науки и философия.– М.: Мысль, 1988.-С.47-84. 

76. Сайфулина Ф.С. «Человек совершенный» в поэтическом мире 

Амдами (по произведению «Насихатнамэ» тобольского поэта Амдами 

// Материалы ХII Всероссийской научно-практической конференции с 

международным участием «Сулеймановские чтения»: Национальное 

образование и диалог культур в полиэтничном пространстве. – 

Тобольск: ТГПИ им. М.И.Менделеева, 2009. - С.56-60. 



 194 

77. Сайфулина Ф.С. Идейная направленность древней и средневековой 

татарской литературы, созданной в Сибири // Актуальные проблемы 

филологии, истории и культурологи: теоретический и методический 

аспекты. Межвузовский научный сборник. – Тобольск, 2010.- 114-

118. 

78. Сайфулина Ф.С. К вопросу об изученности древней и 

средневековой татарской литературы, созданной в Сибири // 

Материалы ХIII Всероссийской научно-практической конференции 

«Сулеймановские чтения»: Тюркское средневековье Западной 

Сибири в современных исследованиях. – Тюмень: ТюмГУ, 2010.- 

С.103-107. 

79. Сайфулина Ф.С. Мифопоэтика «Книги наставлений» тобольского 

поэта Амдами // Материалы Международной научно-практической 

конференции «Языковые политика и социально-правовая адаптация 

мигрантов: проблемы, реализация, перспективы». В 2-х ч., Часть 2. – 

Тюмень: ТюмГУ, 2010.- С. 144-148. 

80. Сайфулина Ф.С. Текстологическое исследование тюрко-татарских 

литературных памятников Сибири // Материалы Всероссийской с 

Международным участием научно-практической конференции 

«Виноградовские чтения». – Тобольск: ТГСПА им.Д.И.Менделеева, 

2010.- 197-198. 

81. Сайфулина Ф.С., Талипова Г.М. «Насихатнамэ» Амдами – 

литературный памятник средневековья (текстологический анализ). 

Тобольск: ТГСПА им. Д.И. Менделеева, 2009. - 180с. 

82. Сайфулина Ф.С., Талипова Г.М. Жанровые и композиционные 

особенности произведения «Насихатнамэ» Амдами // Вестник 

Башкирского университета: Филология и искуствоведение, 2009.- 

Том 14.- № 4.- С.1374- 1378. 

83. Сайфулина Ф.С., Талипова Г.М. Произведение Амдами 

«Насихатнамэ» в контексте суфийской литературы средневековья // 

Вестник Башкирского университета: Филология и искусствоведение, 

2010.-Том 15.-№1.- С.124-127. 

84. Салех А.А. Проблема познания в арабо-исламской философии. 

Дис. ... канд. филос. наук. - СПб., 1997. - 164 с. 

85. Селезнев А.Г., Селезнева И.А. Сибирский ислам: региональный 

вариант религиозного синкретизма. - Новосибирск, 2004. 

86. Смирнов А.В. Великий шейх суфизма: опыт парадигмального 

анализа философии Ибн Араби. – М.: Наука, 1993. - 326с. 

87. Смирнов А.В. Мусульманская этика // Этика. Энциклопедический 

словарь.– М.: Гардарики, 2001.-С.287-292. 



 195 

88. Смирнов А.В. Нравственная природа человека: арабо-

мусульманская традиция // Этическая мысль. – М.: ИФРАН, 2000. - 

С.46-69. 

89. Смирнов А.В. Перипатетизм арабоязычный // Этика. 

Энциклопедический словарь. — М.: Гардарики, 2001. — С.352-354. 

90. Степанянц М.Т. Восточная философия. Вводный курс. Избранные 

тексты. – М.: Восточная литература, 1998. - 503 с. 

91. Степанянц М.Т. Философские аспекты суфизма. – М.: Наука, 

1987.- 190 с. 

92. Суфи А. Сөбәтел-гаҗизин / Тәрҗ. Ф.Яхин. – Казан: Иман, 2000. – 

Б.3-10. 

93. Суфии: Собрание притч и афоризмов. 2002. С. 197. 

94. Талипова Г.М. Автореферат диссертации на соискание ученой 

степени кандидата филологических наук. – Тобольск, 2007.- 23 с. 

95. Талипова, Г.М. Тобольский поэт Амдами и его книга наставлений 

«Насихатнамэ» / Г.М.Талипова // Автореф. дис. ... канд. филол. наук. 

– Казань, 2007. – 22 с. 

96. Таһирҗанов Г.Т. Котбның «Хосрәү вә Ширин» әсәре // Татар 

әдәбияты тарихы. – Т.1. – Казан: Татар. кит. нәшр., 1984. – Б.176.  

97. Татар әдәбияты тарихы: 6 т. Т. 1. Урта гасырлар дәвере. – Казан: 

Тат кит. нәшр., 1989. – 565 б. 

98. Татар поэзиясе антологиясе. – Казан: Тат. кит. нәшр., 1956. – 915 б. 

99. Татар поэзиясе антологиясе.– 1 китап. – Казан: Тат. кит. нәшр., 

1992.– 544 б. 

100. Файзрахманов, Г.Л. История сибирских татар (с древнейших 

времен до начала ХХ века) / Г.Л.Файзрахманов. – Казань: Фэн, 2002. 

– 488 с. 

101. Файзрахманов, Г.Л. О литературной жизни сибирских татар в 

XVII-XIX веках / Г.Л.Файзрахманов // Сулеймановские чтения - 2004: 

материалы VII межрег. науч.-практ. конф. – Тюмень, 2004. – С.86-88. 

102. Фәхретдин Р. Җәвамигуль кәлим шәрхе. – Казан: Иман, 1995. - 602 

б. 

103. Фәхретдин, Р. Асар. Беренче җөзьә / Р.Фәхретдинов – Казан: 

Университет басмасы, 1900. – Б.30-31. 

104. Фәхретдинов Р. Асар. Икенсе китап. – Өфө: Деловая династия, 

2009.- 222с. 

105. Фәхретдин Р. Ислам дине // Фәхреддинев Р. Болгар вә Казан 

төрекләре. – Казан: Татар. кит. нәшр., 1993. - Б.206-237. 

106. Фукс К. Татары в этнографическом и статистическом отношениях. 

– Казань: Татар. кн. изд-во, 1991.- 131 с. 



 196 

107. Хайрутдинов А. Муса Бигиев об абсолютной Божьей милости. – 

Казань: Иман, 1998. - 40 с. 

108. Хасавнех А.А. Этико-эстетические воззрения поэта-суфия XIX 

века Ахметзяна Тубыги. Автореферат дис. ... канд. филол. наук. – 

Казань, 2002.- 24 с. 

109. Хисамов Н. Кул Гали и его поэма «Кысса-и Иусуф» // Кул Гали. 

Кысса-и Йусуф. – Казань: Татар.кн.изд-во., 1994.-С.3-18. 

110. Шарипов, А.М. Зарождение и становление системы стихотворных 

жанров в древнетюркской и тюрко-татарской литературе: (VIII-XIY 

вв.). / А.М.Шарипов. – Казань: КГУ, 2001 – 364 с. 

111. Юзеев А. Мировоззрение Шигабутдина Марджани и арабо-

мусульманская философия. – Казань: ИЯЛИ, 1992. - С.156. 

112. Юзеев А.Н. Татарская философская мысль конца XVIII-XIX веков. 

- Кн.1. – Казань: Иман, 1998. - 137 с. 

113. Юзеев А.Н. Татарская философская мысль конца XVIII-XIX веков. 

- Кн.2. – Казань: Иман, 1998. - 123 с. 

114. Юзеев А.Н. Шихаб ад-дин Марджани: мыслитель, религиозный 

реформатор, просветитель. – Казань: Иман, 1997. - 60 с. 

115. Юзиев Н.Г. Уралда сакланган әдәби хәзинәләр// Казан утлары. = 

[Юзиев Н.Г. Литературные сокровищницы, сохранившиеся на Урале 

// Огни Казани]. – 1963.- №12.- Б.119. 

116. Яхин Ф. Татар шигъриятендә дини мистика һәм мифология. – 

Казан: ТДГИ, 2000.- 266 с. 

117. Яхин Ф.З. Отражение истории древнего Тобольска в 

«Генеалогическом древе Саидов Сибирского ханства» / Ф.З.Яхин // 

Сулеймановские чтения: Материалы межрегиональной научно-практ. 

конференции. – Тюмень: ИПЦ Экспресс, 2005. – С. 191-197. 

118. Яхин Ф.З. Суфийские идеи в творчестве Шаиха Икани // 

Материалы Всероссийской научно-практической конференции 

«Менделеевские чтения»: Образование и культура как фактор 

развития региона. – Тобольск: ТГПИ, 2006.- С.189. 

119. Яхин Ф.З. Тобольский татарский поэт Амдами и его произведение 

«Насихатнамэ» // Тюркские народы. Культурное наследие народов 

Западной Сибири. – Тобольск, 2002. С.601-602. 

120. Яхин Ф.З. Урта гасырлар татар әдәбияты // Татарская литература 

средних веков. – Казан: Раннур, 2003.- 415с. 

121. Яхин, Ф.З. Отражение истории древнего Тобольска в 

«Генеологическом древе Сибирского ханства» // Материалы 

межрегиональной конференөии «Сулеймановские чтения». – Тюмень: 

«Экспресс», 2005. – С.191-197. 



 197 

122. Яхин, Ф.З. Религиозная мистика и мифология в татарской поэзии / 

Ф.З.Яхин. – Автореф. дисс. ... доктора филолог. наук. – Казань, 2000.- 

50 с. 

123. Яхин, Ф.З. Тобольский татарский поэт Амдами и его произведение 

«Насихатнамэ» (Книга наставлений) / Ф.З.Яхин // Тюркские народы. 

Культурное наследие народов Западной Сибири.– Тобольск, 2002.–

С.601-602. 

Словари 

1. Әдәбият белеме сүзлеге / төз. – ред. А.Г.Әхмәдуллин. – Казан: Тат. 

кит. нәшр., 1990. – 240 б. 

2. Ислам. Краткий справочник. 2–е изд., доп. – М.: Главная редакция 

восточной литературы: Наука, 1986. – 139с. 

3. Ислам. Краткий энциклопедический справочник. – М: Главная 

редакция восточной литературы: Наука, 1983. – 159 с. 

4. Ислам. Энциклопедический словарь под ред. М.П.Прозорова. – М.: 

Наука, 1991. - 311 с. 

5. Квятковский, А.П. Поэтический словарь / А.П. Квятковский. – М.: 

Советская Энциклопедия, 1966. – 376 с. 

6. Краткий словарь литературоведческих терминов / ред. –сост. 

Л.И.Тимофеев, С.В.Тураев. – М.: «Просвещение», 1985. –208с. 

7. Краткий словарь литературоведческих терминов: кн. для учащихся / 

Ред. - сост. Л.И.Тимофеев, С.В.Тураев. – 2-е. изд., дораб. – М.: 

Просвещение, 1985. – 180 с. 

8. Словарь диалектной лексики татарских говоров Тюменской 

области/Сост. Д.Г.Тумашева.– Тюмень: ТОГИРРО,2000.- 170с. 

9. Словарь диалектов сибирских татар / Д.Г.Тумашева. – Казань: Изд-во 

Каз. универ-та, 1992. – 256 с. 

10. Словарь литературоведческих терминов / ред.-сост. Л.И.Тимофеев, 

С.В.Тураев. – М.: Просвещение, 1974. – 509 с. 

11. Татар энциклопедия сүзлеге. – Казан: Татар энциклопедиясе 

институты, 2002. – .678 с. 

12. Татарский энциклопедический словарь. – Казань: Ин-т татар. 

энцикл. АН РТ, 1999. – 690 с. 

13. Философский словарь/ Под. ред. И.Т.Фролова. – 4-е изд. – М.: 

Политиздат, 1980. – 445 с. 

14. Философский энциклопедический словарь / ред.-сост. 

Е.Ф.Губский, Г.В.Кораблева, В.А.Лутченко. – М.: ИНФРА-М, 2003. – 

576 с. 

 

 

 



 198 

 

СОДЕРЖАНИЕ 

 

 

 

 
ВВЕДЕНИЕ 

К ВОПРОСУ ОБ ИЗУЧЕННОСТИ ТЮРКО-ТАТАРСКИХ 

ЛИТЕРАТУРНЫХ ПАМЯТНИКОВ СИБИРИ                                           ? 

 

I ГЛАВА 

КОМПОЗИЦИОННОЕ ПОСТРОЕНИЕ ПРОИЗВЕДЕНИЯ 

ПОЭТА СРЕДНЕВЕКОВЬЯ ХУВАЙДЫ «РӘХӘТЕ ДИЛ»                         ?? 

 

II ГЛАВА 

ИДЕЙНО-ЭСТЕТИЧЕСКАЯ НАПРАВЛЕННОСТЬ ОСНОВНОЙ 

ЧАСТИ ПРОИЗВЕДЕНИЯ                                        ??? 

 

ВЫВОДЫ                                                                                                   
 
 

БИБЛИОГРАФИЯ                                                                                    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 199 

 

 

Ф.С. Сайфулина 
Г.М. Талипова  

 
 

 
 

ТРАДИЦИИ СУФИЙСКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ  

В ПРОИЗВЕДЕНИИ «ДУШЕВНАЯ БЛАГОДАТЬ» 

 ПОЭТА СРЕДНЕВЕКОВЬЯ ХУВАЙДЫ 

 

 

 

Компьютерная верстка Е.Ю. Сагидуллина 

 

 

 

 

 

Лицензия на издательскую деятельность 

ЛР № 040287 от 25 июля 1997 года 

 

 

  

 

 

 

 

 

 
Отпечатано с оригинал-маркета. Подписано в печать: 

Усл. Печ. Лист 3.4. Формат 60х87. Заказ №               Тираж             экз. 

Печать, бошюровка и переплет минитипографии 

ГОУ ВПО “Тобольская государственная социально-педагогическая академия им. Д.И.Менделеева” 


