


А.М.Ахунов

Исламизация 

Волжско-Камского региона 
(VII-X вв.)

Казань
«Отечество»

2003



У ДК 297(09) 
ББК 86 .38-3

А 95

Р абота выполнена и издана при ф инансовой поддерж ке Ф онда Д ж он а  Д . и 
Кэтрин К. М акартуров (г.Чикаго, С Ш А ) в рамках конкурса индивидуаль­
ных исследовательских проектов программы по глобальной безопасности  

и устойчивом у развитию  Ф онда Д ж она Д . и Кэтрин К. М акартуров  
(грант №  01 -6 8 4 3 9 -0 0 0 ).

Научные редакторы:
доктор филологических наук, профессор Н.Ш.Хисамов (Институт 
языка, литературы и искусств им. Г.Ибрагимова, г.Казань),
доктор политических наук, профессор Р.М.Мухаметшин (Инсти­
тут истории им. Ш.Марджани, г.Казань).

Ахунов А.М.
А95 Исламизация Волжско-Камского региона (VII-X вв.): на 
материале арабских и старотатарских источников. -  Казань: 
Отечество, 2003. - 216 с.

ISB N  5 -9 2 2 2 -0 0 6 9 -0

Данное исследование посвящено вопросу проникновения ислама на тер­
риторию Волго-Камского региона в период VII-X вв. Проблема рассматрива­
ется на примере арабских и старотатарских источников, которые в той или иной 
мере затрагивают вопрос исламизации этого региона. К арабским источникам 
отнесены труды мусульманских географов, историков и богословов, а также 
материалы Корана и коранической литературы VII-X вв.; к татарским, помимо 
исторических трудов, произведения татарской литературы и фольклора периода 
XIII-нач. X X  вв. Наибольшее внимание в монографии уделено ходу, течению и 
развитию процесса исламизации Волжско-Камского региона в указанный пери­
од, а также дается анализ этого события в свете развития общих этноконфес- 
сиональных процессов в данном регионе.

УДК 297(09) 
ББК 86.38-3

ISBN 5-9222-0069-0
© «Отечество», 2003 
© Ахунов, 2003



Введение

Говоря об обычаях и традициях, присущих отдельным на­
циям и народам, мы часто употребляем выражение «сидит в 
крови», подразумевая тем самым, что эти традиции настолько 
прочно вошли в быт и жизнь этих народов, что уже практически 
невозможно определить - возникли они изначально по мере раз­
вития и совершенствования рода человеческого, или были вос­
приняты этносами извне с новой религией, с новой культурой 
или технологией. Все вышесказанное имеет самое непосредст­
венное отношение к мусульманским народам Волжско- 
Уральского региона и, прежде всего, к поволжским татарам. 
Многие сугубо мусульманские обычаи и обряды для татар стали 
настолько естественны, привычны и обыденны, что уже никто не 
задумывается об их истоках -  их считают народными. А ведь ко­
гда-то их не было! Предки татар, как и все тюрки были язычни­
ками и поклонялись своим многочисленным богам, хотя и отда­
вали предпочтение верховному божеству -  Тенгри («Богу не­
ба»), благодаря чему в какой-то мере были предрасположены к 
единобожию. В 1989 г. в Поволжье праздновали 1100-летие 
проникновения ислама в этот регион по мусульманскому лето­
исчислению. Но речь идет об официальном принятии ислама, 
или об официально утвержденной дате принятия ислама, хотя 
известно, что мусульманская религия была распостранена в этих 
краях задолго до 922 года. Считается, что ислам проник в этот 
регион через Среднюю Азию, а 922 год стал, по сути, лишь кон­
статация факта «де юре». Этому вопросу будет уделено отдель­
ное внимание в нашей книге.

И все-таки, 1000 лет -  это много или мало? Конечно, в ис­
тории человечества -  это мизерный срок, но в жизни одного, от­
дельного человека огромный отрезок времени, вобравший в се-

з



бя, как минимум, 15-20 поколений отдельного человеческого ро­
да. Тем более, совсем несерьезно выглядят 70 лет, которые му­
сульманские народы России прожили при коммунистической 
системе, когда все национальное или религиозное было в опале 
и считалось пережитком «темного» прошлого. Если поставить 
рядом цифры 1000 и 70, то станет ясно, что тысяча все-таки на 
порядок выше семидесяти и те отрицательные изменения, кото­
рые произошли с мусульманами Поволжья за эти семьдесят лет 
(потеря языка, религиозной и этнической идентичности и др. 
проблемы), по сути, носили характер временного явления, вре­
менного «недоразумения» в общеисторическом масштабе, по­
скольку то, что накапливалось столетиями невозможно было вы­
травить за несколько десятков лет несвободы. Свободы, полу­
ченные народами бывшего СССР в середине 1980-х гг. показали, 
что люди не забыли своих истоков, что религия -  это не только 
привычный ритуал, что-то второстепенное, а серьезное общест­
венно явление, которое крепко сидит в генетической памяти на­
рода. И это касается не только ислама, но и православия, и иуда­
изма, и буддизма, то есть всех основных мировых конфессий в 
целом.

Если обратиться к истории поволжских татар, то мы уви­
дим, что именно религия помогла татарам сохранить свою само­
бытность, свой язык и культуру за годы Советской власти. Как 
известно, к середине 1980-х гг. в миллионной столице Татарста­
на (тогда Татарской АССР) -  Казани оставалась одна единствен­
ная татарская школа и одна единственная действующая мусуль­
манская мечеть! Попытки мусульман, да и христиан и иудеев 
отмечать свои религиозные праздники жестко пресекались, а те

4



из советских чиновников, которые пытались хоть как-то решить 
проблемы верующих, немедленно изгонялись с работы1.

Именно те самые «реликты» основных мусульманских об­
рядов («никах» - мусульманское бракосочетание, «джаназа» - 
мусульманские похороны и др.), частичное, практически полу- 
подпольное празднование основных мусульманских праздников 
и др., спасли в те годы татар от духовного вымирания. Интерес­
ная тенденция наблюдается в наши дни. Те из татар, которые ут­
ратили свой родной язык, или, вообще, не знали его, заново на­
чинают изучать татарский после посещения мечети, хотя соглас­
но шариату в мусульманском храме вовсе не обязательно разго­
варивать на каком-то конкретном языке (за исключением опре­
деленной части канонических молитв, которые произносятся на 
арабском). Этот пример еще раз показывает, что религия играет 
положительную роль в деле сохранения национальной идентич­
ности отдельных людей.

Современные татары и башкиры, проживающие в этом ре­
гионе, как и русские, в настоящее время остро нуждаются в сво­
ей национальной доктрине, национальной идее. Оставшись без 
«мудрого» советского руководства они оказались, по сути, без 
паруса в бушующем море современности и не знают в какую 
сторону им плыть. Конечно, на многие вопросы могла бы дать 
ответы история этих народов, но она, к сожалению, изучена еще 
не достаточно хорошо. Поняв как жили их предки, как они ре­
шали многие, не менее сложные, чем сейчас проблемы, татары и 
башкиры смогли бы создать такую модель государственности, 
которая удовлетворяла бы их духовные и религиозные потреб­
ности и в то же время учитывала бы все современные изменения 
в мировом и российском сообществе.

1 «Не осуществлял политику партии в отношении религии» // Гасырлар авазы 
=Эхо веков, 1996. - №1/2. -  С.284-285.

5



Впрочем, это вопросы других исследований, нас же инте­
ресует проблема исламизации Волжско-Камского региона. Было 
бы интересно разобраться -  как и почему наши предки приняли 
ислам, почему среди множества религий, уже существовавших в 
то время они избрали именно мусульманскую религию? Стоит 
напомнить, что предки татар -  волжские булгары географически 
находились за тысячи километров от тогдашних основных цен­
тров мусульманской культуры и религии и не могли тесно со­
прикасаться с носителями ислама. В связи со всем этим возник­
ло желание понять - а как было раньше? Как, и когда ислам про­
ник в этот регион? Ответ на эти вопросы частично дают извест­
ные на нынешний день арабские и персидские источники. Но 
кроме них существуют и менее известные, но не менее важные 
документы, которые до сих пор оставались в тени, так как по тем 
или иным причинам не были доступны для исследователей или 
были не «выгодны» советской историографии, поскольку созда­
вали «искаженную» картину, отличную от традиций советской, а 
по большому счету дореволюционной российской исторической 
науки.

Как уже отмечалось выше, прямые предки современных 
поволжских татар -  волжские булгары еще в 922 г. н.э. приняли 
ислам и жили в полноценном государстве бок о бок с русскими и 
соседними финно-угорскими племенами. В Волжской Булгарии, 
Золотой Орде наблюдался рост науки и культуры. В Сарае -  
столице Золотой Орды мирно сосуществовали представители 
различных конфессий и нарушение прав той или иной религии 
каралось очень жестоко, вплоть до смертной казни.

Жители этого региона в те давние времена добровольно от­
дали предпочтение исламу и создали свои религиозные школы, 
которые, не идя вразрез с официальной доктриной ислама разви­
вали и усовершенствовали это учение. Многие местные ученые-

6



богословы снискали уважение на Арабском Востоке своими 
серьезными богословскими трудами. Исламизация этого региона 
шла добровольно, исходя из местных интересов, когда быть му­
сульманином было и выгодно и престижно, хотя это не говорит 
о том, что представители других религий притеснялись (у иуде­
ев, например, даже было свое независимое государство - Хаза- 
рия). О том, что ситуация в этом регионе развивалась именно по 
такому сценарию показывают и авторитетные арабо­
мусульманские источники.

7



Глава первая. Первые упоминания 
о тюркских народах 

в Коране и носткоранической литературе 

Тюрки в изречениях пророка Мухаммада
Как известно, канонический текст Корана был составлен 

между 650 и 656 гг., н.э. на основе проповедей, произнесенных 
пророком Мухаммадом в период 610-632 гг. Вторым, после Ко­
рана источником права считаются хадисы (предания о словах и 
деяниях пророка Мухаммада), которые содержат в себе значи­
тельную часть принципов и идей ислама. Именно в хадисах име­
ется первое в мусульманской традиции упоминание о тюрках1. 
Наиболее древний хадис о тюрках звучит следующим образом: 
«ТЗрику ат-тюрк м3 тйрак^кум» («Оставьте с миром тюрков, по­
ка они вас оставляют в покое»). Существуют различные вариан­
ты толкования этого хадиса. Например, арабский географ X в. 
Абу-л-Фарадж Кудама из Багдада пояснял, что, мол, мусульма­
не не ведут войны с тюрками, ибо так им завещал пророк Му­
хаммад. Другой арабский географ X в. Ибн ал-Факих ал- 
Хамадани в своём труде «Кит5б ал-булд5н» («Книга стран») 
привел изречение Мукатила ибн Сулеймана (умер в Басре в 767 
г.), который понимал этот хадис по своему. Последний пытался 
прояснить этимологию слова «тюрк», которое, по его мнению, 
идет от арабского глагола «тарака» («оставлять», «бросать»), 
объясняя вышеизложенный хадис следующим образом: «И так 
вот называются тюрки (турк) потому что оказались заброшен­
ными (оставленными) за валом» 2. В данном случае, мы видим

1 Зайончковский А. Старейшие арабские хадисы о тюрках (VIII-XI вв.) // Тюр­
кологический сборник. К 60-летию А.Н.Кононова. -  М.: Наука. Главная редак­
ция восточной литературы, 1966. -  С. 194-201.

Там же. -  С. 195.

8



стремление Мукатила ибн Сулеймана смешать толкование дан­
ного хадиса с древнейшей традицией, нашедшей отражение в 
Коране и Библии, которая гласила, что «за валом», построенном 
полководцем Александром Македонским живут дикие Йаджудж 
и Маджудж (библейские Гог и Магог), ради спасения от которых 
и была выстроена данная защитная стена. В следующем пара­
графе данной проблеме будет уделено отдельное внимание, а 
здесь хотелось бы продолжить тему тюрок в изречениях пророка 
Мухаммада.

Польский тюрколог А. Зайончковский полагал, что упоми­
нание имени Александра Македонского в трактовке Ибн Сулей­
мана, являлось явным анахронизмом на фоне действительно 
имевшего место процесса VIII-IX вв., когда арабы не вели ак­
тивных войн против тюрков, а довольствовались политикой обо­
роны от кочевников из-за Окса (Аму-Дарьи)1. Также он считал, 
что данный хадис изначально был посвящен эфиопам (хабаша) и 
со временем был перенесен на тюрков2.

По мнению азербайджанского ученого Ф.М.Асадова, наи­
более ранними упоминаниями тюрок в арабской исторической 
литературе следует считать сохранившееся у историка ат- 
Табари3 сообщение о том, что в канун «окопной войны» пророк 
Мухаммад отдыхал в каком-то «тюркском шатре», а также рас­
сказ о добыче, захваченной в 642 г. в Мадаине (Ктесифоне), где 
указывается на сосуды с золотом, стоявшие в «тюркских шат­
рах»4. Ученый пишет, что «...хотя, по свидетельству византий­
ских и сирийских источников, нам известно, что тюрки привле-

! Там же. -  С. 196.
' Там же. -  С. 199.

О самом ат-Табари подробнее будет сказано ниже
Асадов Ф.М. Арабские источники о тюрках в раннее средневековье. - Баку: 

Элм, 1993. -  С.21. А  также сам источник: Tabari - Annates quos scripsit Abu 
Djafar Mohammed ibn Djarir at Tabari cum aliis edited M.J. de Goeje. - Series I -  
III. - Lugduni Batavorum, 1879 -  1901. {Далее: Annates quos scripsit ... at Tabari ).
-  Ser.I. -  P.P. 1486, 2444-2445.

9



кались к участию во внутриполитических событиях Сасанидско- 
го Ирана, трудно предположить, что к 642 г. тюркские кочевья 
доходили до Мадаина (Ктесифона) и что арабы еще до начала 
эпохи великих завоеваний имели регулярные контакты с тюрка­
ми»1. Может тюрки и не доходили до Мадаина, но известно, что 
они использовались в иранских войсках как наемники. В этом 
качестве они вполне могли контактировать с арабами. Иначе на 
основе чего в арабской традиции сложился бы образ тюрок как 
страшных и диких людей? У упомянутого выше ат-Табари есть 
сообщение о том, что пророк Мухаммад во 2 году по хиджре 
(623/624 гг.) написал письмо2 сасанидскому шаху Хосрову Пар- 
визу (правил в 591-628 гг.), с предложением принять ислам3, но 
тот никак не прореагировал. Без ответа он оставил и второе 
письмо Мухаммада4. В тюрко-татарском источнике -  поэме 
«Хосров и Ширин» (1342 г.) Кутба также говорится о том, что 
посланник Аллаха планировал написать такие письма и другим 
правителям Востока, но начал с Хосрова5.

Таким образом выясняется, что первые контакты тюрок с 
мусульманским миром, скорее всего, происходили практически 
с момента возникновения ислама и не исключено, что уже в то 
время часть тюрок стала мусульманами. Уже через сто лет нач­
нутся походы арабов на север в Армению, Азербайджан, Грузию 
и процесс исламизации новых земель примет систематический 
характер. В 737 г. более чем 120-тысячное войско полководца 
Марвана продвинется до низовий Волги, что будет способство­

1 Асадов Ф.М. Арабские источники о тюрках в раннее средневековье. - Баку: 
^лм, 1993. -С .2 1 .

Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at Tabari cum aliis edited 
M.J. de Goeje. - Series I. -V.Ilt. - Pp.1571-73.
' Подробнее по этому вопросу можно посмотреть: Колесников А.И. Две редак­
ции письма Мухаммада сасанидскому шаху Хосрову Парвизу // Палестинский 
сборник,1967. - Вып. 17 (18). - С .74-83.
* Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at Tabari... - Series I. - 
Vol.V. - P.2857.

Кутб. Хесрау ве Ширин. Казан: КДУ нэшр., 1969. - Б.426. (на араб, графике)

10



вать исламизации тюркоязычных племен Нижнего, а затем и 
Среднего Поволжья, которая завершится к 922 г., когда ислам 
будет провозглашен официальной религией волжских булгар. 
Как известно, в других тюркских государствах процесс ислами­
зации разворачивался примерно в то же время. Например, в 
Средней Азии основатель караханидской державы Абд ал-Карим 
Сатук Бугра-хан (901-955), объявил ислам официальной религи­
ей своего государства. С этого момента исламизация тюрков 
происходила весьма быстро и приняла массовый характер. В 960 
г. мусульманами стали около 200 тыс. семей1. Но обо все по 
порядку.

Йаджудж и Маджудж -  первые тюрки, 
упомянутые в Коране?

Кто такие Йаджудж и Маджудж и какое отношение они 
имеют к теме нашего исследования? В Библии они известны под 
именем Гог и Магог. Как известно, в мусульманской традиции 
Йаджудж и Маджудж впервые упоминаются в Коране в двух 
сурах - «Пещера» (18:94) и «Пророки» (21:96-97). Согласно Ко­
рану, Йаджудж и Маджудж -  это враждебные людям существа, 
которые живут на крайнем востоке земли. Образы этих персо­
нажей, тесно связаны с образом коранического Зу-л-Карнайна. 
Когда он «достиг места между двумя преградами», жившие там 
люди попросили построить между «преградами» стену, чтобы 
уберечь их от Йаджуджа и Маджуджа, которые «распространя­
ют нечестие на земле». С помощью Аллаха Зу-л-Карнайн по­
строил между двумя горами стену, щели в которой залил рас­
плавленным железом. С тех пор Йаджудж и Маджудж «не могли

1 Асадов Ф.М. Арабские источники о тюрках в раннее средневековье. - Баку: 
Элм, 1993. -С .5 .

11



взобраться на это и не могли там продырявить». После этого Зу- 
л-Карнайн предрек, что накануне конца света эта стена превра­
титься в прах, для Йаджуджа и Маджуджа откроется путь к лю­
дям, и «они устремятся с каждой возвышенности»1. Согласно 
описаниям, данным в хадисах, Йаджудж и Маджудж обладают 
узкими глазами, маленькими, плоскими носами и широкими ли­
цами. В повествованиях упоминается, что их лица подобны щи­
там (лица уподоблены щитам, потому что они широкие и круг­
лые). Из наиболее достоверных хадисов, упоминающих Йад­
жудж и Маджудж можно привести следующие: Умм Хабиба 
бинт Абу Суфьян сообщила от Зайнаб бинт Джахш, что однаж­
ды посланник Аллаха (пророк Мухаммад) вошел к ней в возбу­
жденном состоянии и сказал: «Нет божества, кроме Аллаха! Го­
ре арабам, из-за зла, которое придет скоро! Сегодня, стена Йад­
жудж и Маджудж была пробита на столько» и изобразил его, 
сложив в кольцо большой и указательный пальцы. Зайнаб бинт 
Джахш сказала: «О посланник Аллаха, и даже если праведники 
живут среди нас?». Он сказал: «Да, когда падение нравов станет 
повсеместным». (Аль-Бухари, 6/381, Муслим, 18/2); Ан-Науас 
ибн Сам ‘ан передал длинный хадис, описывающий несколько 
признаков наступления конца света. В этом хадисе Пророк Му­
хаммад сказал: «... и Аллах пошлет Йаджудж и Маджудж, кото­
рые стремительно бросятся с каждой возвышенности. Они прой­
дут мимо Тиберийского озера (в Палестине. - А.А.) и выпьют 
все, что есть в нем. Когда последний из них пройдет мимо, то 
скажет: «Здесь когда-то была вода». Пророк Аллаха, ‘Иса и его 
сподвижники, будут окружены, пока голова быка не станет до­
роже для одного из них, чем сотня динаров для любого из вас, 
сегодня. ‘Иса и его сподвижники помолятся Аллаху, и Аллах

1 Пиотровский М.Б. Йаджудж и Маджудж // Ислам: Энциклопедический сло­
варь. -  М.: Наука. Главная редакция восточной литературы, 1991. -  С. 119.

12



пошлет червей (подобных тем, что заводятся в носах верблюдов 
и овец) на их (Йаджудж и Маджудж) шеи, и они падут замертво. 
Тогда ‘Иса и его сподвижники спустятся оттуда, где они были 
окружены, и они едва смогут найти клочок земли с ладонь, ко­
торая не была бы заполнена зловонными трупами (Йаджудж и 
Маджудж). Поэтому ‘Иса и его сподвижники будут молиться 
Аллаху, и Он пошлет птиц подобных шеям верблюдов, которые 
унесут их (трупы) и бросят там, где угодно Аллаху». (Муслим, 
18/68).

В коранических сурах «Пещера» о Йаджудж и Маджудж 
события разворачиваются в контексте деяний коранического 
персонажа Зу-л-Карнайна («Двурогого»), которого часто отоже­
ствляют с исторической личностью Александром Македонским. 
Сама личность Зу-л-Карнайна вызывает немало споров. Этот во­
прос не так прост, как кажется на первый взгляд. Комментаторы 
Корана сходятся во мнении, что Зу-л-Карнайн - великий царь. 
Для одних он -  Александр Македонский, для других -  некий

u  U  I U  U

химиаритский царь Йемена , возможно, Иасир Иохнаам. Царст­
во Химйар, возникло в конце 2 века до н.э. на территории совре­
менного Йемена и было завоевано в начале VI в. н.э. Эфиопией. 
Одним из царей Химйара и был Йасир Йохнаам (умер в 275 г.), 
перешедший в иудаизм в 270 году. Тогда же он, согласно араб­
ским источникам, двинул свои войска на эфиопское Аксумское 
царство и закрепился на время в восточной Африке. За мужество 
и силу этот царь получил у йеменцев прозвище Зу-л-Карнайн 
(«Двурогий»). Необходимо отметить, что в арабо-персидских 
источниках Александра Македонского сравнивают даже с вет­
хозаветным Ноем (в Коране - Нух)2. Известный ученый-арабист

Он же. Зу-л-Карнайн // Ислам: Энциклопедический словарь. -  М.: Наука. 
Главная редакция восточной литературы, 1991. -  С.78.

Об это смотри ниже.

13



М.Б.Пиотровский считает, что Зу-л-Карнайн был известен еще 
доисламским поэтам и что «нет серьезных оснований сомневать­
ся в том, что для Корана прозвище это связано с Александром 
Македонским, но, конечно, сказочным, а не историческим»1.

Если рассмотреть развитие исторических событий в труде 
«История пророков и царей» вышеупомянутого арабского исто­
рика Абу Джа‘фара Ибн Джарира ат-Табари, то мы увидим, что 
его версия хронологии, в принципе, совпадает с общепринятой, 
европейской. Например, согласно ат-Табари, от Адама до все­
мирного потопа прошло 1256 лет; от потопа до смерти Ибрагима 
(библейского Авраама) -  1020 лет; от кончины Ибрагима до 
пришествия сынов Израиля в Египет -75 лет; от последней даты 
до исхода пророка Мусы (библейского Моисея) -  430 лет; от ис­
хода до разрушения Иерусалима -  446 лет; от последней даты до 
правления Зул-л-Карнайна -  436 лет; от Зу-л-Карнайна до 206 
года хиджры -  1245 лет . Сравним эти цифры. Годы жизни пол­
ководца Александра Македонского 356-323 до н.э. Если считать 
согласно хронологии ат-Табари, то от 206 года по хиджре (по 
христианскому летоисчислению он начался 6 июня 821 г.) нужно 
вычесть 1245 лет. Получается цифра (- 424). То есть годы прав­
ления Зу-л-Карндйна, указанные у ат-Табари соответствуют 424 
году до н.э. Как видим, разница с «официальной» датой правле­
ния Александра Македонского всего лишь в сто лет. Если учесть 
неоднократную смену календарей, то эта разница в общеистори­
ческом масштабе выглядит совсем несущественной и говорит в 
пользу того, что мусульманские источники (в данном случае ат- 
Табари) могут считаться вполне достоверными. Исторический 
труд ат-Табари давно признан в России и на Западе, как один их

Пиотровский М.Б. Коранические сказания. -  М.: Наука. Главная редакция 
восточной литературы, 1991. -  С. 149.
1 Annales quos scripsit... at Tabari. - Ser. 1. - Vol. II. - P. 1072.

14



самых авторитетных мусульманских источников, поэтому при 
трактовке сложных эпизодов мы будем опираться на его данные.

Представим, что арабский ученый, упоминал в своей «Ис­
тории пророков и царей» именно Александра Македонского. Но 
если он сталкивает его с тюрками, то тогда возникает вопрос: а 
встречался ли «исторический» Александр Македонский с тюр­
ками? Что об этом говорит официальная историография? Пожа­
луй, это могло произойти лишь во время одного из его походов в 
Среднюю Азию, который случился в 329 г. до н.э. Ранней вес­
ной этого года Александр с основными своими силами перешел 
через Гиндукуш и вторгся в Бактрию. Далее перейдя через Оке 
(Амударью) он вошел в Согдиану. Полководец захватил столицу 
страны Мараканд (Самарканд) и, оставив там гарнизон, двинул­
ся к реке Яксарт (Сырдарье) с целью разбить заяксартских тюрк­
ских кочевников-саков. Он расставил гарнизоны вдоль реки, ос­
новал г. Александрию Дальнюю (близ современного Ходжента) 
и с большой жестокостью подавил сопротивление местного на­
селения. Далее он двинулся в плодородную, густонаселенную 
долину реки Зеравшан, истребив до 120 тысяч согдийцев и мно­
гих обратив в рабство. Затем Александр вернулся в Бактрию на 
зимовку (329/328 г. до н.э.). Но на этом война в Средней Азии не 
закончилась, лишь в 327 г. до н.э. ему удалось полностью поко­
рить Согдиану1. Интересно, что мусульманский ученый Муса ал- 
Харезми даже дал точные географические координаты страны 
Йаджудж и Маджудж. Согласно его информации, им принадле­
жало четыре города, названия, которых не упоминаются, распо­
ложенные на промежутке широт от 43° до 68° и долгот ПО- 
1730. Если учесть, что нулевой меридиан отчитывался, соглас­
но птоломеевской традиции от места расположения Канарских

1 История Востока. В шести томах. -  Москва: Издательская фирма «Восточная 
литература» РАН, 2000. -  Т. 1 . - С.510.

15



островов, то города Йаджуджа и Маджуджа должны были нахо­
дится где-то в районе Северного Китая и Монголии1. А в тюрко­
татарской поэме XII в., «Ахыр заман китабы» («Книга о конце 
света»), приписываемой Сулейману Бакыргани, говорится, что 
Йаджудж пойдет в наступление в 915 г.2 Если представить, что 
эта дата дана по хиджре, то по европейскому, современному ле­
тоисчислению получается 1509/1510 гг.

Выше мы уже приводили мнение польского тюрколога А. 
Зайончковского, который полагал, что упоминание в мусульман­
ских хадисах Александра Македонского как воителя с тюрками 
(так считали арабские комментаторы) являлось «явным анахро­
низмом». Тем не менее, этот факт зафиксировали Библия, а точ­
нее, Ветхий завет (III-II вв. до н. э.) и Коран (VII в. н. э.). В атеи­
стической литературе, издававшейся во времена СССР, многие 
неясные моменты древнеиудейских, христианских и мусульман­
ских религиозных книг трактовались как «ошибочные и проти­
воречивые»3. Да, если подходить к их анализу с точки зрения со­
временного человека, привыкшего оценивать текст по стандарт­
ной схеме: вступление, кульминация, развязка, то в этих книгах, 
на самом деле найдется много неясного. Об этом есть удачное 
высказывание французского философа Фритьофа Шюона (уче­
ника Рене Генона): «Одна из причин, в силу которых европей­
цам трудно по-настоящему оценить Коран, распознать в нем ду­
ховное начало, объясняется тем, что они ищут в любом тексте 
отчетливо выраженный смысл, поддающийся непосредственно­
му восприятию, тогда как семитические народы, да и все вооб­
ще жители Востока, ценящие словесную символику, владеют 
навыками «углубленного» чтения: фраза представляется им че­

\ Тимергалин А. «Миллият сузлеге» //  Дин вэ адвп, 2000. -  февраль. -  Б.28.
Ахырзаман китабы /Эзер. Р Ф. Исламов. -  Казан: Иман, 2000. -  Б.7,
Настольная книга атеиста/ Под общ. ред. С.Д.Сказкина. -  9-е изд., испр. и доп. 

-М осква: Политиздат, 1987. -  С .287.

16



редой символов, чьи искры вспыхивают по мере того, как чита­
тель проникается духовной геометрией слов, каждое из которых 
служит ему своего рода ориентиром на пути познания неисто­
щимой доктрины; превыше всего -  внутренний смысл, а внеш­
ние темноты -  это как бы покрывала, скрывающие все великоле­
пие содержания»1. Как видим, упоминание в Коране Йаджуджа 
и Маджуджа, а также первые предания о тюрках в хадисах име­
ют именно такой вот неопределенный смысл и нечеткий харак­
тер. Кроме того, имея в виду, что деяния Александра Македон­
ского были столь значительны, а его империя огромной, число 
завоеванных стран и народов не поддающихся счету - все это 
еще при жизни полководца привело к тому, что о нем стали 
складываться легенды, предания и сказания. Впрочем, и сам 
менталитет древних летописцев, склонных к импровизации и 
искренне верующих в разные чудеса, приводил к тому, что исто­
рические хроники из официальных документов превращались в 
собрание занимательных историй и мифов, правдоподобность 
которых приходиться выяснять современным ученым. Все эти 
вышеупомянутые причины и привели к тому, что история о воз­
можных контактах Македонского и тюрков со временем обрела 
свое рода полумифическую форму. По нашему мнению, история 
с Йаджудж и Маджудж получила первое широкое звучание по­
сле «восточных» походов Александра Македонского и под эти­
ми образами прежде всего подразумевались тюрки. Ниже мы 
рассмотрим, как трактует эту проблему татарский ученый- 
богослов начала XX в. Муса Бигиев и увидим, что он также 
склоняется к тюркской «версии» происхождения Йаджудж и 
Маджудж.

Наше утверждение о том, что история Йаджуджа- 
Маджуджа стала широко известна лишь после походов Алексан­

] Ш юон Ф. Понять и сл ам / / Вопросы философии,! 994. - №  7-8. -  С .124.

17



дра Македонского в район современной Средней Азии, конечно, 
может вызвать возражения, поскольку легенды о персонажах 
под именем Йаджудж и Маджудж или близких к этому были 
распространены у самых различных народов Азии в самое раз­
личное время. Недавно в сетевом журнале «Полярная звезда» 
(март 2000) была опубликована интересная статья1. Оказывается 
в далеком Тибете Йаджудж и Маджудж были также известны, 
но под именами Ядуд и Мадуд. В тибетском тексте ключевых 
наставлений по йогической практике Чод (Отсечение.-А.А.), со­
держатся сведения о демонических сущностях, именуемых 
Ядуд и Мадуд. Автор статьи отмечает явную схожесть, как фо­
нетическую, так и смысловую. Во-первых, и в исламе и в тибет­
ском тантризме эти имена нарицательные обозначают существ 
негативного, демонического плана. Во-вторых, что немаловаж­
но, и в исламе и в тибетском тантризме эти имена приводятся 
как парные, соединенные предлогом «и». И в исламском вариан­
те и в тибетском парные имена имеют общий корень «джудж» и 
«дуд», что указывает на единую природу обоих членов пары, и в 
то же время в каждой паре имена отличаются приставками «йа»
- «ма» и «я» - «ма», и это говорит о том, что между членами па­
ры должны существовать некие различия. Александр Иванни­
ков, автор данной статьи, делает вывод, что все эти факты «дают 
право на гипотезу о едином истоке представлений о Йаджудж и 
Маджудж у арабов и Ядуд и Мадуд». При этом речь не идет о 
прямом заимствовании, например, из арабских источников. Ав­
тор предлагает гипотезу так называемого «третьего» - аутентич­
ного источника представлений о демонической паре. По его сло­
вам, буддизм, а точнее тантрийская буддийская традиция Тибета 
имеет два внешних источника. Первым, более древним и мало­

'Андрей Иванников. Тибето-иранский ключ к природе коранических «Йаджудж  
ва Маджудж». (http://zvezda.ru/2000/03/23/goga.shtml)

18

http://zvezda.ru/2000/03/23/goga.shtml


известным является западный иранский источник, вторым - бо­
лее поздним, и, возможно поэтому, более известным - южный 
индийский. К западному истоку относятся поучения пришедшие 
в Тибет из страны Тадзиг с Шенрабом Миво, иранская этниче­
ская принадлежность которого не вызывает сомнений, сущест­
вующие поныне независимо от буддизма как традиция бон. Та­
ким образом, Александр Иванников делает вывод, что сам ти­
бетский буддизм представляет собой продукт синтеза религиоз­
ных и мировоззренческих доктрин индийского буддизма и до- 
буддийского бон. Вторым великим тантриком, пришедшим в 
Тибет с запада, из Оддияны где разговаривали на языке близком 
к санскриту (возможно согдийском), - по мнению автора статьи, 
был великий Падмасамбхава - Драгоценный Гуру тибетцев. Все 
это дает основание исследователю предположить, что во време­
на Падмасамбхавы восточно-иранские и северо-индийские цен­
тры являлись единым пространством тантрийской традиции, и 
учителя тантры из иранских регионов и из индийских давали в 
Тибете схожие по духу и форме передачи учений.

Если развить мысль автора, то получается, что корни ти­
бетских Ядуда и Мадуда лежат в иранской традиции, возможно 
даже, что идут из зороастризма -  господствующей религии до­
исламского Ирана. Как известно, в зороастризме, дуалистиче­
ской религии признаются два божественных начала: светлое, 
олицетворяемое добрым духом Ахурамаздой и темное, зло, оли­
цетворяемое злым богом Ангро-Майнью1.

Мало того, в последнее время стало известно, что основа­
тель зороастризма -  пророк Зороастр (Заратуштра) жил в азиат­
ских степях к Востоку от Волги (точка зрения американского

1 Народы и религии мира: Энциклопедия / Гл. ред. В.А.Тишков. -  Москва: 
Большая Российская энциклопедия, 2000. -  С.728.

19



ученого Мэри Бойс)1 и что позже его учение через булгар дошло 
до народов Поволжья (точка зрения немецкого ученого Герда 
Гробба)2. По мнению С.С.Шамси, персонаж татарской мифоло­
гии Азар-бизэр является своего рода отражением образа Ахура- 
мазды, понятие о котором перешло к булгарам от алан с кото­
рыми они тесно контактировали еще во времена Великой Булга­
рин3.

Как видим, это вопрос достаточно сложен и запутан. Одно 
можно сказать с уверенностью -  образы Йаджуджа и Маджуджа 
(Гога и Магога) проникли в верования, предания, священные 
книги многих народов Азии, стали неотъемлемой частью их 
фольклора, их культуры.

Йаджудж и Маджудж в трактовке татарского 
ученого-богослова Мусы Бигиева

Выше мы уже рассматривали как трактуют образы Йад­
жудж и Маджудж арабо-персидские ученые. Для создания пол­
ноценной картины очерченного периода необходимо обратиться 
и к татарским источникам. Конечно, татарские богословы и ис­
торики даже в начале XX в. все еще оставались под сильным 
влиянием арабо-мусульманской духовной традиции. Поэтому 
при интерпретации тех или иных исторических событий они 
продолжали идти в русле своих восточных предшественников, 
чаще ограничиваясь простой компиляцией известных мусуль­
манских источников прошлого. Впрочем, компиляция, а точнее 
обзор, переосмысление и усовершенствование предыдущего

' Бойс М. Зороастрийцы. Верования и обычаи. -  Москва: «Наука», 1988. -  С.З.
Юхма М.Н. Верность истине. Интервью и беседы, эксклюзивы. -  Чебоксары, 

£002. -  Кн.4. -  С.79.
Шемси С.С. Татар мифологиясенец популяр образы // Борынгы татар 

фолэклоры мэсьэлэлэре. -  Казан, 1984. -  Б. 150.

20



опыта была присуща и арабо-мусульманским ученым средневе­
ковья и более позднего времени. Солидное историческое сочи­
нение по неписаным законам жанра должно было опираться на 
авторитет предшественников -  только тогда оно вызывало ува­
жение читателя. Конечно, в любом правиле бывают исключения. 
Все вышесказанное не значит, что, например, у татар Поволжья 
не было оригинальных, самостоятельных исторических произ­
ведений. Они были и об этом пойдет речь дальше. В данном 
случае мы хотим рассмотреть, как трансформировались образы 
Йаджудж и Маджудж в представлениях татарских ученых нача­
ла XX в. Прежде всего это касается личности видного татарского 
ученого-богослова Мусы Бигиева (1875-1949), автора многочис­
ленных теологических трудов. Проблеме Йаджудж и Маджудж 
он посвятил специальную книгу, написанную на старотатарском 
языке, которая вышла в 1933 г. в Берлине1.

Почему мы выделили в отдельный параграф мнение имен­
но этого ученого? Дело в том, по своему образованию, своим 
обширным, энциклопедическим знаниям, да и по своему неор­
динарному взгляду на некоторые догмы ислама, он стоял как бы 
особняком среди других тюрко-татарских ученых начала XX в. 
Муса Бигиев был автором первого перевода Корана на татар­
ский язык, который был утерян. По мнению многих арабистов, 
этот перевод был наиболее полноценным и адекватным для чего, 
по их мнению, необходимо было в совершенстве владеть всей 
историографией вопроса. Говоря иначе - Муса Бигиев должен 
был хорошо знать всю предшествующую кораническую литера­
туру.

Мус# Ждрулла. Коръэн Кэрим аять керимэлэренен могжиз ифадолэрено 
курэ Йажуж-Мэжуж- -  Берлин, 1933. -  38 бит. (в 1950 г. она была переиздана 
латиницеи в Стамбуле).

21



Итак, что же говорит Муса Бигиев о Йаджудж и Маджудж? 
Но для начала сделаем небольшое отступление. Как мы уже от­
мечали выше, эти образы, хотя и имеют в мусульманских и хри­
стианских источниках приблизительно одинаковое толкование, 
но называются по-разному. В мусульманских источниках они 
упоминаются под именем Йаджудж и Маджудж как минимум с 
VII в. н.э., а под именем Гог и Магог - в еврейских и христиан­
ских с II-I1I вв. до н.э. В Коране и коранической литературе -  
они Йаджудж и Маджудж, а в Библии -  Гог и Магог. Если 
учесть, что в арабском языке (исключая египетский и йеменский 
народные диалекты) нет согласной, равнозначной, русской «г» и 
слова-заимствования на «г» пишутся через «дж» (Ганг=Джанх, 
Гамбия=Джамбия, Гималаи=Джималая), то Гог и Магог могли 
запросто трансформироваться в Йаджудж и Маджудж. Для зна­
комых с арабским языком подобная трансформация вполне оче­
видна. Хотя, можно привести и обратный пример, когда чисто 
арабские географические названия (напр.: Джабаль тарик) пре­
вращались в «европейские» (Гибралтар).

Все это заставляет задуматься о том какой вариант был 
первичен: арабо-коранический - Йаджудж и Маджудж или биб­
лейско-христианский - Гог и Магог? Если исходить из чистой 
хронологии, то вопрос вроде бы ясен -  первичен христианский, а 
точнее ветхозаветный, «еврейский» вариант. Но выше мы уже 
говорили, что в арабо-мусульманских источниках Йаджудж и 
Маджудж (именно в таком написании) трактуются, по меньшей 
мере, как «современники» Александра Македонского (IV в. до 
н.э.). Конечно, вслед за польским тюркологом А.Зайончковским 
можно сказать, что это анахронизм, что это историческая интер­
поляция и т.д. Но попробуем отвлечься от хронологических ра­
мок и подойти к этому вопросу с точки зрения мусульманского 
ученого для которого вопрос о том, какой вариант первичен не

22



является актуальным и не подлежит обсуждению. Почему так? А 
потому, что все религиозные Писания (Тора и Библия), согласно 
исламским представлениям были ниспосланы Аллахом, и таким 
образом не остается никаких причин для сомнений. Говоря о ни­
спосланных Аллахом божественных Писаниях надо уточнить, 
что в исламе эти события были напрямую связаны с теми или 
иными мусульманскими пророками. Пророки в исламе -  это 
смертные люди, а не часть божества. Они лишь получатели бо­
жественного откровения, которое выступает в виде книги. На­
пример, Мусе (Моисею) была ниспослана Тора, Дауду (Давиду)
-  Псалтырь, Гайсе (Иисусу) -  Евангелие, Мухаммаду -  Коран. 
Признавая божественный источник названных Писаний, му­
сульмане вместе с тем считают, что прежние книги не сохранили 
своего подлинного вида, впоследствии подвергнувшись измене­
ниям и искажениям. Только Коран, восстанавливающий и до­
вершающий их, оберегаем Всевышним от подобной участи. Их 
последователи, «люди Писания» («ахл-у-китаб») - это, прежде 
всего иудеи и христиане призываются принять ислам, но не при­
нуждаются к этому1. Таким образом, мусульмане имеют право 
утверждать, что историческое, исконное название Иаджуджа и 
Маджуджа -  Йаджудж  и Маджудж, а «новый вариант» - Гог и 
Магог -  всего лишь «христианская» или библейская транскрип­
ция этих имен. Поэтому нет секрета в том, что Йаджудж и Мад­
жудж в мусульманских источниках хронологически отнесены к 
V-IV вв. до н.э.

Теперь, наконец обратимся к Мусе Бигиеву. Как он решает 
эту проблему? В начале своей книги, посвященной вопросу 
Йаджудж и Маджудж он с ходу предлагает такой вариант. По 
мнению татарского ученого, корень слова Йаджудж -  «джудж»

1 Ибрагим Т. Ислам: вероучение и обряды // Ислам и мусульмане в России. Сб. 
статей/ под общ. ред. М.Ф.Муртазина, А.А.Нуруллаева. -  Москва, 1999. -  С.40.

23



(в Коране к нему добавился «йа»)1 равнозначен по своему значе­
нию тюркскому слову «кук» («небо») . Продолжая свое исследо­
вание он тут же задается вопросом -  каким образом христиан­
ские и иудейские Гог и Магог попали в Коран? Заодно, Муса 
Бигиев отмечает, что в отличие от древнееврейских источников, 
в мусульманских книгах Йаджудж и Маджудж изображены не 
такими уж дикарями, хотя портретные характеристики (большие 
плоские лица и т.д.) достаточно схожи4. Тут же он утверждает, 
что Йаджудж и Маджудж -  это никто иные, как тюрки и что их 
родной язык тюркский. Эту мысль Муса Бигиев развивает в 
седьмой главе книги, названной им «Предположим, что Йад­
жудж тюрк». Размышляя о тюркских корнях этих коранических 
персонажей, автор книги предполагает, что стена или вал Ис­
кандера Зу-л-Карнайна, упомянутый в Коране был разрушен 
полчищами гуннов, а сами Йаджудж и Маджудж были разорены 
сначала гуннами, потом, спустя время добиты войсками Чингис­
хана и окончательно были обескровлены после того, как весь 
тюрко-татарский мир стал мусульманским. Таким образом, Муса 
Бигиев делает вывод, что библейские Гог и Магог и кораниче­
ские Йаджудж и Маджудж -  это одни и те же лица5.

Попробуем подвести эти высказывания татарского ученого 
под общеизвестные хронологические рамки. Как известно, мас­
совое переселение гуннов на Запад началось в 70-е гг. IV в. н. э., 
а, точнее, в 375 году. Тогда они совершили опустошительные 
походы во многие страны Западной Европы. Сам союз гуннских 
племен сложился во II-IV вв. к Востоку от Приуралья из цен­

MyQji Жарулла. Коръэн Керим аять керималеренен могжиз ифадалорена 
куре Йажуж-Мэжуж. -  Берлин, 1933. -  Б 17-18.
* Там же. -  Б. 12.

Там же. -  Б. 15.
Там же. -  Б. 16.
М усу Жарулла. Корьон Кэрим аять коримолеренен могжиз ифадаларенэ 

куре Иажуж-Можуж. -  Берлин, 1933. -  Б.16.

24



трально-азиатского тюркоязычного племени хунну и местных уг­
ров и сарматов. А племена хуннов были известны еще в IX в. 
до н.э. Таким образом, в IV в. до н.э., в период жизни и деятель­
ности Александра Македонского гунны (хунны) уже существо­
вали, как отдельная этническая (тюркоязычная) группа. Следо­
вательно, если исходить из логики мышления Мусы Бигиева, 
Александр Македонский (при условии, что он и Искандер Зу-л- 
Карнайн - одно лицо) теоретически мог построить вал против 
Йаджуджа и Маджуджа, а гунны могли его разрушить спустя 
некоторое время. В мусульманских хадисах часто приводятся 
сообщения, в которых говорится, что после того, как Йаджудж и 
Маджудж пробьют созданную Александром Македонским сте­
ну, то двинутся в Палестину (об этом говорилось выше). Муса 
Бигиев отвергает данные сообщения и говорит, что эти описания 
не касаются Йаджуджа и Маджуджа1. Одновременно с этим, та­
тарский ученый высказывает сомнения, что Зу-л-Карнайн и 
Александр Македонский -  одно и то же лицо. Он считает, что от 
подобных сравнений в пользу «язычника Александра сына Фи­
липпа» теряется величие Корана, расшатывается принцип веры в 
таухид -  единобожия, т.е. веры лишь в одного Аллаха2. Слово 
«Ал-Искандар» состоит из девяти букв (в арабской транскрип­
ции -  А.А.) и, по мнению Мусы Бигиева, на первый взгляд вы­
глядит как заимствованное, поскольку исконно арабские корни 
не превышают пяти букв. Хотя, пишет ученый, в основе этого 
слова лежит арабский пятибуквенный корень «с.к.н.д.р.», «ал» -  
это артикль определенности, приставленный для обозначения 
важности этого лица, а остальные долгие и короткие гласные и 
согласные «прикреплены», чтобы не нарушать гармонии звуча­

Там же. -  Б. 18.
' М у у  Жарулла. Коръан Керим аять керимэлеренен могжиз ифадолэрсно 
куре Йажуж-Межуж- -  Берлин, 1933. -  Б .19.



ния арабского слова1. Заблуждений, подобных этому много, счи­
тает татарский ученый. Например, немало людей до сих пор 
уверены в том, что слово «тассауф» («суфизм») произошло от 
арабского «суф» («шерсть»), хотя это в корне неверно, посколь­
ку суфии никогда не носили шерстяных одежд, - пишет автор 
книги.

В данном случае, утверждения Мусы Бигиева, относитель­
но трактовки слова «Ал-Искандар» кажутся нам не совсем убе­
дительными. Видимо, ученый строит свои предположения на 
основе арабского глагола «с.к.н.» («утихать», «поселять»), кото­
рый не имеет формы «с.к.н.д.р.»2. Современные арабские энцик­
лопедические словари дают это имя в форме «Ал-Искандар ал- 
кабир» указывая при этом, что речь идет об Александре Маке­
донском3. В связи с этим, хотелось бы процитировать 
Е.В.Косолобову, которая верно подметила, что «когда мы стал­
киваемся с историей жизни великого человека, очень трудно 
разделить реальную историю и миф, потому что чем более зна­
менита личность, чем более грандиозны ее дела, тем быстрее она 
мифологизируется в сознании людей. И вот уже две с лишним 
тысячи лет невозможно сказать, где заканчивается Александр -  
реальный человек и где начинается Александр -  миф. Но если 
мы хотим составить наиболее полное представление о миссии и 
личности царя, нам следует опираться и на историю и на миф. 
Подобно тому, как существуют два полушария головного мозга - 
рациональное и творческое, существуют историческая и мифо­
логическая традиция, и мы не можем обойтись без обеих»4.

2 Там же. -Б .2 4 -2 5 .
См. авторитетный толковый словарь арабского языка: ал-Мунджид фи-л-луга.

- Байрут: Дар ал-Машрик, 1994. -  C.J42. 
ал-Мунджид фи-л-а‘лям,- Байрут: Дар ал-Машрик, 1994. -  С.45.
Косолобова Е.В. Великий Александр: история одного мифа // Александр В е­

ликий в легендах и исследованиях Востока и Запада /  сост. Е.В.Косолобова. -  
Москва: Алетейа, 2000. -  С.8.

26



Исходя из вышесказанного, можно предположить, что и 
Муса Бигиев, понимая некоторую неопределенность мусульман­
ских легенд о походе Александра Македонского в страну Йад­
жудж и Маджудж попытался отделить исторического Александ­
ра Македонского от коранического Зу-л-Карнайна. Выше мы 
уже говорили, что исторический Александр Македонский и в 
самом деле совершал походы в район современной Средней 
Азии и реально мог сталкиваться с тюркоязычными народами. 
Наиболее важные походы Александра Македонского и в самом 
деле со временем обросли множеством мифов и отвергать их как 
недостоверный, второстепенный источник было бы неправиль­
ным.

Возвращаясь в одиннадцатой главе книги к вопросу о Йад­
жудж и Маджудж, Муса Бигиев делает интересные выводы. По 
его словам «Йаджудж и Маджудж имеются у каждого народа, у 
каждой нации во все времена. Поэтому в Коране и не было ука­
зано на место их проживания и время, когда они жили». Наряду 
с этим, татарский ученый пытается конкретизировать место и 
время их проживания. Например, еще по одной по версии Мусы 
Бигиева, Йаджудж и Маджудж «существовали еще во времена 
пророка Нуха (библейский Ной. -  А.А.), но из-за слабости своих 
сил и мощи окружающих, они не смогли прорвать возведенный 
перед ними вал. Они сохранялись и во времена Зу-л-Карнайна, 
но настолько ослабли и стали столь малочисленны, что уже не 
представляли никакой угрозы и были разбиты»1.

Известно, что уже в конце Первой мировой войны Муса 
Бигиев предсказал новую мировую войну за передел мира и гря­
дущий духовный кризис западной цивилизации. Подобные на­
строения не могли не отразится и в данной книге татарского

1 М уса Ж[арулла. Коръан Карим аять карималэренен могжиз ифадэлэренэ 
кура Иажуж-Мэжуж. -  Берлин, 1933. -  Б.33.

27



ученого. Уже завершая свое исследование, он делает вывод, что 
в настоящее время серьезную угрозу представляет «христиан­
ская цивилизация», которая с помощью огня (т.е. оружия -  
А.А.) и финансов «стремится захватить весь мир» и в отношении 
ислама эта цивилизация подобна древним Йаджуджу и Мад- 
жуджу1. Интересно, что подобные сравнения были не новы и 
прозвучали еще в 1908 г. в историческом труде «Талфик ал- 
ахбар ва-т-талких ал-асар фи вакаи ' Казан ва Булгар ва мулюк 
ат-татар» («Собрание известий и памятников о событиях в Ка­
зани, Булгаре и о татарских царях») еще одного татарского уче­
ного Мурада Рамзи, который был запрещен цензурой. Одной из 
причин для такого решения цензуры, видимо послужили и сле­
дующие слова, приведенные во втором томе данного труда 
(С.101). Говоря о политике Ивана Грозного, который в 1552 г. 
захватил Казань, Рамзи пишет «...и  от руки его прекратила су­
ществование Казанское царство и открылась преграда для Гога и 
Магога и объявились русские Гог и Магог; и нет иных Гога и 
Магога кроме их; и нет на всем свете другой преграды для них, 
кроме татар»2.

Таким образом, можно сделать вывод, что в труде одного 
из авторитетнейших татарских ученых конца XIX- н. XX вв. Му­
сы Бигиева, Йаджудж и Маджудж представлены крайне неодно­
значно. С одной стороны, они показаны как тюркоязычные пле­
мена, существовавшие, по крайней мере, до тех пор, пока «весь 
тюрко-татарский мир стал мусульманским» (т.е. примерно до 
полной исламизации Золотой Орды - XIV в.), а с другой гово­
рится, что это своего рода собирательный образ тех сил, которые 
грозят исламской цивилизации и в этом отношении образы Йад-

' Там же.
Перевод с арабского цензора Н.Ф.Катанова - НА РТ. - Ф.420. Оп.1. Д .115. 

JI.88

28



жуджа и Маджуджа не теряют своей актуальности и продолжа­
ют жить в умах людей.

«Ас-сакалиба» -  кто они: славяне или тюрки 
и какова их роль в процессе исламизации 

Волжско-Камского региона?

Не будет преувеличением сказать, что вопрос о сакалиба (в 
ед. числе -  «ас-саклаб» или «саклаб») в современной историче­
ской науке является наиболее спорным. Самая распространенная 
версия происхождения этого слова гласит, что «ас-саклаб» - это 
арабский вариант греческого слова «склабои» или «склабенои», 
которое означает славян1. По мнению известного ученого- 
семитолога Б.М.Гранде, слово «саклаби» («славянин»), как и 
другие арабские слова, имеет вполне естественную для арабско­
го языка форму «разбитого» множественного числа («сакали­
ба») с окончанием женского рода «та-марбута»2, что, видимо, 
говорит о семитских истоках этого слова, поскольку оно доста­
точно просто трансформируется по всем правилам арабского 
языка. Впрочем, известны случаи, когда иноязычные заимство­
вания в арабском языке так хорошо вписывались в структуру 
этого языка, что они начинали склонятся по всем правилам араб­
ской грамматики.

До сих пор нет окончательного решения, как перевести на 
русский этот термин, как «славяне», или как-то иначе? Дело в 
том, что русские востоковеды хотят видеть в лице сакалиба

‘Закиев М.З. Сакалиба -  это кыпчаки, а булгары -  одно из кыпчакских племен // 
Татары: проблемы истории и языка. -  Казань: ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова АНТ, 
1 9 9 5 .-С .6 8 .

Гранде Б.М. Курс арабской грамматики в сравнительно-историческом осве­
щении. 2-е изд., репринтное. -  Москва: Издательская фирма «Восточная лите­
ратура» РАН, 1998. -  С. 105.

29



только славян и не приемлют других вариантов1. Татарские уче­
ные не менее уверенно утверждают, что правильный перевод -  
«кыпчаки», или «тюрки» . На эту тему публикуются многочис-

3 4ленные статьи и даже защищаются диссертации .
Интересную версию происхождения слова «саклаб» пред­

лагает казанский ученый Р.Ф.Мухамметдинов. Он утверждает, 
что тюркское «саклав» попало к грекам в позднейшую эпоху 
существования древнегреческого языка. По его мнению, с нача­
ла V в. н.э. древнегреческий язык начинает повсеместно вытес­
няться новогреческим. «Значит, - пишет Мухамметдинов, - этот 
термин у тюрок был в ходу ориентировочно в III-IV вв. н.э., и в 
это же время он перенимается греками. Греки в тюркском слове 
«саклав», согласно своей фонетике, «в» поменяли на «б» и полу­
чилась греческая основа «склаб»5. Также он полагает, что слово 
«саклаб» попало к арабам от греков, а не наоборот, поскольку 
«Византия раньше арабов вошла в соприкосновение с тюрка­
ми»6.

1 Гаркави А.Я. Сказания мусульманских писателей о  славянах и русских. - 
СПб., 1870. - С.74; Бартольд В.В. Арабские известия о  русах // Сочинения. -  
1963. - Т. II.-Ч. I.- С. 870; Новосельцев А.П. Восточные источники о восточных 
славянах и Руси VI-IX вв. // Древнерусское государство и его международное 
значение. - М., 1965. - С.368-369; Мишин Д.Е. Сакалиба (славяне) в исламском 
мире в ранее средневековье. -  Москва: Институт востоковедения РАН -  Изд-во 
«Крафт+», 2002. -  368 с.
2 Закиев М.З. Сакалиба -  это кыпчаки, а булгары -  одно из кыпчакских племен
II Татары: проблемы истории и языка. -  Казань: ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова АНТ, 
J995. -  С.68-81.

См.: Мухаметдинов 1*.Ф. Что кроется за этимологией слова «сакалиба» // На­
учный Татарстан. 1999. - №4. - С.53-57.
Мишин Д.Е. Сакалиба в исламском мире в раннее средневековье. - Диссерта­

ция ... канд. исторических наук . - 1999. - 380 с.
Мухамметдинов Р.Ф. Взгляд на дофадлановский период булгарской истории в 

свете исследования материалов историко-лингвистического характера. (Этимо­
логия слов «сакалиба, Киев, сувайджу, Биармланд») // Катановские чтения. 
Сборник статей. -  Казань: Издательство «Мастер Лайн», 1998. -  С. 153.
6 Там же. -  С. 154.

30



В вопросе трактовки этнонима «ас-саклаб», традиционной 
версии придерживался и татарский ученый-историк и богослов 
Риза Фахрутдинов (1859-1936). В своей книге «Болгар вэ Казан 
тереклере» («Булгарские и казанские тюрки») он отмечал бук­
вально следующее: «Одно время слово «ас-саклаб» употребля­
лось в качестве синонима слова «финн», другое время под этим 
общим термином подразумевали тюркские и финские народно­
сти, проживающие на берегах Волги, Дона, Урала»1. Известный 
исследователь Востока -  тюрколог Заки Валиди Тоган полагал, 
что трактовка «ас-сакалиба», сугубо лишь в варианте «славяне» 
не совсем верно2.

Как мы уже отмечали выше, наиболее детально вопрос о 
сакалиба рассмотрел московский востоковед Д.Е.Мишин. По­
скольку его труд является наиболее полным и основательным 
исследованием в этой области, позволим себе подробнее остано­
виться на его основных доводах3.

«В исламской литературе название сакалиба применяется 
в основном к славянам. Так их именуют путешественники, лично 
посетившие Центральную и Восточную Европу (исключение со­
ставляет Ибн Фадлан, ошибка которого разобрана выше). От­
ход от этого значения наблюдается у  авторов, компилировав­
ших сведения более ранних источников. В этническом смысле 
сакалиба, как правило и за исключением некоторых ошибок, оз­
начает «славяне», - пишет Д.Е.Мишин.

Фахреддинев Р.С. Болгар вв Казан терекларе. - Казан: Татар, кит. нэшр., 1993. 
j  Б.22.
Validi Togan A.Z. Ibn Fadlan’s Rcisebcricht.- Leipzig: Kommissionverlag 

F.A.Brockaus,1939. - P.295.
Основные выводы своего исследования ученый приводит в заключительной 

части монографии: Мишин Д.Е. Сакалиба (славяне) в исламском мире в ранее  
средневековье. -  Москва: Институт востоковедения РАН -  Ичд-во «Крафт +», 
2002. -  С. 308-310. В нашем тексте даны курсивом.

31



Подробнее об «ошибке» Ибн Фадлана будет сказано ниже. 
В этой части доводы Д.Е.Мишина звучат не вполне убедительно. 
Тот факт, что в «Записках» Ибн Фадлана царь булгар -  Алмуш 
назван «царем ас-сакалиба» (в трактовке Мишина - «царь сла­
вян»), ученый объясняет тем, что это было сделано, якобы, для 
того чтобы «пустить пыль в глаза» арабам. Тогда возникает во­
прос - а почему тогда Алмуш не назвал себя «царем славян, ру- 
сов, булгар, буртас, башкир...»? Непонятно. В «Записках» Ибн 
Фадлана упоминаются русы, прибывшие в Булгар откуда-то из­
далека. Никто не будет отрицать того, что русы и есть славяне. 
Описание их языческих обрядов и обычаев - прямо противопо­
ложных приведенным тут же обычаям булгар, говорит о том, что 
речь идет о совершенно различных по своей культуре племенах. 
В данном случае никто не берется утверждать, что русы и булга­
ры - представители одного и того же этноса. Почему же тогда 
«ас-сакалиба» так легко становятся славянами? В арабских ис­
точниках этническое название русов так и дается - «ар-рус». Но, 
к сожалению, таких примеров не так много. Гораздо чаще в ис­
точниках встречается слово «ас-саклаб», которое русские восто­
коведы ничтоже сумняшеся переводят как «славяне».

Интересно в связи с этим упомянуть о критических замеча­
ниях видного русского востоковеда А.А.Куника, который обви­
нил своего коллегу А.Я.Гаркави в том, что он в своей книге 
«Сказания мусульманских писателей о славянах и русских» 
(СПб., 1870) конъюнктурно сделал акцент лишь на славянах и 
русских, хотя для более четкого прояснения русской истории 
необходимо было сказать и о булгарах, и о хазарах, и о буртасах 
и о тюрках. На это замечание Куника, А.Я.Гаркави ответил, что 
изучение булгар и др. упомянутых народностей ничего не даст 
для русской истории и что это сравнимо с тем, чтобы писать в 
связи с историей славян об армянах, византийцах и азербай-

32



джанцах'. Можно привести мнение еще одного русского ученого
- В.В.Мавродина, который отмечал следующее: «Нельзя ограни­
чить разыскания о древнейших судьбах славян каким-то опреде­
ленным периодом, объявив его временем «происхождения сла­
вян», «этногенеза славян», «рождения» славян», как это имеет 
место в наших исследованиях. Поиски предков исторических 
славян не могут быть ограничены во времени. Что означает по­
нятие «происхождение славян», «этногенез славян», «рождение» 
славян? Но народ, поскольку речь идет не о нации, а о человече­
ском коллективе, состоящем из отдельных людей, имеющих 
своих предков, о категориях этнических, вечен и «родится» не 
может. Каждое данное этническое образование имеет своих фи­
зических, а следовательно, и языковых предков, и в поисках их 
мы не можем останавливаться на каком-либо определенном, 
хронологическом отрезке времени, объявив его и только его 
временем «происхождения» народа, в данном случае славян2.

В одной из своих последних работ известный российский 
востоковед А.П.Новосельцев высказал сомнения в непоколеби­
мости «традиционных» вариантов перевода «ас-сакалиба» в ва­
рианте «славяне». Говоря об этой проблеме, он отмечал сле­
дующее: «Сложен вопрос о славянах (ас-сакалиба) в восточных 
источниках. Совершенно ясно, что арабы не всегда могли четко 
отделить славян от других европейских народов, хотя, мне ка­
жется, основная сумма сведений арабских авторов об ас- 
сакалиба относится к славянам. Но некоторые известия до сих 
удовлетворительно не объяснены. Во-первых, это обширный 
цикл сведений об ас-сакалиба у ал-Масуди. Он явно восходит к

1 Гаркави А.Я. Дополнение к сочинению «Сказания мусульманских ученых о 
славянах и русских». -  СП б,1871. -  С.7-8.

Мавродин В.В. Древнейшие сведения о славянах (к вопросу о происхождении 
славян) // Вестник ЛГУ. -  №20. - Серия истории, языка и литературы. -  Вып.4.
-  Ленинград, 1956. -  С.27.

33



византийскому материалу преимущественно о южных и запад­
ных славянах преимущественно о южных и западных славянах, в 
которых много сложностей и загадок. Это и известный рассказ о 
Валинане и их правителе Маджаке, который прежде относили к 
волынцам, но ныне чаще связывают с поморскими славянами. 
А.П.Ковалевский вообще был склонен большую часть этого ав­
тора о славянах относить к германцам.

Еще загадочнее наименование Ибн Фадланом правителя 
Волжской Булгарии царем славян (малик ас-сакалиба). 
А.П.Ковалевский -  лучший издатель и исследователь «Рисале» 
Ибн Фадлана -  считал, что в этом сочинении славяне -  широкое 
понятие северных народов, хотя возможны и другие объяснения.

Одним словом, вопрос об ас-сакалиба арабо-персидских 
источников IX-X вв. решается специалистами по-разному»

«Ас-саклаб» - помещались арабскими авторами (по край­
ней мере, в первые века ислама) в одну группу с тюрками и ха­
зарами (ниже это будет показано на примере ат-Табари), что го­
ворило о том, что в сознании арабов -  тюрки и сакалиба воспри­
нимались, как представители одного и того же тюркского пле­
мени. В «Записках» Ибн Фадлана «ас-сакалиба» -  однозначно 
обозначают, волжских булгар и с этим фактом трудно не согла­
ситься. Когда речь идет о принятии ислама племенами «ас- 
сакалиба», то это подразумевает собой, что речь идет о булгарах, 
или, точнее, о булгарах и соседних тюркских и финно-угорских 
племенах. Процитируем вновь Д.Е.Мишина:

1 Новосельцев А.П. «Худуд ал-Алам» как источник о странах и народах Вос­
точной Европы // Древнейшие государства Восточной Европы. 1998 г. Памяти 
А.П.Новосельцева / отв. ред. Т.М.Калинина. -  М.: Издательская фирма «В ос­
точная литература» РАН, 2000. - С. 394-395.

34



«В Машрике сакалиба появляются уже к середине VII в., 
что связано с переселениями балканских славян в византийскую 
Малую Азию. Сражаясь с мусульманами, славяне иногда 
переходили на их сторону и оседали в приграничных районах 
Арабского халифата. Существование там славянских общин 
можно проследить приблизительно до середины VIII в., т.е. до 
того времени, когда они понесли большие потери в 
столкновениях с византийцами и в междоусобицах среди 
мусульман, а ‘Аббасиды начали направлять на границу 
многочисленные контингенты хорасанских воинов. С этого 
времени славянские общины начали постепенно растворяться в 
мусульманском обществе, хотя иногда еще пополнялись новыми 
перебежчиками из византийских владений».

Тоже самое можно сказать о протобулгарах, которые коче­
вали близ границ Византии и Арабского халифата. Ибн Фадлан 
не случайно называет царя булгар - «царем сакалиба» - не с этих 
ли времен (т.е. с VI-VII в.) арабы стали называть булгар и родст­
венные им племена «ас-сакалиба»?

«Наряду с переселенцами в исламском мире встречаются и 
другие сакалиба — слуги (рабы и вольноотпущенники). Приме­
нительно к ним, слово сакалиба с течением времени изменило 
свое значение. Первоначально под сакалиба понимали слуг, 
принадлежавших к народу сакалиба, т.е., по всей вероятности, 
к славянам. Со второй половины X I в., однако, слово саклаби, 
главным образом в западной части исламского мира, стало 
применяться и к не-сакалиба, приобретая значение «евнух».

Невольники-сакалиба ввозились в исламский мир разными 
путями: из района славяно-германского пограничья через Гер­
манию и Францию в Андалусию и далее в Магриб и Машрик, с 
восточного побережья Адриатики через Венецию в Магриб, 
Египет и, возможно, Машрик, из Руси через Волжскую Булга-

35



рию и Хорезм в Машрик или же через южнорусские степи и 
Кавказ опятъ-таки в Машрик. В  Андалусию почти всех их при­
возили из Германии. В Северной Африке невольники из славяно­
германского региона составляли большинство слуг-сакалиба, 
остальных привозили из Венеции. В Машрик поступали не- 
вольники-сакалиба из Германии (через Андалусию и Северную 
Африку), Венеции (через Северную Африку или прямым путем), 
Руси, а также славянские пленники га числа воинов византий­
ских армий и поселенцев. Торговля на каждом из указанных пу­
тей развивалась по-разному. Ввоз невольников-сакалиба из Гер­
мании в Андалусию начался, должно быть, в первые десятиле­
тия IX  в. в связи с германо-славянскими войнами и достиг наи­
большей интенсивности в конце X  в. С первой четверти X I  в., 
однако, он заметно сократился и, видимо, постепенно замер 
вследствие падения в Андалусии спроса на дорогих рабов в ус­
ловиях кризиса, вызванного смутой. Ввоз невольников из Венеции 
продолжался и далее, хотя и в небольших масштабах. Ввоз не­
вольников из Руси по волжскому пути прослеживается на всем 
протяжении X в., но сильно сокращается к концу его вследствие 
успешного противодействия Русского государства набегам 
охотников за рабами и упадка транзитной торговли по Волге, 
вызванного «серебряным кризисом» в мусульманском мире. На­
беги кочевников на Русь, сопровождавшиеся угоном пленников, 
не прекращались никогда, но в основном невольники направля­
лись в греческие анклавы Причерноморья, не попадая в руки му­
сульманских купцов. Сакалиба-военнопленные были более или 
менее многочисленны в VII— первой половине IX  в., когда в ви­
зантийской Малой Азии сохранялись людные славянские поселе­
ния; в последующее время их было меньше. В  результате в Ан­
далусии и Северной Африке присутствие слуг-сакалиба наблю­
дается на всем протяжении IX—X  вв.; особенно многочислен­

36



ными они становятся в конце X  — начале X I в. В Машрике не- 
вольники-сакалиба появились намного ранее, уж е в середине VII 
в. Упоминаний о них довольно мало, так как сакалиба терялись 
среди других слуг — румийцев, тюрок и негров. В конце X  в. са­
калиба в Машрике стало больше — видимо, потому, что ими 
заменяли рабов-румийцев, переставших поступать вследствие 
контрнаступления византийцев в 60—70-е гг. этого столетия. 
Однако после первой четверти X I в. ситуация изменилась, по­
скольку ввоз невольников из Германии и Руси (по волжскому пу­
ти) значительно сократился, а рабов-сакалиба, поступавших по 
иным каналам, было немного. В  результате для всех регионов 
исламского мира можно констатировать заметное уменьшение 
числа и постепенное исчезновение упоминаний о слугах- 
сакалиба.

С этими доводами Д.Е.Мишина можно вполне согласится.
0  том, что слово «сакалиба» применялось в отношении рабов 
пишут и татарские ученые. Так в статье вышеупомянутого 
Р.Ф.Мухамметдинова также уделяется внимание этому аспекту. 
Например, ученый утверждает, что термин «сакалиба» происхо­
дит от тюркского «саклав» («хранить») и что это слово применя­
лось по отношению к рабам. Как известно, средневековые араб­
ские авторы чаще всего употребляли слово «саклаб» в «ломан­
ном» множественном числе в форме «сакалиба». Мухамметди­
нов объясняет этот факт тем, что словом «саклав» тюрки обо­
значали не отдельного охраняемого раба, а обязательно целую 
группу рабов, то есть слово «саклав» в тюркском языке приме­
нялось в собирательном значении. Поэтому арабы и обозначили 
данную группу рабов существительным во множественном чис­
ле'. Единственное, что вызывает вопрос -  так это желание ви­

1 Мухамметдинов Р.Ф. Взгляд на дофадлановский период булгарской истории в 
свете исследования материалов историко-лингвистического характера. (Этимо­

37



деть во всех рабах-сакалиба исключительно славян, забывая о 
том, что этнический состав регионов, откуда поставлялись рабы 
был невероятно пестр, да и войны и столкновения

Необходимо отметить, что споры вокруг термина «ас- 
сакалиба» не закончатся до тех пор, пока ученые не прекратят 
попыток перевода арабского слова «ас-сакалиба», апеллируя к 
его греческой этимологии, или пытаясь вычленить из него ка­
кой-либо вразумительный семитский корень. Вопрос происхож­
дения этого термина, как отдельной лексической единицы, не 
столь важен. Много ли даст знание того, что слово «ас-сакалиба» 
проникло к арабам через греков, или каким-то иным путем? 
Проблема, как нам видится, лежит не совсем, точнее, не только в 
филологической плоскости. Более любопытным является тот 
факт, что большинство исследователей, интересовавшихся этой 
проблемой, заметили одно и то же: каждый арабский 
путешественник, географ или кабинетный историк вкладывал в 
значение этого слова свой, особенный смысл. Отсюда и пошли 
споры современных ученых о том, как понимать подобные 
сообщения. Кого же подразумевали авторы древних трактатов 
под именем «ас-сакалиба»: славян, булгар, кыпчаков, русое, 
скандинавов цли франков?

Необходимо сказать, что в современной арабской истори­
ческой науке имеются различные подходы к трактовке термина 
«ас-сакалиба», и они не однозначны. Если в большинстве случа­
ев преобладает восприятие этого этнонима в значении «славя­
не»1, навеянном духом европоцентризма, то встречаются также 
мнения о «ас-сакалиба», как о «северных жителях Европы»,

логия слов «сакалиба, Киев, сувайджу, Биармланд») // Катановские чтения. 
Сборник статей. -  Казань: Издательство «Мастер Лайн», 1998. -  С. 154.

См., например, соответствующую статью в авторитетном арабском энцикло­
педическом словаре «Ал-Мунджид» (ал-Мунджид фи-л-а‘лям. - Изд. 20-е) - 
С.346.

38



проживавших на Волге «со столицей неподалеку от современной 
Казани на параллели Москвы»1. Как правило, арабские истори­
ки не поясняли для читателя значений указанного слова, видимо, 
полагая, что его смысл был и так хорошо им понятен. Хотя ниже 
мы увидим, что непонятные значения других слов, например, 
слова «ашбан» арабские ученые, разъясняют и оговаривают от­
дельно. Как и в настоящее время, в те давние времена арабские 
ученые не были лишены определенных стереотипов, находились 
в плену сложившихся в арабо-мусульманской среде представле­
ний, навеянных, в первую очередь, Кораном и коранической ли­
тературой. Неизведанное казалось им более страшным, чем ре­
альные, близкие враги-соседи и потому в ряд народов, живущих 
«за валом» Йаджуджа и Маджуджа (о которых говорилось выше.
-  А.А.) были занесены многие неизвестные, или малоизвестные 
арабам этносы: тюрки, славяне, франки и т.д.

Впрочем, если тюрки, хазары, булгары в той или иной сте­
пени были знакомы арабам, так как располагались неподалеку от 
земель халифата, то все, что по их представлениям находилось 
невероятно далеко (например, за Каспием), было уже непонят­
ным, странным, а значит страшным. Арабы, сумевшие пройти 
Дербент и проникнуть в приволжские степи, не знали как назы­
вать попадавшихся им на пути местных жителей. Шаблонное 
сознание подсказывало - все то, что неизвестно - это Йаджудж и 
Маджудж. Арабские воины были поражены бесстрашием, воин­
ским искусством и несгибаемостью тюркских воинов. Богатое 
воображение арабов дало толчок к созданию легенд и рассказов, 
внесших свою лепту в формирование устрашающего образа вар- 
вара-тюрка. Жестокими, не знающими жалости, внешне без­
образными «с маленькими глазами, приплюснутыми носами,

1 Например араба го текстолога «Рисале» Ибн Фадлана - Мухаммада Сами ад- 
Даххана (РисалатИбн Фадлан. - Димашк,1960).

39



плоскими, как кованые щиты, лицами» предстают тюрки в этих 
рассказах .Но встречавшие их мечом племена все же не изверга­
ли изо рта пламень и даже в чем-то были похожи на них, арабов. 
В таком случае по представлениям путешественников, эти люди 
могли быть передовым отрядом спрятавшихся неподалеку Йад­
жуджа и Маджуджа. А как же иначе? Ведь согласно принятому у 
них стереотипному ряду, в одной группе с Йаджудж и Маджудж 
располагались такие «дикие» племена, как тюрки и сакалиба. 
Приходили ли им на ум другие варианты? Наверное, да, но в це­
лом менталитет средневековых арабов формировали общепри­
знанные мусульманские авторитеты - такие, как, например, ара­
боязычный историк и комментатор Корана - перс Абу Джа‘фар 
ибн-Джарир ат-Табари, точку зрения которого мы рассмотрим в 
следующем параграфе.

Трактовка терминов «ас-сакалиба», «ал-йаджудж», 
«ал-маджудж», «ат-тюрк» в трудах 

арабского ученого ат-Табари

По свидетельству западных ученых-востоковедов, именно 
многотомная «История пророков и царей» («Та’рих ар-русул ва- 
л-мулук») ат-Табари стала основой для большинства последую­
щих трудов подобного характера2. Можно привести мнение оте­
чественных ученых-иранистов, которые также отмечали, что «по 
обилию материала и по его точности, в частности, при изложе­
нии внутренней истории отдельных областей (включая и народ­
ные движения), труд ат-Табари не имеет себе равных в арабоя­
зычной историографии раннего средневековья и бесспорно явля­

1 Асадов Ф.М. Арабские источники о тюрках в раннее средневековье. - Баку: 
^лм, 1993. -С .5 .

Гибб Х.А.Р. Арабская литература. Классический период. - М .,  1960. - С . 131.

40



ется важнейшим источником по истории Ирана до начала X в.»1. 
Поэтому не случайно, наверное, этот трактат ат-Табари был взят 
в качестве основного источника для обоснования празднования 
1400-летия проникновения ислама на территорию современной

•у
России .

Известно, что его работа была компиляцией, но компиля­
цией высшей пробы. Ат-Табари сумел удачно собрать в своем 
трактате сообщения более ранних арабских и персидских источ­
ников, в большинстве случаев утерянных, или дошедших до нас 
лишь в кратких извлечениях. Таким образом, его информаторы 
были забыты, а сам он вошел в историю.

Кем же был ат-Табари и почему его книги пользовались та­
ким авторитетом в ученом мире? Абу Джа‘фар Мухаммад ибн 
Джарир ибн Йазид ибн Касир ибн ‘Алиб ат-Табари - перс по 
происхождению, родился в столице Табаристана3 Амуле в конце 
224 или в начале 225 г.х./ 839 г.н.э. Умер в Багдаде 26 шавваля 
310/16 февраля 923 года4. Происходил он из местной знати и 
учиться начал рано. В семь лет уже знал наизусть Коран, в во­
семь -  предстоял на общей молитве, а в девять начал записывать 
хадисы. Ат-Табари получил разностороннее классическое араб­
ское образование, путешествуя в поисках знания по различным 
городам Халифата и слушая лекции у лучших шейхов -  знатоков 
соответствующих наук. Он посещал Египет, Сирию и, конечно 
же, многие города Ирака, в котором он провел большую часть 
своей жизни.

‘Пигулевская Н.В., Якубовский А.Ю., Петрушевский И.П., Строева JI.B., Беле- 
ницкий Л.М. История Ирана с древнейших времен до конца 18 века. - Л., 1958. - 
р .79.
* Гайнетдин Р. Исламнын Россияда тарала башлавына 1400 ел гула // Иман, 
2000. - март. -№6.
* Область в Иране, примыкающая к южному берегу Каспийского моря.

Беляев В.И. Ат-Табари как источник для истории народов СССР // Ат-Табари.
«История».-Таш кент,1987. -  С. 5-13.

41



Вернувшись окончательно в Багдад, ат-Табари основал 
собственную школу права, которая получила название ал- 
джаририййа - по имени его отца. Вторично на родине, в Амуле, 
он побывал уже в старости, в 290 г.х., где нашел сильно распро­
странившимся шиитство. Попытки противостоять ереси навлек­
ли на него вражду шиитов, и он вынужден был навсегда поки­
нуть Амул.

Благодаря одержимости наукой ат-Табари сумел за всю 
свою жизнь написать свыше 20-ти полновесных трудов. Его 
ученики подсчитали, что количество листов, написанных им за 
день, равнялось 14. Важнейшие из его сочинений, дошедшие до 
нас полностью или в больших извлечениях, в настоящее время 
изданы на Востоке и в Европе.

В 40-х годах XIX в. были предприняты попытки найти 
полный текст «Истории» ат-Табари, однако розыски не дали ре­
зультатов1. К началу семидесятых годов прошлого века ученым 
все же удалось собрать разрозненные тома и части труда, обна­
руженные в рукописных хранилищах Европы, Стамбула, Каль­
кутты, в библиотеках Алжира и Туниса, и составить из них пол­
ный текст. Собранные рукописи принадлежали к разным ком­
плектам, и текст отдельных частей воспроизводил лишь сокра­
щенную редакцию свода, выполненную, возможно, еще самим 
ат-Табари2. Основанное на этих рукописях издание, вышедшее в 
1879-1901 гг. под руководством одного из крупнейших араби- 
стов-текстологов XIX в. - голландца Мишеля Яна де Гуе (1836- 
1909)3, по совершенству и тщательности текстологической кри­
тики может считаться образцовым и в наши дни4.

1 Грязневич П. История ат-Табари. История посланников и царей... // Народы 
Азии и Африки. -1964. - №3. - С. 187.
I Грязневич П. Там же. - С. 187.

См. о нем: Коковцев П.К. Микаил Ян де Гуе. 1836-1909. Некролог / / Известия
Имп. академии наук. -  СПб., 1909. -  VI сер. - № 1 1.

Грязневич П. Указ. статья. - С. 187.

42



Сведения, приводимые ат-Табари, вызывают определенный 
интерес и для истории татар, так как, благодаря им, мы получаем 
информацию о таких народностях, как булгары1, сакалиба, тюр­
ки, аланы, хазары, т. е. о тех этносах, которые принято считать 
«строительным материалом» для современного татарского наро-

Первое сообщение ат-Табари об отдельной народности 
«ас-сакалиба» относится ко времени деятельности известного 
коранического персонажа -  пророка Нуха (ветхозаветный Ной). 
После всемирного потопа все земли мира были распределены 
поровну между его тремя сыновьями. В результате Сам стал 
патриархом арабов, персов, румов (византийцев)2, Хам - праро­
дителем негров, а Йафис - отцом-зачинателем тюрков, сакалиба 
и Йаджудж и Маджудж3. Далее ат-Табари подробно рассматри­
вает генеалогию потомков Нуха. Оказывается, у Йафиса рожда­
ется семь сыновей4: Джамир, Мау‘а‘, Мудаи, Йуан, Субаль, Ма- 
шидж, Тирш. От Джамира пошли персидские цари, от Тирша -  
тюрки и хазары, от Машиджа -  ашбан, от Мау‘а‘а -  йаджудж и 
маджудж, которые, по ат-Табари, находятся на востоке от земли 
тюрок и хазар. От Йуана -  сакалиба, бурджан5. Таким образом, 
получается, что Йафис не является непосредственным прароди­
телем тюрок, сакалиба и т.д., а имеет с ними родственные отно­
шения через одно поколение.

В этом вопросе существует много неясного. Известный 
российский востоковед В.В.Бартольд писал по этому поводу

1 Об этом см. подробнее: Ахунов А. Ат-Табари и другие восточные источники о  
тюрко-булгарах (IV-VIIвв.) / / Научный Татарстан. -1998. -№ 4 . - С.34.

В широком значении это относилось ко всем жителям Малой Азии.
Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Diarir at Tabari cum aliis edited 

J/l.J. de Goeje. Lugauni Batavorum, 1879 -  1901. - Serie I. -  Vol.I. -  PP. 211-212.
По иному толкованию ат-Табари -  у Йафиса родилось семь сыновей (Джаумр, 

Марху, Ва’иль, Хуан, Тубиль, Хушель, Тирс) и одна дочь -  Шабка. - См.: Ап- 
gales quos scripsit ... a t Tabari. - Series I. -  Vol.I. -  P .211.

Annales quos scripsit. . .  at Tabari. -  P. 218.

43



следующее: «В средние века в мусульманском мире, как и в хри­
стианском, генеалогические представления примыкали к биб­
лейским сказаниям. У мусульман с большей определенностью, 
чем у евреев и христиан, три сына Ноя считались предками трех 
человеческих рас Старого света - белой, черной и желтой, при­
чем в последнем случае вместо цвета клались в основу другие 
признаки: широкое лицо и небольшие глаза. Предком этих наро­
дов считался Яфет, первоначально сюда, кроме турок, причисля­
лись только славяне и мифические библейские народы Гог и Ма­
гог (об этом говорит и наш источник - ат-Табари. — А.А.). Чаще 
всего Яфета называли предком турок, и еще в IX в. были евро­
пейские ученые, предлагавшие называть «древнетурецкий» язык 
«яфетским». Этого, конечно, не могли говорить поданные сель­
джукских султанов; писавший в сельджукской империи аноним­
ный персидский автор XII в. делает исключение в пользу двух 
«умных» сыновей Яфета, турка и хазара, и только об остальных 
говорит, что в них ничего хорошего не было. Из сыновей Турка 
у того же автора названы четверо: Тутель, Чигиль, Арсхан и 
Илак; трое младших были предками чигилей (т.е. может быть 
всех кочевых турок, кроме огузов), барсханцев (жителей города 
Барсхана на йго-восточной стороне Иссык-Куля, у которого бы­
ло особое наречие) и илакцев (Илаком называлась культурная 
полоса Ангрена, которую, по-видимому, уже тогда считали оту­
реченной). О потомках Тутеля ничего не говориться; очевидно, 
его считали предком огузов»1. Как видим, В.В.Бартольд в прин­
ципе разделяет общемусульманскую традицию, согласно кото­
рой тюрки являлись потомками Йафиса (Яфета).

Среди указанных ат-Табари этнонимов не совсем понятным 
остается слово -  «ашбан». Сам персидский ученый объясняет

1 Бартольд В.В. Очерк истории туркменского нар (а // Туркмения. -  Ленин­
град: Из-во Академии наук СССР, 1929. -  T.I. -  С.31.

44



его так: «Ашбан - в древности (жили. -  А.А.) на земле румийцев, 
до того, как [те] появились там. [Это произошло] еще до рожде­
ния Иисуса... » \  Тут же ученый дает своего рода характеристику 
упомянутым этносам. Выясняется, что рожденные от Сама -  
арабы, персы и румы -  это хорошие и добрые люди, а что каса­
ется потомков Йафиса -  тюрков, сакалиба, Йаджуджа и Мад­
жуджа, то среди них нет ни одного порядочного человека. Мало 
того, из источника мы узнаем портрет потомков от обоих брать­
ев. Отпрыски Йафиса -  все большелицые2 с маленькими глазка­
ми, а что касается рожденных от Сама, то они -  обладатели 
«прекрасных лиц и роскошных волос»3.

Чуть ниже историк приводит еще одно любопытное сооб­
щение. Со слов персидских генеалогов он высказывает предпо­
ложение, что Нух и некий Афризун -  это одно и то же лицо. 
Можно предположить, что речь идет о царе Турана Афрасиабе - 
герое «Шах-наме» Фирдоуси. Интересно, что, например, выше­
упомянутый В.В.Бартольд считал, что Афрасиаб - это не влады­
ка мифического Турана, а предводитель тюркских племен4. Ма­
ло того, ат-Табари видит в образе Нуха еще двух известных ис­
торических персонажей -  Зу-л-Карнайна и Сулеймана ибн Дау­
да. Свои предположения он объясняет схожестью преданий об 
этих легендарных героях5. По крайней мере, его Афризун имеет 
голову «как у быка»6.

Ат-Табари пишет, что у Афризуна // Афрасиаба // Зу-л- 
Карнайна, также как и у Нуха, было ровно трое сыновей (Тудж, 
Салм, Ирдж). Все они получили земли. Тудж -  «ас-син» (китай­

' Annales quos scripsit... at Tabari. -  P. 218.
Кстати, не эти ли самые описания ат-Табари стали пищей для размышления 

отъезжающему в Булгар Ибн Фадлану (вспомним его великана, имеющего го­
лову с «огромный котел»)?
] Annales quos scripsit ... at Tabari. -  P.223.
Бартольд B.B. - Соч. -  М.: «Наука»,1966. - Т.Н. -4.1. - С.661.
Annales quos scripsit ... at Tabari, Series I. -  Vol.I. -  P. 225.

6 Ibid. -  P.228.

45



цев), хазар и тюрок. Салм -  румов, сакалиба и бурджан. Ирдж -  
«ас-сиид» (Пакистан), «ал-хинд» (Индия) и «ал-хиджаз» (Зап. 
Аравия) и оставшиеся земли. Причем Ирдж, как младший сын, 
был любимцем отца. После раздела земель, между наследниками 
вспыхнула борьба, видимо от неудовлетворенности результата­
ми данного процесса. Вследствие этого тюрки и румийцы начали 
между собой кровавую войну»1.

Вышеприведенные сообщения ат-Табари одним из первых 
в российском востоковедении еще в 1870 г. рассмотрел 
А.Я.Гаркави . Он подверг их беспощадной критике. Однако ко 
времени написания его труда сводный критический текст «Исто­
рии» ат-Табари еще не вышел3. Ученый-востоковед мог руково­
дствоваться лишь персидской переработкой трактата ат-Табари, 
выполненной Мухаммадом Бал‘ами4 и, видимо, выдержками, из­
влеченными из опубликованных отрывков на западных языках. 
Впрочем, он и сам высказывает сомнения: «Что в этой хронике 
принадлежит арабскому оригиналу, что прибавлено или переде­
лано визирем Балами, и что, наконец, должно относить на счет 
позднейших редакций персидского перевода?»5. Ответов на эти 
риторические вопросы не было и не могло быть, так как к мо­
менту публикации книги А.Я.Гаркави ученым еще не был дос­
тупен достоверный печатный вариант «Истории» ат-Табари, 
первый том которой выйдет лишь спустя 19 лет, в 1879 году.

[ Ibid. -  РР.229-230.
Гаркави А.Я. Сказания мусульманских писателей о славянах и русских. - 

рП б.,1870. '
Да и рукописи в разрозненном виде находились в самых разных местах Евро­

пы, Азии и Африки.
В 963 г. саманидский визирь Мухаммад Бал‘ами составил сокращенную об­

работку полной редакции труда ат-Табари на персидском языке. В отличие от 
подлинника ат-Табари обработка Бал'ами пользовалась большой популярно­
стью в странах Востока и позднее была переведена на турецкий, урду и чага­
тайский языки.
’ Гаркави А.Я. Указ. соч. -  С.78.

46



А.Я.Гаркави цитирует «персидского Табари», который в 
данном случае имеет самую отдаленную схожесть с арабским 
оригиналом. Тем не менее, интересующий нас отрывок о потом­
ках Йафиса, среди которых значатся и «ас-сакалиба», он доволь­
но-таки уверенно переводит из Бал'ами, как «славяне». Надо за­
метить, что в той же книге, анализируя сообщение арабского 
ученого ал-Кальби (ум.в 819 г.), А.Я.Гаркави в аналогичном пе­
редает «ас-сакалиба», как «саклаб», то есть не переводя его тер­
мином «славяне», или как-то иначе. Правда, это был единичный 
случай, так как, говоря уже о «Рисапе» Ибн-Фадлана1, 
А.Я.Гаркави вновь берется «перекрещивать» всех саклабов - в 
славян. Видимо, такая неуверенность исходила из однозначного 
названия его книги -  «Сообщения...о славянах и русских».

Ученый категорически не согласен с тем, что ат-Табари 
«славян» («ас-сакалиба»), тюрок, Йаджудж и Маджудж ставит 
вместе в одном ряду. Ясно, что он не может принять расположе­
ния рядом славян (сакалиба) и тюрок. Он объясняет это тем, что 
«...воззрение о родстве славян или соседстве их с турком есть 
относительно позднейшее. Фаргани и Евтихий помещают турк 
не в соседстве славян, а в соседстве народов Дальнего Востока, 
например, Тагазгаза и Тибета». Продолжая свою мысль, он от­
мечает: «...во времена Табари арабы, вследствие войны с хаза­
рами и торговых сношений, интересовались севером, так что ав­
тор (ат-Табари. -  А.А.) не преминул бы упомянуть о хазарах, 
булгарах, буртасах»2. Не имея под рукой арабского оригинала 
ат-Табари, Гаркави не мог знать, что в первоисточнике обо всех 
этих народах имелись достаточные сведения, а что касается ха­
зар, так те вообще удостоились самого пристального внимания 
арабоязычного историка.

' Гаркави А.Я. Указ. соч. -  С.85.
2 Там же. -  С.77.

47



Если предположить, что упомянутые у ат-Табари этнонимы 
(тюрки, сакалиба, йаджудж и маджудж) имеют между собой ка­
кую-то связь (по крови, по языку), то сразу выстраивается логи­
ческая цепочка. Как мы теперь знаем, ат-Табари упомянул и ха­
зар, и булгар, и сакалиба, причем, «ас-сакалиба» и «ат-тюрк» 
воспринимались им как родные братья от одного отца -  Йафиса. 
Если представить, что «ас-сакалиба» и «ат-тюрк» - это родст­
венные тюркоязычные племена и благодаря этому они попали в 
одну группу, то сразу начинают рушиться сложные схемы, отпа­
дают вопросы и все становится на свои места. Однако непонят­
ным и противоречивым является другое сообщение ат-Табари, 
где речь идет о детях Афрасиаба. Здесь «ас-сакалиба», румы, 
бунджары помещены в одну группу, а хазары, сины (китайцы), 
тюрки в другую. Чтобы разобраться в этом, попробуем разбить 
сообщения ат-Табари на три группы, исходя из известных тра­
диций их толкования:

1. Арабо-кораническая традиция: три сына Нуха: Сам - пат­
риарх арабов, персов, румов (византийцев), Хам - прароди­
тель негров, а Йафис - отец-зачинатель тюрков, Йаджудж- 
Маджудж и сакалиба.

2. Арабо-персидская традиция: семь сыновей Йафиса ибн Ну­
ха: Джамир, Мау‘а‘, Мудаи, Йуан, Субаль, Машидж, Тирш. 
И далее от Джамира пошли персидские цари, от Тирша -  
тюрки и хазары, от Машиджа -  ашбан, от Мау‘а‘а -  Йад­
жудж и Маджудж, которые, согласно ат-Табари, находятся 
на востоке от земли тюрок и хазар. От Йуана -  сакалиба, 
бурджан.

3. Персидская традиция: трое сыновей Афризуна / Афрасиаба 
/ Зу-л-Карнайна (Тудж, Салм, Ирдж), которые получили 
следующие земли: Тудж -  ас-син, хазар и тюрок; Салм -

48



румов, сакалиба и бурджан; Ирдж -  ас-синд, ал- хинд и ал-
хиджаз.

Исходя из вышеприведенных сведений, можно попытаться 
проанализировать информацию ат-Табари. При этом главное 
внимание стоит уделить методу так называемой «ментальной 
карты автора». Речь здесь идет о том, что каждый историк, 
географ, путешественник в древности имел свои, сложившиеся 
этностереотипы (о чем мы говорили выше), владел определен­
ным багажом знаний, эмпирическим опытом, полученным из 
книг и устных сообщений предшественников. Помимо всего 
прочего в древности на Востоке существовали свои определен­
ные традиции. Каждая древняя система умозрения имела свой 
мистический «Центр Мира», которому и подчинялась реальная 
география и картография. Эта традиция распространялась и на 
более позднее время. Вспомним средневековые христианские 
карты Обитаемого мира (Orbis terrarum) эпохи до и после Кре­
стовых походов. В центре царит неизменно Иерусалим со своей 
святыней -  Гробом Господним1. В нашем случае интересно 
проследить «ментальную карту» ат-Табари, раскрыть ход его 
мышления, расставить по своим местам на этой карте интере­
сующие нас этнонимы.

Рассмотрим первую группу сообщений ат-Табари. Мы на­
звали ее «арабо-коранической», т.к. эта версия прежде всего 
распространена в семитском регионе и имеет богатую библей- 
ско-кораническо-агадическую предысторию. Кроме того, эта 
группа сообщений возводится персидским ученым к арабу Ибн 
Исхаку (VIII в.), к словам самого пророка Мухаммада и к биб­

' Зелинский А.Н. Послесловие // Кузнецов Б.И. Древний Иран и Тибет (История 
религии бон). -  СПб: Евразия,1998. -  С.341.

*3 49



лейским источникам1. Все указанные народы здесь разделены 
как бы «по крови». Подобная мысль, несомненно, имеет основа­
ния быть, если представить, что упомянутые тюрки, Йаджудж, 
Маджудж, сакалиба -  все они тюркского происхождения. Одна­
ко арабы, персы и румийцы имеют далеко не одно и то же про­
исхождение, и не один и тот же язык. Впрочем, и их, видимо, 
должно что-то объединять, ведь «неграм» ат-Табари уделил со­
вершенно отдельное место, не найдя им никакой родственной 
пары. Трудно выдвигать какие-либо версии, но, скорее всего, в 
этом случае арабоязычный историк просто механически вос­
пользовался известными христианско-мусульманскими преда­
ниями. Правда, тенденция к распределению «благородных» и 
«неблагородных» народов по разным группам особенно заметна 
в данной группе сообщений. Таким образом, интересующие нас 
«ас-сакалиба» определены автором «Истории пророков и царей» 
в группу «диких», в т.ч. тюркоязычных соплеменников. Следо­
вательно, по замыслу ат-Табари, они связаны со своими соседя­
ми по группе или по языку, или по своей «дикости».

Вторую группу сведений можно назвать «арабо­
персидской». Здесь упомянутые ат-Табари народности распре­
делены как но «крови», так и по «климатам». Причем второй 
вариант преобладает. Если вспомнить, что перс ат-Табари нахо­
дился в Багдаде, то понятно почему на первое место он ставит 
сообщение о персидских царях, которые произошли от Джамира. 
Выше них он размещает тюрок и хазар. Говоря «выше», мы под­
разумеваем, что рассматриваемые нами этносы размещались на 
«ментальной карте» ат-Табари к северу от Багдада, так как ос­
новные неприятности сваливались на арабов и персов с севера, а 
не с юга. Вообще все живущие на севере - в «стране льдов» - 
воспринимались ими как какие-то нелюди, ведь ни один «нор­

1 Annales quos scripsit ... at Tabari, Series I. -  Vol.I. -  P. 223.

50



мальный» араб не мог терпеть холода и не мог представить, что 
бы кто-то еще мог жить в стране «вечной зимы».

Выше тюрок (мы двигаемся далее в северном направлении) 
ат-Табари размещает «ашбан». Здесь перед нами встает пробле­
ма трактовки этого непонятного термина. Конечно, схожесть в 
названиях склоняет расшифровать это слово как «испанцы». Так 
поступает и Т.М.Калинина, видя в подобном значении «тенден­
цию сближения потомков Иафета как «детей» и западно- и вос­
точноевропейского круга народов...»1. Т.М.Калинина приводит 
примеры из Ибн Кутба (IX в.), ал-Бакри (XI в.) из которых сле­
дует вывод, что «ас-саклаб» и «ал-ашбан», «ат-тюрк», «ал- 
хазар», «ал-ифрандж» попали в одну группу не случайно и, сле­
довательно, имеют какую-то общую связь. Полагая, что «ас- 
саклаб» -  это, несомненно, славяне, Калинина пишет, что «ряд 
авторов относил ас-сакалиба скорее к западноевропейскому 
ареалу и в этом случае ас-сакалиба не сопрягались с ал- 
хазар...»2. Мы же, следуя за логикой ат-Табари, не можем 
однозначно заявить, что «ал-ашбан» - это только испанцы. Даже 
если это и были испанцы в понимании ат-Табари, то в любом 
случае они размещены им не в Западной Европе, а выше тюрок и 
хазар, т.е. где-то на уровне среднего течения Волги.

На самом верху (на краю света, по представлению ат- 
Табари) находятся «ас-сакалиба» и «ал-бурджан» (булгар). То 
есть они располагаются севернее «ал-ашбан». А где же тогда 
Йаджудж и Маджудж? По представлению Табари, они располо­
жены восточнее земли тюрок и хазар. Теперь попробуем вы­
строить «ментальную карту» Табари:

' Калинина Т.М. Арабские средневековые ученые о контактах хазар и славян // 
Восточная Европа в древности и средневековье. Контакты, зоны контактов и 
контактные зоны. XI Чтения памяти чл. кор. АН СССР В.Т.Пашуго. - М., 1999. - 
С.59.

Калинина Т.М. Указ. соч. - С.60.

51



Бурджан (булгар)
Сакалиба 
Ашбан 
Хазары ->

г = Йаджудж и Маджудж
Тюрки
Персы

(Обратите внимание на семиуровневое, в арабо-мусульманской 
традиции, расположение рассматриваемых нами этносов)

Очевидно, что складывается схема расположения народов, 
чем-то схожая с данными современных историков и археологов. 
По нашему мнению, размещение Йаджудж и Маджудж к восто­
ку от тюрок скорее было связано с представлениями ат-Табари о 
кораническом «вале Искандера», за которым прячутся Йаджудж 
и Маджудж. Возможно, арабский ученый идентифицировал это 
отклонение на восток со слухами о Великой китайской стене, 
которая действительно располагалась восточнее тюрок и хазар. 
Таким образом, интересующие нас «ас-сакалиба» все дальше 
удаляются от «цивилизованных» центров того времени - а имен­
но на север, или, точнее, на северо-восток.

Третья группа сообщений названа нами «персидской», так 
как ат-Табари сам говорит, что он опирался в этом случае на 
труды предшественников -  персидских генеалогов. Но перед 
анализом этих сообщений необходимо сказать, что нам не хоте­
лось бы, чтобы анализ двух предыдущих традиций создал впе­
чатление о непоколебимости именно такой точки зрения. Раз­
розненность и противоречивость арабских и персидских источ­
ников до сих пор не дает возможности создать цельную, завер­
шенную картину тех давних событий. Мало того, в пределах од­
ного и того же источника встречаются прямо противоположные 
сведения. В нашем случае ат-Табари также оказался непоследо­

52



вательным в изложении одних и тех же событий. Он дает проти­
воречивые сведения, но все-таки наиболее достоверные, по его 
мнению, помещает на первое место. Такие сведения были вклю­
чены нами в 1-ю и 2-ю группы. Вряд ли нужно искать в 
сообщениях арабо-персидских историков логичные, научно 
выверенные данные, к тому же положенные на строго 
продуманный, предсказуемый сюжет.

Такой точности нет и в трудах ат-Табари. Например, в сво­
ем 30-томном комментарии к Корану под названием «Всеобъем­
лющие разъяснения к комментированию Корана» («Джами‘ ал- 
байан фи-т-тафсир ал-Кур’ан») для иллюстрации своих сообще­
ний он приводит примеры из иудейских, христианских, древне­
персидских источников, оставляя читателю возможность само­
стоятельно определить их достоверность.

Но вернемся к третьей группе сведений. Информация здесь 
разделена по областям, или по так называемым «климатам», 
причем в отдельные группы включены абсолютно разноплемен­
ные этносы -  китайцы с хазарами, сакалиба и булгары вместе с 
румийцами (жителями Малой Азии). Таким образом, схема, вы­
строенная нами выше при трактовке второй группы источников, 
начинает нарушаться. Сравним две последние группы сообще­
ний:

2-я группа:

Бурджан (булгар)
Сакалиба
Ашбан
Хазары

У = Йаджудж и Маджудж
Тюрки
Персы

53



3-я группа:

ал -Хиджаз
ал-Хинд
ас-Синд
Бурджан
Сакалиба
Румы
Тюрки
Хазары
Китайцы

Как видим, если следовать в данном случае по «ментальной 
карте» ат-Табари с юга на север, то согласно 3-й группе получа­
ется, что на самом крайнем севере от арабов проживают жители 
Хиджаза. Но если повернуть схему движения не на север, а на 
юг, то тоже не все будет складно, т.к. тюрки и хазары никак не 
могли располагаться южнее румийцев (персы знали, что опас­
ность исходит с севера). Следовательно, здесь преобладает со­
всем иная традиция, не арабо-семитская, а персидская, возмож­
но, позаимствованная ат-Табари из сасанидской хроники «Хва- 
дай-намак». Таким образом, если предположить, что источники 
последней группы сообщений - персидские генеалоги, то карти­
на несколько проясняется. В таком случае народы на «менталь­
ной карте» ат-Табари, согласно указанному порядку, располага­
лись не по вектору «юг-север» или «север-юг», а по радиусу от 
персов. В центре «мироздания» находились персы, северо- 
западнее -  румы, сакалиба, бурджан, на востоке -  китайцы, хаза­
ры, тюрки и на юге -  пакистанцы, индусы и арабы Хиджаза. 
Причем китайцы, хазары и тюрки поставлены ат-Табари на 1-е 
место, значит более важны (опасны) для персов.

Теперь мы видим, что в этом случае ат-Табари располагает 
рассматриваемые нами народы не по языковому принципу, а по

54



территории их обитания (по понятиям персов), причем наиболее 
близкие и знакомые по частым стычкам народы, упомянуты в 
первую очередь. То есть получается, что «ас-сакалиба» - это не­
дружелюбные арабам и персам племена. Известный исследова­
тель Тибета Б.Кузнецов пишет: «Иранские географические 
представления у арабов, тождественные в своей основе ирано­
тибетским, особенно отчетливо проявляются в части, касающее­
ся стран мира и способа ориентации их по странам света. Со­
гласно Абдаллаху (ум. около 682-692 гг.), который составил 
описание обитаемого мира, в центре мира находится Ближний и 
Средний Восток (Мекка, Сирия, Ирак, Египет и др.). Вверху, то 
есть на востоке, расположен Китай, справа (на юге) - Индия, за 
которой дальше на юг -  море и конец обитаемого мира, слева, то 
есть на севере, страна хазар»1.

Исходя из всех вышеприведенных сведений, можно сделать 
следующий вывод. По представлению ат-Табари, даже, несмотря 
на противоречивость его сведений (что вполне естественно и 
нисколько не умаляет научных достоинств его труда) «ас- 
сакалиба» - это «дикий», враждебный арабам, персам и вообще 
мусульманам народ. Место его проживания - где-то на севере, не 
исключено, что за «валом», за которым прячутся Йаджудж и 
Маджудж. Отсюда, наверное, происходит частое упоминание 
«ас-сакалиба» в одном логическом ряду с последними. Постоян­
ное размещение «ас-сакалиба» рядом с тюрками и именно в тех 
случаях, когда речь идет об объединении этносов по языковому 
принципу, говорит в пользу того, что в представлении ат-Табари 
«ас-сакалиба» могли быть тюркоязычным народом.

Таким образом, до однозначных выводов относительно 
расшифровки термина «ас-сакалиба» еще далеко, и ни одна вер­

1 Кузнецов Б.И. Древний Иран и Тибет (История религии бон). -  СПб: Евра­
зия,! 998. -  С.49-50. '

55



сия пока не может считаться окончательной. Тем не менее, изу­
чение известных в науке источников, исходя из, использованно­
го нами принципа могло бы дать интересные и неожиданные ре­
зультаты.

В результате нашего исследования мы выяснили, что уже в 
конце IX -  нач. X вв. в среде арабо-мусульманских ученых (это 
мы видели на примере ат-Табари) сложились четкие представле­
ния о месторасположении тех или иных народов и этносов - го­
воря иначе, они имели четкую локализацию на ментальной карте 
арабов. Ибн Фадлану, отправившемуся в начале X в. с багдад­
ским посольством в Волжскую Булгарию, были уже хорошо зна­
комы народы проживающие по берегам Волги, он описывал их 
так, как будто имел предварительную информацию об их место­
положении и их обычаях. Что касается трактовки терминов 
«ас-сакалиба», «ал-йаджудж», «ал-маджудж», «ат-тюрк», то 
арабский ученый ат-Табари склоняется к наполнению их тюрк­
ским содержанием с чем можно вполне согласиться.

56



Глава вторая. Арабские источники о народах 
Волжско-Камского региона 

«Записки» Ибн Фадлана, как основной источник 
по истории исламизации Поволжья

В настоящее время единственным, наиболее полным и дос­
товерным арабским источником по истории народов Поволжья и 
Приуралья X в. являются «Записки»1 секретаря багдадского по­
сольства Ахмеда Ибн Фадлана. В 921-923 гг. он в составе по­
сольства аббасидского халифа аль-Муктадира (908-932 гг.). со­
вершил путешествие через Хорезм, плато Устюрт и Приураль­
ские степи в Волжскую Булгарию. Поездка была предпринята по 
инициативе правителя Волжской Булгарии, который, желая из­
бавиться от власти хазар, просил покровительства халифа и 
обещал принять ислам. Посольство вышло из Багдада в 921 г. и 
прибыло в Волжскую Булгарию в мае 922 г. О его результатах 
ничего не известно, но Ибн Фадлан (возможно, второе лицо в 
посольстве) оставил подробный отчет о путешествии, и в этом 
отчете приводится множество уникальных сведений этнографи­
ческого характера о гузах, башкирах, булгарах и хазарах. Кроме 
этого, Ибн Фадлан видел в Булгарии русов и оставил подробное 
описание их погребального обряда. Отчет Ибн Фадлана был ши­
роко известен в арабско-персидском мире. По свидетельству 
географа XIII века Йакута ар-Руми, работавшего в Мерве, в его 
время это сочинение было весьма распространено и находилось 
у многих лиц в восточном Иране. Сам Йакут включил несколько 
фрагментов из Ибн-Фадлана в свой «Географический словарь», 
дошедший в нескольких списках. Единственный известный спи­

1 Полное название: Рисалату ибн Фадлан Ахмад б. Фадлан б. 'Аббас б. Рашид
б. Хаммад. Фи-васф ар-рихля иля биляд ат-тюрк ва-л-хазар ва-р-рус оа-с- 
сакалиба.

57



сок «Записки» Ибн Фадлана был обнаружен востоковедом 
А-З.В.Тоганом (А.З.Валидовым) в 1923 г. в библиотеке при гроб­
нице имама ‘Али ибн-Риза в Мешхеде (Иран). К сожалению, 
конец рукописи отсутствует, причем неизвестно, скольких лис­
тов не хватает. В 1937 г. фотокопия Мешхедской рукописи была 
передана в дар Академии наук СССР от правительства Ирана, и 
на ее основе А.П.Ковалевским1 в 1939 г. было подготовлено из­
дание на русском языке, которое в переработанном и дополнен-

л
ном виде вышло второй раз в 1956 г. в Харькове . Интересно, 
что практически одновременно с КоваЛевским в 1939 г. в Лейп­
циге критический текст на арабском языке и перевод на немец­
кий язык «Записок» Ибн Фадлана опубликовал Ахмат-Заки Ва- 
лиди Тоган3.

Еще когда мешхедская рукопись не была обнаружена, от­
носительно путевых заметок Ибн Фадлана велось множество 
споров. Одни ученые считали их недостаточно достоверными и 
выдвигали идею, что арабский путешественник никогда не был 
в Булгаре, а написал свои дневники на основе рассказов других 
путешественников или вовсе даже не писал сам. На это находи­
лись возражения других ученых-востоковедов, которые приво­
дили свои доводы. Среди «оппонентов» Ибн Фадлана наиболее 
активно выступал А.А.Спицин. Он писал, что «странностей и 
несообразностей в «Записке» так много, что, в конце концов, не 
знаешь, чему в ней верить»4. «На наш взгляд, все несообразно­

1 См. о нем: Авербух С.И. А.П.Ковалевский -  исследователь путешествия Ибн
Фадлана на Волгу // Страны и народы Востока. -  Вып. XXVIO -  СПб: Центр
ретербургское востоковедение, 1994- С .  161 -  172.

Ковалевский А.П. Книга Ахмеда Ибн-Фадлана о его путешествии на Волгу в 
921-922 гг.: Статьи, переводы, комментарии. -  Харьков: Из-во Харьковского
государственного университета им. А.М.Горького, 1956. -  345 с.
Togan A.Z. Ibn Fadlan’s Reisebericht. - Leipzig: Kommissionverlag 

J7. A.Brockaus, 1939. -  XXXIV + 336 P.
Спицын А. О степени достоверности «Записки» Ибн Фадлана // Записки Им­

ператорского русского археологического общества. -  Т.XI. — Вып. 1-й и 2-й. -  
Новая серия. -  СПб: Тип. И.Н.Скороходова, 1899. -  С.162.

58



сти «Записки» Ибн-Фадлана хорошо объясняются, если допус­
тить, что они составлены не самим очевидцем, а со слов оче­
видца. Откуда известно, что Ибн-Фадлан был в Булгарах? Из 
слов Якута, который самым неосторожным образом назвал его 
посланником Мухтадир-Билляхи и, хотя в «Записке» очень оп­
ределенно посланником называется другое лицо, Сусан ар-Раси. 
Двух посланников не могло быть»1, - полагал А.Спицын. На эти 
замечания возразил известный востоковед В.Г.Тизенгаузен. В 
частности, отвечая на довод Спицына о невозможности прибы­
тия в Булгар сразу двух посланников халифа, он отмечал, что 
«...возражение А.А. (АЛ.Спицын, - А.А.) опровергается целым 
рядом упоминаемых восточными историками посольств, состо­
явших не только из двух, но и большего числа «посланников». 
Тизенгаузен, в качестве подтверждения своей мысли, ссылается 
на конкретные арабские источники, указывая конкретные стра­
ницы2. Также основательно он опровергает и другие замечания 
А.А.Спицына, которые после этого перестают представлять из 
себя какую-либо значимость. В.Г.Тизенгаузен в заключение 
приводит слова В.В.Стасова, который отмечал, что «...у нас ни­
когда не уменьшалось высокое понятие о достоинствах и значе­
нии рассказов Ибн-Фадлана. И это по справедливости, потому 
что араб это, действительно видевший собственными глазами 
страны и народы на Волге, описывает именно виденное с такой 
подробностью, добросовестностью, живостью и картинностью, 
каким, немного можно сыскать примеров между его соплемен­
никами, писавшими о Востоке Европы 9 столетий тому назад. 
Эти рассказы его совершенно справедливо могут быть названы 
бесценными и несравненными, поэтому то очень понятно, что

' Там же. -  С.162.
Тизенгаузен В. В защиту Ибн-Фадлана // Записки восточного отделения Им­

ператорского русского археологического общества, 1900. -  T.XIII. -  СПб: Тип. 
Императорской Академии Наук, 1901. -  С.025.

59



все наши историки и исследователи никогда не сомневались в 
правдивости и достоверности Ибн-Фадлана...»1.

Сам В.Г.Тизенгаузен делает следующий вывод: «А.А. не 
представил никаких данных, опровергающих сведения, сооб­
щаемые Ибн-Фадланом. Конечно, каждый волен, сколько ему 
угодно, сомневаться в сообщениях автора «Записки» и сокру­
шаться о «досадных для археолога и историка неточностях и 

2
умолчаниях» , но это еще не дает права безусловно отрицать 
его показания на основании одних только личных убеждений, 
предполагаемых искажений текста, необоснованных гипотез и 
т.п. попытки подобной критики не могут, конечно, иметь ни ма-

■5

лейшего научного значения» . Таким образом была поставлена 
окончательная точка в этом споре.

В 1923 г. в Мешхеде Заки-Валиди Тоган обнаружил в кон­
це рукописи Ибн ал-Факиха текст Ибн Фадлана. С этого време­
ни началась новая эпоха в изучении «Записок» Ибн Фадлана. В 
связи с этим, в 1925 г. казанский археолог и историк В.Ф. Смо­
лин отмечал, что полноценный текст Ибн Фадлана поможет 
прояснить некоторые неясные и непонятные места предыдуще­
го варианта, извлеченного из «Географического словаря» Йаку- 
та. Наряду с этим, В.Ф.Смолин выдвинул несколько предвари­
тельных версий, которые, видимо, должны были подтвердить 
или опровергнуть новонайденный текст. В частности, как и 
многие предыдущие исследователи, он предположил, что ислам 
проник в Волжскую Булгарию задолго до 922 г.4 Смолин отме­

1 Цит. по: Тизенгаузен В. В защиту Ибн-Фадлана // Записки восточного отделе­
ния Императорского русского археологического общества, 1900. -  T.XIII. -  
рПб: Тип. Императорской Академии Наук, 1901. -  С.028.

Здесь имеется в виду сам В.Г.Тизенгаузен
Тизенгаузен В. В защиту Ибн-Фадлана // Записки восточного отделения Им­

ператорского русского археологического общества, 1900. -  T.XIII. -  СПб: Тип. 
Императорской Академии Наук, 1901. -  С.029.
4 Смолин В.К. К открытию списка сочинения Ибн-Фадлана II Вестник научного 
общества татароведения, 1925. -№1-2. -  январь-апрель. -  С. 10-15.

60



тил, что на 922 г. приходится всего лишь формальное заключе­
ние торговых связей, своего рода формальное закрепление тор­
говых отношений Багдада со Среднем Поволжьем1.

Позже «Записки» Ибн Фадлана были досконально изучены 
украинским востоковедом А.П.Ковалевским, который помимо 
нескольких статей дважды опубликовал критический текст это­
го источника, снабдив его основательным комментарием . Пе­
ревод Ковалевского до сих пор не переиздан и считается биб­
лиографической редкостью. Правда и в этом тексте находятся 
ошибки, но они незначительны и большинство из них было от­
мечено учеными-востоковедами . К сожалению, даже эти за­
мечания не решили одной из главной проблем перевода Кова­
левского, а в частности, вопроса с трактовкой термина «сакали­
ба». Традиционно, в российском востоковедении принято пере­
водить это слово как «славяне». Это мнение считается устояв­
шимся и тем не менее вызывает постоянные вопросы. Теме са­
калиба был посвящен отдельный параграф нашего исследова­
ния, поэтому мы не будем подробно останавливаться на этом 
вопросе, а лишь отметим некоторые моменты. Интересно то, 
что если отойти от традиции и представить, что «сакалиба» -

'Т а м  ж е .-С . 14-15.
Ковалевский А.П. Новооткрытый текст путешествия Иби-Фадлана на Волгу // 

Вторая сессия Ассоциации арабистов: Тезисы и содержание докладов. -  Моск- 
ва-Ленинград, 1937. -  С.27-28; Он же. Новооткрытый тест Ибн-Фадлана... // 
Вестник древней истории, 1939. - №1. -  С.57-71; Ковалевский А.П. Извлечения 
из «Записок» Ибн-Фадлана по Мешхедской рукописи... // Материалы по исто­
рии туркмен и Туркмении. -  Т.1. -  Москва-Ленинград, 1939. -  С .155-164; Путе­
шествие Ибн-Фадлана на Волгу. Изд. Академии наук СССР М-Л, 1939. [Пере­
вод и комментарии А.П.Ковалевского.] Под редакцией И.Ю.Крачковского; Ко­
валевский А.П. Посольство халифа к царю волжских булгар в 921-922 гг. // Ис­
торические записки, 1951. - №37. -  С .189-214; Ковалевский А.П. Чуваши и бул­
гары по данным Ахмада ибн-Фадлана. -  Чебоксары, 1954; Ковалевский А.П. 
Книга Ахмада ибн-Фадлана о его путешествии на Волгу в 921-922 гг.: Стаггьи, 
переводы, комментарии. -  Харьков, 1956.
1 Большаков О.Г. Уточнения к переводу «Записки» Ибн Фадлана // Древнейшие 
государства Восточной Европы. 1998 г. Памяти А.П.Новосельцева /  отв. ред. 
Т.М.Калинина. -  М.: Издательская фирма «Восточная литература» РАН, 2000. - 
С. 54-63.

61



это не славяне, или говоря точнее, не только славяне, но и тюр­
ки прежде всего, то многие вопросы снимаются сами собой.

Проблема с адекватным переводом термина «сакалиба» 
еще в XIX в. вызывала много вопросов. Например, русский ис­
следователь В.Рогозин в 1881 г. писал: «Любопытно и загадоч­
но то обстоятельство, что царь болгарский именовался царем 
славян и «владавцем». Естественно, что обстоятельство это не­
вольно наталкивает на предположение, что болгары были сла­
вяне»1. Наряду с этим он задает вопрос: «Неужели... все вос­
точные писатели ошиблись, называя болгар славянами?» Неу­
жели послы халифа, бывшие в Болгаре, не умели отличить сла­
вян от тюрок, после того как проехали многие турецкие земли? 
Неужели халифы в грамотах к болгарским царям величали их 
не тем титулом, какой эти цари усвоили себе сами?»2.

Упомянутый выше В.Ф.Смолин также удивлялся тому, что 
в «Записках» Ибн Фадлана «болгары называются славянами»3. 
Если Смолин объяснял эту несуразность несовершенством тек­
ста Ибн Фадлана, который тогда ему был известен лишь в из­
влечении из Йакута, то В.Рогозин не смог найти ответа на свой 
вопрос. Современный исследователь Д.Е.Мишин, написавший о 
«сакалиба» целую монографию также упирается в тупик, объ­
ясняя употребление этого термина в «Записках» Ибн Фадлана. 
«... Название сакалиба употребляется у Ибн Фадлана двояко. В 
значительном большинстве случаев (11 из 14) оно предстает как 
часть титула правителя волжских булгар (малик ас-сакалиба). 
Всего лишь в трех случаях название сакалиба употребляется 
самостоятельно и обозначает поданных Алмуша. При столь

1 Мифы древней Волги. Мифы, легенды, сказания, быт и обычаи народов, оби­
тавших берега великой реки с древнейших времен до наших дней. -  Саратов: 
«Надежда», 1996.- С .  145.
'  Там же. -  С. 146.

Смолин В.К. К открытию списка сочинения Ибн-Фадлана // Вестник научного 
общества татароведения, 1925. -№1-2. -  январь-апрель. -  С. 12.

62



очевидной диспропорции напрашивается вопрос: называет ли 
Ибн Фадлан волжских булгар сакалиба потому, что их прави­
тель именовался малик ас-сакалиба, или наоборот, Алмуш име­
нуется правителем сакалиба потому, что его поданные называ­
лись сакалиба!», - пишет Д.Е.Мишин1. В результате автор ис­
следования приходит к выводу, что «правильнее было бы под­
держать первое предположение» . То есть Д.Е.Мишин склоня­
ется к тому, чтобы объяснять термин «сакалиба» у Ибн Фадлана 
тем, что Алмуш являлся «маликом ас-сакалиба» («правителем 
ас-сакалиба») и соответственно его поданные были «сакалиба»,
то этот этноним в тексте Ибн Фадлана был производным от ма­

о
лика ас-сакалиба . Также Д.Е.Мишин дает еще несколько 
предположений. Например, по его мнению, Ибн Фадлан еще 
находясь в Багдаде был знаком с письмом Алмуша, в котором 
тот называл себя правителем ас-сакалиба. Якобы Ибн Фадлан 
не стал вдаваться в подробности и уточнять как называют по­
данных Алмуша, а автоматически распространил на них термин 
известный ему по титулатуре царя булгар. Почему же тогда 
Алмуш в письме в Багдад называл себя маликом ас-сакалиба (то 
есть по Мишину «правителем славян»). Автор исследования 
объясняет это тем, что Алмуш, преследуя цель создания мощ­
ной антихазарской коалиции, решил показать себя перед араба­
ми мощным правителем, которому подчиняются многие наро­
ды4. В результате всех своих изысканий Д.Е.Мишин делает 
окончательный вывод: «... применение Ибн Фадланом названия 
сакалиба к волжским булгарам основано не на его собственных 
наблюдениях, сделанных во время поездки в Булгар, а на титу-

Мишин Д.Е. Сакалиба (славяне) в исламском мирю в ранее средневековье. -  
Москва: Институт востоковедения РАН -  Изд-во «Крафт+», 2002. -  С.30.

Там же. -  С.30.
Там же. -  С.30,33.
Там же. -  С.ЗЗ.

63



латуре царя Алмуша, именовавшего себя «правителем сакали­
ба» в послании к халифу ал-Муктадиру. Такое употребление 
названия сакалиба правомернее считать не свидетельством его 
отнесения ко всем северным народам без разбора, а результатом 
следования автора неверному указателю, которым стало выше­
упомянутое послание»1. Таким образом Д.Е.Мишин очень про­
сто «решает» проблему с сакалиба у Ибн Фадлана. Получается, 
чтобы повысить свою значимость в глазах арабов Алмуш на­
звал себя «правителем славян». Но почему именно славян, а не, 
например, булгар, буртас, савиров, башкир и других народов 
того региона? Так выглядело бы значительнее. Кроме того, не 
надо забывать, что до приезда в Булгар Ибн Фадлан видел мно­
жество племен и народов, которые он называл их собственными 
именами, а не связывал их этнонимы с именем того или иного 
правителя. Впрочем, это утверждение Д.Е.Мишина не является 
оригинальным. Еще в 1954 г. сам переводчик Ибн Фадлана, 
А.П.Ковалевский писал буквально следующее: «Ибн Фадлан 
несколько раз называет булгарского царя -  «царь славян», а 
один раз и его страну -  «страна славян». Это обстоятельство 
вызвало когда-то много толков и недоумений. Теперь... можно 
считать установленным, что употребление этого выражения в 
данном случае имело политическое значение. Именно в основе 
его лежало стремление изобразить царя булгар владыкой мно­
гих северных народов, которые в тогдашнем арабском языке 
обычно обозначались общим именем «сакалиба» - «славяне». 
Однако когда дело коснулось вопроса о провозглашении офи­
циального титула царя в мечети, то титулом этим оказался не 
«царь славян», а «царь булгар», или, по совету Ибн Фадлана -

1 Там же. -  С .33.

64



«повелитель» (эмир) булгар»1. В этой части можно согласится с 
Ковалевским -  возможно, что Алмуш и в самом деле для пущей 
важности сначала называл себя «царем сакалиба», а потом «ца­
рем булгар». Но дело не в этом. Да, Алмуш под титулатурой 
«малик ас-сакалиба» подразумевал, что он управляет несколь­
кими народами, которые носят собирательное название «ас- 
сакалиба». В X в. некоторые арабские авторы так называли все 
народы Восточной и Северной Европы, которых не могли отне­
сти к византийцам, франкам и русам. Татарские историки конца 
XIX -  начала XX в. однозначно под этим общим термином 
подразумевали тюркские и финские народности, проживающие 
на берегах Волги, Дона, Урала»2, а также полагали, что упот­
ребление «ас-сакалиба» исключительно в варианте «славяне» не 
совсем верно3. Сам А.П.Ковалевский утверждал, что «термин 
«саклаби» и по своему происхождению и по обычному упот­
реблению в арабском языке обозначает славян». Также он отме­
чал, что «...так как авторы не слишком хорошо разбирались в 
этнических признаках, а тем более в языках северных народов, 
то этим термином сплошь и рядом обозначали всевозможные 
северные народы и германцев на Рейне, и финнов, и булгар. Та­
ким образом, приходится в каждом отдельном случае решать 
вопрос, какое содержание вкладывал в это слово данный ав-

4тор» .
Самое начало «Записок» Ибн Фадлана А.П.Ковалевский 

переводит следующим образом: «Сказал Ахмед ибн-Фадлан: ко­
гда прибыло письмо Алмуша сына Шилки Йылтывара, царя

1 Ковалевский А.П. Чуваши и булгары по данным Ахмада ибн-Фадлана. -  Че­
боксары: Чувашское государственное издательство, 1954. -  С.33-34.
1 Фэхреддинев Р.С. Болгар вв Казан тереклэре. - Казан: Татар, кит. нвшр., 1993. 
- Б . 22.

validi Togan A.Z. Ibn FadlSn’s Reisebericht.- Leipzig: Kommissionverlag 
F.A.Brockaus,1939. - P.295.
4 Ковалевский А.П. Посольство халифа к царю волжских булгар в 921-922 гг. // 
Исторические записки, 1951. - №37. -  С .193-194.

65



«славян», к повелителю правоверных...»1. Как видим, слово 
«славяне» он берет в кавычки, что значит только одно -  перево­
дчик не уверен полностью, что данное слово значит именно 
«славян». Посмотрим арабский оригинал, воспроизведенный по 
мешхедской рукописи сирийским исследователем Сами ад- 
Дахханом. В арабском тексте это место выглядит так: «Кала Ах­
мад Бну Фадлан: ламма васала китаб Алмуш бну Йалтуар малик 
ас-сакалиба»2. Поясняя в подтекстовкой сноске слово «ас- 
сакалиба», сами ад-Даххан пишет, что в арабской традиции этим 
термином обозначают славян «из страны которых к арабам заво­
зили рабов». Наряду с этим он также отмечает, что западные ис­
следователи полагают, что «булгары и сакалиба -  это одно и то­
же»3.

Теперь обратимся к вопросу исламизации булгар, отражен­
ному в «Записках» Ибн Фадлана. В 921 г. в Багдад ко двору ба­
гдадского халифа аль-Муктадира прибывает посольство от бул- 
гарского правителя Алмуша, которое возглавляет ‘Абдаллах ибн 
Башту. Посол привозит письма, одно из которых было адресо­
вано халифу, а второе - начальнику охраны внутренних покоев 
дворца Назиру аль-Харами. Существует версия, что было еще и 
третье письмо, адресованное везиру Хамиду ибн ал-‘Аббасу в 
Бухару и Багдад.

В свои посланиях Алмуш просил Муктадира о присылке к 
нему кого-либо, кто наставил бы его в вере, а также построить 
для него мечеть, в котором воздвиг бы для него кафедру-михраб, 
чтобы оттуда можно было бы от имени халифа произнести про- 
поведь-хутбу в его собственной стране и во всех областях его

1 Ковалевский А.П. Книга Ахмеда Ибн-Фадлана о его путешествии на Волгу в 
921-922 гг.: Статьи, переводы, комментарии. -  Харьков: Изд-во Харьковского 
государственного университета им. А.М.Горького, 1956. -  С. 121.
1 [Даххан] Мухаммад Сами ад-Даххйн, - Рисалат Ибн Фадлан. - Дамаск, 1960. -
С.67.

Там же. -  С.67.

66



государства». Кроме этого булгарский правитель просил халифа 
Муктадира о постройке крепости, в которой он мог бы скры­
ваться от своих противников1. Просьбы Алмуша были услыша­
ны - в 922 г. Волжскую Булгарию посетило Посольство багдад­
ского халифа ал-Муктадира, благодаря содействию которого 
булгары приняли ислам.

Сами торжества начались в четверг 12 мухаррема 310 года 
по хиджре (12 мая 922 г.), когда в торжественной обстановке 
было прочитано письмо халифа. Несомненно, что это было дол­
гожданным и желанным событием для булгар. Это проявлялось 
в таких деталях, как полное подчинение указаниям прибывших 
миссионеров в части соблюдения ритуала перехода в ислам. На­
пример, элтабара2 одели в савад -  черную «униформу» высших 
сановников повелителя правоверных (черный цвет -  цвет абба- 
сидов), а на голову водрузили чалму. Мало того, когда начали 
читать письмо халифа, Ибн Фадлан потребовал, чтобы Алмуш и 
его люди слушали чтение стоя и им пришлось встать. После 
прочтения восхвалений в адрес ал-Муктадира, он также потре­
бовал, чтобы правитель Булгара в ответ пожелал мира повелите-

о
лю правоверных . Конечно, Алмуш не был смиренным агнцем и 
терпел такое насилие над собой исключительно в политических 
или, возможно, в экономических целях.

Позже, когда ему станет известно, что посланники халифа 
не привезли обещанных денег (4 тысяч динаров) на строительст­
во крепости, булгарский правитель вызовет Ибн Фадлана и в ка­
тегоричной форме потребует их выдачи4. Это уже было похоже 
на угрозу. В чем же была причина? Спустя время элтабар объяс­

1 [Даххан] Мухаммад Сами ад-Даххан. - Рисалат Ибн Фадлан. - Дамаск, 1960. -  
С.67.
2 В Волжской Булгарии титул правителя государства
3 Там же. -  С. 114.
4 Там же. -  С. 120.

67



нит это тем, что его требование было вызвано тем, что он хочет 
вести строительство на средства, заработанные праведным пу­
тем. Якобы у него у самого достаточно средств для осуществле­
ния любого строительного проекта, но он не уверен, что его 
средства достаточно легитимны с точки зрения шариата. Скорее 
всего, булгарский правитель хитрил -  в те годы ради богатой 
добычи люди без раздумий шли на грабеж и убийства, поэтому 
не приходится думать, что еще вчерашний язычник Алмуш, со­
блюдал какие-то моральные принципы.

Видимо, он считал, что своим согласием принять ислам в 
качестве официальной религии Волжской Булгарии, он оказал 
невероятную услугу багдадскому халифу, который без лишних 
материальных затрат и тяжелых войн без проблем заполучил 
под свое крыло такое мощное и важное с геополитической точки 
зрения государство, как Волжская Булгария. По сути, он нахо­
дился в поиске и готов был с легкостью переориентироваться на 
того, кто дал бы больше. В то время в Багдаде исповедовали ис­
лам шафиитского толка, а в Булгаре до приезда арабского по­
сольства, видимо, под влиянием среднеазиатских миссионеров -  
ислам ханифитского толка. Ибн Фадлан приводит интересный 
пример, который характеризовал конфессиональную ситуацию в 
Булгаре, как весьма неустойчивую, еще окончательно не утвер­
жденную в той или иной форме. Так Алмуш в ожидании араб­
ских денег беспрекословно выполнял все требования багдадско­
го посольства, а когда узнал, что денег не будет, приказал муэд­
зину удвоить икаму V Тем самым элтабар делал намек на свою 
возможную переориентацию на Среднюю Азию, ведь именно 
согласно тамошнему ханифитскому мазхабу икама читалась 
дважды. Увидев это, Ибн Фадлан крайне возмутился и приказал

1 Икама -  призыв к намазу, читается непосредственно перед молитвой.

68



муэдзину прекратить нарушать принятые при дворе правовер­
ных правила1 (т. е. традиции шафиитов). Кроме всего прочего, 
сохранение ханифитского мазхаба для волжских булгар было 
важно и для сохранения торговых отношений, который к тому 
времени уже сложились между Волжской Булгарией и Средней 
Азией2.

Как известно, среди современных мусульман, проживаю­
щих в Волжско-Камском регионе распространен ислам ханифит­
ского толка (основатель Абу Ханифа, умер в 767 г.), который 
исповедуют, кстати, в большинстве стран мусульманского мира. 
Интересно, что в одном из древнейших памятников татарской 
литературы - в поэме булгаро-татарского поэта Кул ‘Али (XIII
в.) прославляются деятели суннитского (в том числе и Абу Ха­
нифа) и даже шиитского ислама (‘Али, Хасан и Хусаин), но ни 
слова не говорится о Мухаммаде аш-1Пафи‘и -  основателе ша- 
фиитского мазхаба в исламе. В татарской литературе более 
позднего периода, созданной на территории Поволжья мы также 
не увидим упоминания этого имени. О чем это говорит? О том, 
что шафиитский мазхаб не прижился среди татар и башкир. Ша- 
фиитский («арабский») толк, видимо, действовал на территории 
Волжской Булгарии самое непродолжительное время, возможно, 
лишь в период нахождения в Булгаре багдадской делегации. Ес­
ли сравнить оба мазхаба -  ханифитский и шафиитский, то выяс­
нится, что по большому счету они не имеют между собой прин­
ципиальных различий. То же самое можно сказать о суннизме и 
шиизме. Для булгар, находящихся вдали от главных центров му­

1 [Даххан] Мухаммад Сами ад-Даххан. - РисЗлат Ибн Фадлан. - Дамаск, 1960. -  
С.121.
2 В самой Средней Азии мусульманство, по мнению востоковеда Н.Ф.Катанова, 
утвердилось не ранее покорения этой страны арабами, что случилось «около 
половины IX в.» (Катанов Н.Ф. Избранные научные труды. Тексты хакасского 
фольклора и этнографии. -  Абакан: Хакасское книжное издательство, 2000. -  
С. 396).

69



сульманского просвещения было не так уж важно -  какие тонко­
сти и различия есть в том или ином ответвлении ислама. Ислам 
распространился в Волжской Булгарии еще задолго до приезда 
официальной делегации из Багдада и помимо геополитических 
задач Алмуш должен был учитывать и мнение жителей государ­
ства, которое уже в массе своей к тому времени исламизирова- 
лось в ханифитском толке.

В выборе того или иного толка (например: ханифизма или 
шафиизма) в первую очередь играла роль политика, отношения 
по вектору -  сильное —> слабое государство. Например, Азер­
байджан стал шиитским, под влиянием соседа-Ирана, а Таджи­
кистан остался шиитским, несмотря на соседство с Афганиста­
ном, где суннитский ислам преобладал и играл важнейшую роль 
в жизни этого государства1. В самом Ираке в настоящее время 
преобладают шииты (примерно 55% от суннитов). Причем среди 
суннитов больше ханифитов, чем шафиитов. Это говорит о том, 
что со времен Ибн Фадлана в Багдаде многое изменилось. Ха- 
нифизм оказался более популярным направлением среди му- 
сульман-суннитов во всем мире.

В случае с Волжской Булгарией мы видим, что принятие 
ислама нужно было правителям государства, исходя из чисто 
политического расчета. Алмуш не боялся далекого халифа, ко­
торый просто физически не смог бы добраться до далекого Бул­
гара. В разговоре с Ибн Фадланом Алмуш говорит об этом пря­
мым текстом: «Скажи ему: ты знаешь, что если бы халиф -  да 
продлит Аллах его пребывание (в этом мире)! -  послал ко мне 
войско, то одолел ли бы он меня?» Я сказал: «Нет». Он сказал: 
«А эмир Хорасана?» Я сказал: «Нет». Он сказал: «Это не вслед­
ствие ли отдаленности расстояния и многочисленности между

1 Речь идет о «досоветском» периоде, когда не существовало четких границ по 
этническому или этнополитичсекому принципу.

70



нами племен неверных?» Я сказал: «Да». Он сказал: «Скажи ему: 
итак, клянусь Аллахом, действительно я нахожусь в своем отда­
ленном местопребывании, в котором ты меня видишь, но дейст­
вительно я боюсь своего господина, повелителя правоверных, и 
именно я боюсь, что до него дойдет обо мне что-нибудь такое, 
что он сочтет отвратительным, так что он проклянет меня, и я 
погибну в своем (отдаленном) месте, в то время как он будет ос­
таваться в своем государстве, и между мною и им будут прости­
раться далекие страны. В то время как вы постоянно ели его 
хлеб и носили его одежды и видели его, вы обманули его отно­
сительно размера посылки, с которой он отправил вас ко мне, к 
народу неимущих (людей), обманули мусульман, (но) я не при­
нимаю от вас (помощи) в деле своей веры, пока не придет ко мне 
такой (человек), кто будет правдив со мной в том, что он гово­
рит. И если придет ко мне человек такого рода, то я приму от не­
го»1.

В тот момент Алмуш сын Шилки больше всего боялся 
ближайших соседей-хазар, чем далеких арабов. Да, в случае 
конфликта с ними, халиф не смог бы послать войска для под­
держки соплеменников-булгар, но он вполне реально мог уда­
рить по хазарам с юга. Возможно, думая о такой перспективе, 
еще в 913-914 гг. Алмуш разгромил русов, которые совершили 
набег на Прикаспийские владения Арабского халифата, чем по­
казал свою лояльность арабам. Помимо всего прочего, Алмуш 
мечтал объединить под своей властью большинство тюркоязыч­
ных племен Поволжья. Исламская религия должна была прийти 
в Волжскую Булгарию в качестве идеологии нового цементи­
рующей идею единовластия —  главного принципа феодальной

1 [Ковалевский А.П.] Путешествие Ибн-Фадлана на Волгу. Изд. Академии наук 
СССР M-JI, 1939. [Перевод и комментарии А.П.Ковалевского.] Под редакцией 
И.Ю.Крачковского. -  С.70.

71



монархии. Успеху данного мероприятия могло способствовать 
наличие общей доктрины, общей идеологии для чего ислам под­
ходил почти идеально. Кроме того, ислам уже де-факто распро­
странился в Волжской Булгарии - его официальное признание в 
качестве государственной религии подняло бы авторитет Алму­
ша среди своих подданных. Тем более, что этот процесс, соглас­
но данным Ибн Фадлана, уже принял в то время массовую фор­
му: «Мы видели у них домочадцев одного «дома» в количестве 
пяти тысяч душ женщин и мужчин, уже всех принявших ислам, 
которые известны под именем аль-Баранджар. Для них построи­
ли мечеть из дерева, чтобы они молились в ней. Они не умеют 
читать, так что толпа делает (повторяя) то, как (каким образом) 
молятся (другие). Действительно, как-то под моим руководством 
принял ислам один человек (муж) по имени Талут. Итак, я на­
звал его «‘Абдаплахом», он же сказал: «Я хочу, чтобы ты назвал 
меня своим (собственным) именем Мухаммад», и я это сделал. И 
приняли ислам его жена, и его мать, и его дети, и всех их стали 
называть Мухаммадом. Я научил его (произнесению): «Хвала 
Аллаху» и «Скажи: он Аллах един», и радость его от этих двух 
сур была больше, чем его радость, если бы он сделался царем 
славян1».

Булгары однозначно ориентировались на Среднюю Азию. 
Недаром первые булгарские монеты являлись подражаниями са- 
манидскому чекану, вплоть до дат и центров чеканки (Бухара, 
Самарканд, Чач)2. Да, Алмуш хотел избавиться от «опеки» Хаза- 
рии, но для вооруженного решения этой проблемы у булгар не

1 [Ковалевский А.П.] Путешествие Ибн-Фадлана на Волгу. Изд. Академии наук 
СССР М-Л, 1939. [Перевод и комментарии А.П.Ковалевского.] Под редакцией 
И Ю.Крачковского. -  С.74-75. (словом «славяне» Ковалевский переводит тер­
мин «сакалиба». Правильное чтение -  «булгары»).
1 Измайлов И. Проповедник на краю ойкумены. Ахмед Ибн-Фадлан и его пу­
тешествие на Волгу // Мусульмане, 1999. - №1(2). -  январь-февраль. -  С.29.

72



хватало сил. Необходимо было искать союзников. Историк 
И.Л.Измайлов полагает, что союзниками булгар не могли стать 
дружественные саманиды, поскольку «они вообще редко вме­
шивались в европейскую политику, поскольку их были сосредо­
точены в Хорасане; кроме того, сама их империя переживала пе­
риод неуклонного упадка и распада, который произошел уже в 
середине X в.»1. Ученый считает, что другой дружественной си­
лы, которая могла бы помочь в борьбе с Хазарией, у булгар не 
было. И тут им помогли давние торговые и этнические связи. 
Булгары знали, что мусульмане Багдада являются злейшими 
врагами хазар. Возможно, они даже знали о войнах арабов с ха­
зарами в VII в. или хотя бы рассказы о них» .

Конечно, ислам проник в Булгар из относительно близкой 
Средней Азии с торговцами и купцами, с учеными и странст­
вующими дервишами, но все же в то время Средняя Азия в гео­
политическом отношении значительно уступала мощному госу­
дарству - Аббасидскому халифату, с которым дружить было вы­
годно во всех отношениях. Если де-факто источником исламиза­
ции была Средняя Азия, то де-юре им должно было стать силь­
ное государство-лидер. Багдадское посольство двигалось в Бул­
гар именно через Среднюю Азию -  видимо, в то время это был 
самый короткий и надежный путь. Следовательно, им пользова­
лись и булгары, которые с торговыми целями (в т. ч. и в качестве 
посредников с Северной Европой) посещали Среднюю Азию и 
раньше. Может возникнуть вопрос -  почему булгары приняли 
именно ислам, а не какую-либо другую религию? Дело в том, 
что с исламом часть протобулгарских племен познакомилась 
еще в конце VII -начале VIII вв., когда после распада Великой 
Булгарии Кубрата они начали передвижение в сторону Средней

1 Там же. -  С.30.
2 Там же. -  С.30

*4 73



Волги. Тесные контакты с мусульманами-хазарами заложили 
основу для формирования мусульманской ментальности буду­
щих волжских булгар. Что касается жителей Волжской Булгарии 
времен Алмуша сына Шилки, то они, будучи в основной своей 
массе представителями городской, цивилизованной культуры, не 
могли подпасть под влияние соседей-язычников, которые нахо­
дились на нижней ступеньке культурного развития. Ближайши­
ми соседями по уровню равнозначной цивилизованности явля­
лись среднеазиаты (хорейзмийцы и саманиды) -  следовательно, 
волжские булгары могли наиболее тесно контактировать именно 
с ними. Необходимо отметить, что исламизация Поволжья была 
интересна не среднеазиатам и даже не арабам, а самим поволж­
ским булгарам и другим народам этого региона. Они выбрали то, 
что было интересно им самим, и вышеупомянутое посольство, 
прибывшее из Багдада появилось здесь лишь после письменного 
приглашения местных булгарских правителей. Естественно, что 
булгары и их прямые потомки -  современные поволжские тата­
ры, как тогда, так и сейчас не могли принять того, что им было 
невыгодно. И поэтому строили свою политику лишь, в интересах 
своего собственного народа, а не в интересах каких то абстракт­
ных для них тогда понятий как то «общая исламская умма» и др.

Вторым'вектором исламизации Булгарии могли стать сами 
жители этого государства, точнее, ее наиболее передовая и пас­
сионарная часть. Из источников нам известно, что уже в самые 
первые годы появления ислама в Аравии и, вообще, на мусуль­
манском Востоке там находилось немало выходцев из Булгарии, 
которые оказались в тех краях с торговыми или иными целями. 
Вернувшись на родину они могли исламизировать значительную 
часть своих сограждан, но говорить о том, что именно благода­
ря им ислам проник в Булгар было бы неправильным. Все-таки 
религия в то время была уже не только объектом духовной прак­

74



тики отдельно взятого человека, но и в большей степени инст­
рументом политики и тонкого дипломатического расчета.

Третьим направлением исламизации Волжской Булгарии 
мог стать путь: Халифат-Хазария-Волжская Булгария. Как из­
вестно, государственной религией Хазарии был иудаизм, но 
большинство населения исповедовало ислам. Какие-то тюрк­
ские взаимосвязи, близкий и понятный язык, схожая культура и 
быт, могли способствовать тому, что ислам мог просочиться и 
по этому вектору. Данный процесс начался, как уже упомина­
лось выше, в конце VI-начале VII вв. в низовьях Волги и мог 
продолжится в начале IX в., когда группа булгарских племен под 
руководством Алмуша сына Шилки осваивала территорию, где 
позже расположится государство Волжская Булгария. Находясь 
длительное время в составе Хазарского каганата, булгары были 
знакомы и с иудаизмом —  верой своих сюзеренов. Но они отка­
зались от нее, потому что им для осуществления своей самостоя­
тельной политики необходима была такая религия, которую 
можно было бы противопоставить вере своих «хозяев».

Что касается официальной исторической науки, то на дан­
ный момент известно мнение уфимского ученого Г.Б.Фаизова, 
который выделяет пять основных причин принятия ислама в 
Волжской Булгарии:

1. Экономические и географические условия;
2. Религия отвечала социальным потребностям общества;
3. Экономический рост;
4. В начале X в. аббасиды утратили политическую власть

над значительной частью своих владений, но суннит­
ские государи продолжали признавать их религиозный 
суверенитет и приезжали к ним за инвеститурой;

5. Субъективный фактор, выразившийся в том, что сам

75



Алмуш уже успел принять ислам1.
Все эти факторы, в основном подтверждаются и сообще­

ниями Ибн Фадлана. Несомненно, что этот источник является 
наиважнейшим и незаменимым документом по истории Волж­
ской Булгарии и соседних племен, благодаря которому мы те­
перь можем составить достаточно объективную картину ислами­
зации Волго-Уральского региона.

«Сами ад-Даххан» - арабский исследователь 
«Рисале» Ибн Фадлана

Говоря о «Записках» Ибн Фадлана необходимо упомянуть 
имя арабского исследователя этого памятника - Сами ад- 
Даххана, который на основе многолетнего изучения этого труда 
выпустил в 1960 г. в Дамаске монографию под названием «Риса- 
латун Ибн Фадлан»* (2-е изд. вышло в 1977 г. там же.). Если о 
русских и советских ученых, изучавших «Записки» Ибн Фадлана 
говорится много, то о западных2 и восточных почти ничего не 
известно.

Сами ад-Даххан (1910 - 1971), арабский ученый и писатель. 
Родился в г.Халеб (Алеппо), Сирия. Там же закончил медресе. В

1 Цит. по: Гарипов Н. Ислам у татар Поволжья в IX -  XIX вв. -  Казань: «Иман», 
1999. -  С.9. (Оригинал: Фаизов Г.Б. Государственно-исламские отношения в 
Поволжье и Приуралье. -  Уфа:1995. -  С.26-27.).

Название имеет дополнение: Ахмад ибн Фадлан ибн ‘Аббас ибн Рашид ибн 
Хаммад. Описание его путешествия в страну тюрок, хазар, русов и сакалиба в 
309 г. по хиджре (921 по милади.)
2В этом ряду хотелось бы упомянуть недостаточно известного в России амери­
канского ученого - Джеймса Маккейтена и его аннотированный перевод, став­
ший диссертацией: The Risalah o f Ibn Fadlan: An Annotated Translation with 
Introduction / Tr.James E.McKeithen // Ph.D.dissertation. - Indiana University, 1979. 
Достаточно полный обзор западной литературы по проблеме изучения Ибн 
Фадлана и большой отрывок на английском языке дан в статье американского

76



1936 г. был командирован для продолжения учебы в Сорбонну 
(Париж). Получил степень доктора в области литературы. В 1947 
г. вернулся в Дамаск, работал во Французском институте по изу­
чению арабского языка, преподавал в Сирийском университете. 
Некоторое время работал в высших учебных заведениях Марок­
ко и Иордании. В течение всей своей жизни непрерывно зани­
мался литературной и научной деятельностью. Он является ав­
тором свыше десятка книг, посвященным различным филологи­
ческим вопросам. Среди них: «Древние и современники», «Со­
временные методы обучения», «Жизнь и творчество Мухаммада 
Курда ‘Али», «Сирийские поэты и ученые», «Современные по­
эты Сирии». Изучил и издал несколько исторических и литера­
турных арабских памятников («Диван Аби Фараса ал-Хамадани» 
в 3-х томах и др.). Умер в 1971 г., похоронен в г.Халеб '.

В 1960 г. Сами ад-Даххан опубликовал одно из наиболее 
важных своих произведений - путевые записки Ибн Фадлана с 
комментариями и самостоятельной научно-исследовательской 
частью. Автор построил свой труд следующим образом:

Вступление (вступительное слово исследователя).
Введение.
1 -ая часть.

Глава первая -  «Путешествие Ибн Фадлана», состоящая из 
разделов:

а) Путешествия в то время ( т.е. в период жизни Ибн Фад­
лана - А.А.)\

б) Историческая ситуация той эпохи;

ученого Джеймса Мантгомери: Mantgomery James Е. Ibn Fadlan and the Riisiyyah 
U Jomal o f Arabic and Islamic Studies, 2000:3. -  P. 1-25.

Хайрутдин аз-Зирекли. А‘лам. - Бейрут,1999. - 3 том. - С.74. (на араб.языке ). 
Также о нем см. статью Дж.Зайнуллина Ибне Фазлан сэяхэтнамасе Ьем 
«Кэлиле ва Димнэ» турында // Казан утлары, 1986. - №11. -  Б. 183-185.

77



в) Посольство и его цели;
в) Описание путешествия и его наиболее важные моменты;

Глава вторая -  «Исследование «Записок», которые поде­
лены на разделы:

а) Об авторе «Записок»;
б) [Анализ] отдельных глав этого сочинения;
в) [История] изучения рукописи;
г) Пути и методы ее исследования;

Вторая часть книги состоит из набранного типографским 
шрифтом сводного текста рукописи, снабженного большим ко­
личеством подтекстовых сносок, указателей и содержания кни­
ги. Факсимиле не дается, имеются лишь фотокопии отдельных 
листов мешхедской рукописи и иллюстрации из труда А.-З. Ва- 
лиди Тогана.

Во введении автор, говоря об историографии вопроса отме­
чает, что наиболее серьезно наследие Ибн Фадлана на протяже­
нии последних 100 лет изучалось русскими учеными. Оно рас­
сматривалось ими как ценный источник по многим отраслям 
знания. Ад-Даххан говорит, что он ознакомился с большинст­
вом этих трудов, но часть так и осталась для него недоступной. 
Он сожалеет, что такое ценное достояние (статьи и монографии 
русских авторов) понятны лишь единицам арабских исследова­
телей, т.к. написаны на незнакомом им {русском. -  А.А.) языке. 
Также он сообщает, о своих контактах с русскими востоковеда­
ми которые сообщили ему много нового о неизвестных автору 
русских и немецких источниках по данной теме. В поисках хо­
рошего и надежного списка «Записок» Ибн Фадлана Сами ад- 
Даххан даже обращается в 1954 г. в Академию наук СССР. На

78



его письмо отвечает известный арабист В.И.Беляев, который 
высылает ему русский перевод текста с хорошим факсимиле. 
Возможно, что Беляев послал арабскому ученому первое изда­
ние А.П.Ковалевского, вышедшее в 1939 г.1 Во время подготов­
ки материала для книги сирийский ученый в 1954 г. в Кем­
бриджском и Гарвардском университетах встречался также и с 
западными учеными.

Как уже было отмечено выше, книга поделена на две части. 
Первая часть полностью посвящена научно-теоретическому ана­
лизу «Записок» Ибн Фадлана - вторая часть состоит из самого 
текста памятника. В первой главе речь идет об истории проис­
хождения подобных трудов. Автор делая экскурс в историю, го­
ворит о том, что арабы, как прирожденные торговцы часто наве­
дывались в соседние страны с коммерческими целями. По воз­
вращении они старались записывать, все виденное на своем пу­
ти. Не чурались путешествий и арабские поэты, впечатления ко­
торых выливались уже в целые поэмы. Начавшийся в VII в. 
процесс исламизации соседних стран, также не обошелся без 
трудов подобного рода. Однако уже в 3 веке по хиджре путевые 
записки арабов начали принимать более четкие формы, стала 
складываться своеобразная традиция под стереотипным назва­
нием «Китаб ал-масалик ва-л- мамалик» («Книга путей и 
стран»). Эти книги строились по «климатическому» принципу и 
включали в себя описания городов, гор и рек и народов. Сами 
ад-Даххан называет наиболее известные имена арабо­
мусульманских авторов: Ибн Хордадбех, ал-Хамадани, Ибн Рус­
те, Йа'куби и др. Сирийский ученый отмечает, что не все из 
этих людей видели описанное ими своими собственными глаза­
ми, а пользовались рассказами других путешественников. Тут же

1 Путешествие Ибн-Фадлана на Волгу / Под. ред. акад. И.Ю. Крачковского. - 
М.-Л,1939.

79



ученый рассказывает и об официальных арабских посольствах, 
организованных в далекие, неизвестные страны исходя из раз­
личных политических и экономических побуждений. В этом ря­
ду он называет посольство халифа Васика (227 -  232 гг. по хид­
жре), направленного к валу Йаджуджа и Маджуджа примерно в 
середине третьего века1 по хиджре. Таким образом Сами ад- 
Даххан постепенно приближается к основной теме своего иссле­
дования. В разделе, посвященном общеисторической ситуации в 
период правления халифа ал-Муктадира он раскрывает реалии 
этой эпохи, описывает окружение халифа. Ниже, продолжая эту 
тему, автор, подробнее остановится на политической ситуации в 
государстве перед самой отправкой посольства в страну булгар. 
Ад-Даххан задается двумя вопросами. Его интересует - почему 
«ас-сакалиба» обратились именно в Багдад и наряду с этим он 
пытается разобраться в происхождении этого народа. Ответ на 
первый вопрос, по мнению ученого ясен - Багдад в то время 
считался достаточно мощным и процветающим государством и 
просьба о покровительстве пришла по адресу (С. 22). Интересно, 
что автора не затрудняет и вторая проблема. По его мнению «ас- 
сакалиба» - это жители северной Европы, проживавшие раньше 
на берегах реки Волга - столица которых была расположена не­
подалеку от-Казани (С.22). Ад-Даххан поясняет слово «Казань» 
в подтекстовой сноске: «Столица разрушенного [развалившего­
ся] Булгара [расположенного] в 6,5 км от реки Волга. Находится 
на параллели Москвы» (С.22). Закончив с этой темой, он при­
ступает к разбору состава делегации. Здесь он отмечает, что та- 
халлус одного из ее членов - Барса Саклаби -  «саклаби» - дол­
жен указывать на этническое происхождение этого человека (С.

1 Третий год хиджры начался 18 августа 912 г.

80



24). В сноске он поясняет, что Барс -  это гулям Исмагила ибн 
Ахмеда -  правителя Хорасана.

Далее, немного отвлекаясь от темы, ученый приводит не­
сколько лестных слов в пользу мусульманских ученых. Он отме­
чает, что еще со времен Нестора западные историки и хронологи 
не внесли ничего нового и существенного о русах и окружаю­
щих их народах. Зато, по его мнению, заметную роль в этой об­
ласти сыграли арабо-мусульманские географы и историки, кото­
рые благодаря своим многочисленным упоминаниям об этих се­
верных народах «открыли глаза» западникам на многие доселе 
неясные вопросы. С чем это было связано? Автор считает, что 
причиной тому служил ислам, который всячески приветствовал 
и одобрял получение новых знаний и для мусульман это было 
своего рода «савабом» - богоугодным делом.

Ниже автор приступает к анализу сочинения Ибн Фадлана. 
Он коротко описывает некоторые наиболее важные и интерес­
ные по его мнению моменты - часть отмечает отдельно. Араб­
ский ученый заносит в заслугу Ибн Фадлану факт подробного 
описания в «Рисале» некоторых интересных для арабов обычаев 
и традиций булгар, русов и сакалиба (еда, одежда, привычки). 
Это, по мнению автора, не только познавательно и любопытно, 
но и важно с чисто научной точки зрения. Например останавли­
ваясь на описанном у Ибн Фадлана процессе кремирования 
знатного руса, сирийский ученый отмечает схожесть этой це­
ремонии с обычаями индусов. Свою мысль он обосновывает ци­
татами из других арабских трудов подобного рода (цитирует 
Ибн Хаукаля и М ас‘уди).

Приступая ко второй главе Сами ад-Даххан первым делом 
задается вопросом -  кто же он Ибн Фадлан? Ведь несмотря на 
чисто арабское звучание этого имени, оно нигде в известных 
ему источниках того времени не встречается. Впрочем ученый

81



приводит, возможно что единственное упоминание об Ибн Фад- 
лане, взятое из Йакута и говорящее о том, что путешественник 
был клиентом известного полководца Мухаммада ибн Сулейма­
на, состоявшего на службе у халифа Муктадира. В связи с этим, 
ад-Даххана волнует еще один вопрос. Он отмечает странность 
того факта, что подробное описание (буквально по дням), путе­
шествия Ибн Фадлана, упоминание в тексте точного маршрута, 
резко контрастирует с полнейшим отсутствием информации о 
том когда и каким путем вернулся Ибн Фадлан обратно.

Также Сами ад-Даххан обращает внимание на произнесен­
ные царем сакалиба слова, который сказал, что «я признаю толь­
ко тебя одного, ведь остальные не арабы». Ученый задается дру­
гим вопросом: «Хотел ли этим самым сказать царь сакалиба, что 
он [Ибн Фадлан -  А.А.] араб по своему языку или араб по про­
исхождению? Или вообще заблуждался в его происхождении?» 
(С.38). Развивая эту мысль исследователь строит догадки: «Где 
родился Ибн Фадлан - в арабской или стране или в каком-то 
другом месте? Чем он занимался до поездки в Булгар?» Эти во­
просы остаются риторическими.

Пытаясь нарисовать портрет Ибн Фадлана ад-Даххан отме­
чает, что он, скорее всего, был здоровым и молодым человеком, 
так как такое сложное и опасное путешествие пожилой человек 
навряд ли смог выдержать. Тут же автор делает важный вывод. 
По его мнению легенды, услышанные Ибн Фадланом у булгар 
имели персидские корни, т.е. они были широко распространены 
в то время и таким образом попали в его произведение. Но все- 
таки характер записей Ибн Фадлана, их высокий уровень испол­
нения, по мнению ученого, говорит в пользу того, что путешест­
венник был непростым человеком. Это значит, что халиф и ви­
зирь Хамид ибн Аббас не могли избрать в качестве секретаря

82



посольства человека неопытного, неизвестного, а значит 
незнатного.

Сами ад-Даххан цитирует Йакута ал-Хамави (1179-1229), 
который отмечал, что «Записки» Ибн Фадлана были популярны 
среди народа и что он лично видел множество списков рукопи­
си. Сирийский ученый добавляет к этому: «нет сомнения в том, 
что Йакут видел эти рукописи во время своего путешествия в 
страну персов и тюрок и в том, что он сделал хорошую копию из 
одной из них». Таким образом, недостаточность информации об 
этом произведении Ибн Фадлана и о нем самом, видимо, объяс­
няется тем, что большинство копий трактата ходило в тюрко­
персидском регионе и не попадало к арабам. В пользу этого же 
говорит и тот факт, что наиболее ясный и полный на сегодняш­
ний день список был найден в иранском городе Мешхед. Ниже 
арабский ученый отмечает, что Йакут по разному называет кни­
гу Ибн Фадлана: «Китаб Ахмад», «Кысса Ибн Фадлан», «Риса- 
ле». Также сирийский ученый сообщает о том, что он сравнил 
«Записки» Ибн Фадлана у Йакута с современными списками и 
на основе этого сделал вывод - текст из Йакута не потерял своей 
научной значимости и до сих пор может считаться надежным 
источником.

Возвращаясь к вопросу изучения путевых записок Ибн 
Фадлана ад-Даххан высказывает и некоторые критические суж­
дения. Например, он считает, что большим недостатком многих 
западных, а особенно русских востоковедов было то, что они ог­
раничивались лишь передачей факсимиле рукописи и не занима­
лись исправлением ошибок переписчиков. Тут же ученый корот­
ко упоминает и харьковское 1957 г. издание Ковалевского. Кри­
тический текст «Записок», опубликованный Сами ад-Дахханом 
снабжен большим количеством поясняющих сносок. Например, 
автор с первых же строк вынужден объяснять кто такой Алмуш,

83



кто такие сакалиба и булгары. Относительно Алмуша он гово­
рит, что в рукописях встречается несколько вариантов написа­
ния его имени, в т.ч. «Ал-Хасан ибн Бал.т.уар.», «Ал.м.ш. ибн 
Йал.т.уар.», «Ал.м.ш. ибн Ш.л.ки». Ад-Даххан предпочитает по­
следний вариант. Он обосновывает это тем, что именно такую 
транскрипцию использует большинство востоковедов и что 
именно этот вариант приведен у Йакута. Впрочем, ученый упо­
минает и другие сомнительные по его мнению варианты, срав­
нивает имя Йалтавар с именем Владимир.

Вполне традиционно арабский исследователь «Рисале» 
трактует этноним «ас-сакалиба». Он воспринимает этот этнос в 
качестве «славян» из страны которых «арабы импортировали ра­
бов» (С. 67). Интересно отметить, что ад-Даххан главу, в кото­
рой повествуется о стране булгар, п называет в арабском напи­
сании -  «ас-сакалиба». Также ученый приводит мнение запад­
ных ученых, которые, по его мнению, не могли уверенно опре­
делить локализацию «ас-сакалиба» и даже полагали, что булга­
ры это и есть «ас-сакалиба». К сожалению, эта мысль не получи­
ла дальнейшего развития и не была подкреплена указанием на 
конкретный источник. Наряду с этим ад-Даххан приводит мне­
ние и арабских историков, которые полагали, что «ас-сакалиба» 
были мусульманами еще до прибытия посольства из Багдада (С. 
67).

Вновь возвращаясь к персонажам «Рисале» Ибн Фадлана, 
ученый рассматривает имя посла от булгар -  ‘Абдаллаха ибн 
Башту ал-Хазари и посла со стороны халифа - Сусана ар-Расси. 
Если на счет первого он не имеет какого-либо определенного 
мнения, то относительно второго у исследователя есть своя вер­
сия. Сирийский ученый, основываясь на ал-Идриси ведет эти­
мологию его имени от гидронима «нахр ар-рус», т.е. по его ра­
зумению -  от реки Итиль (Волга). В этом же месте Сами ад-

84



Даххан вновь возвращается к трактовке имени Барса ас-Саклаби: 
«Он гулям Исма‘ила, после чего оказался в Ираке». Он реко­
мендует посмотреть упоминание об этом человеке в труде 
«Таджариб ал-умам» - Т.5 С. 4 (С. 69). Достаточно много места 
ученый уделяет трактовке этнонима «ал-беджнак», т.е. печенег. 
Он считает, что это тюркское племя, являющиеся частью кыича- 
ков - вышло из Китайского Туркестана (С. 106). «Место их про­
живания было на Урале и Волге по соседству с хазарами», - пи­
шет Сами ад-Даххан.

До сих пор много споров ведется вокруг напитка «суд- 
жув», которым царь булгар угощал гостей. Есть мнение, что это 
слово обозначает славянские «соты» (Ковалевский А.П., Заходер 
Б.Н.) или тюркское «вино», «сладкий напиток» (Закиев М.З.)1. 
Сами ад-Даххан передает это слово в виде «ас-с.джу». Он пред­
лагает также варианты «суджу», «суджи» (С. 116) без арабского 
артикля определенности «ал». Ученый признается, что он не 
может точно растолковать это слово. Он ссылается на мнение 
востоковедов, которые переводят его как «вино» («хамр»). Но он 
сам сомневается в этом и говорит, что «мы считаем невозмож­
ным, чтобы шейх Ибн Фадлан употреблял вино» (С.116). И тут 
же, противореча себе приводит слова Йакута, который подтвер­
ждает, что Ибн Фадлан пил вино. Вопрос остается открытым. 
Так же вновь неопределенна трактовка имени «Йалтавар» в 
предложении «Ал-малик Йалтуар -  малик булгар» (С. 117). Ад- 
Даххан ограничивается упоминанием различных версий восто­
коведов от «Йалтавара», «Айдара» до «Игоря». Так же арабский 
ученый не совсем ясно понимает названий некоторых гидрони­
мов. Точнее - это типичный случай, когда он остается в недора­
зумении и вынужден приводить разные версии из трудов своих

1 См. Закиев М.З. Сакалиба -  это кьшчаки, а булгары -  одно из кыпчакских 
племен // Татары: проблемы языка и литературы -  Казань, 1995. - С. 72.

85



предшественников. Но в этом есть своя ценность, т.к. он ссыла­
ется в основном на арабских ученых, дает точные координаты из 
процитированных мест. Так, разбирая название озера «х.л.дж.т.» 
арабский исследователь опирается на труд арабского географа 
Ибн Варди (ум. 1457), дает разные варианты (предполагает, на­
пример, что это мог быть один из хазарских городов). В назва­
нии реки Дж.а.у.ш.и.р. он видит как р. Актай (С.110), так и один 
из притоков р. Кама.

Хотелось бы отметить, что труд Сами ад-Даххана, несо­
мненно, важен и интересен и его надо изучать более вниматель­
но. Что касается «Рисале» Ибн Фадлана, то этот произведение до 
сих пор не потеряло своей актуальности. Со времени последнего 
издания критического текста прошло уже достаточно времени и 
в настоящее время назрела существенная необходимость изда­
ния нового перевода этого источника, исходя из последних на­
ходок и достижений исторической науки.

Отражение в арабских источниках проблемы 
исламизации Поволжья

В настоящее время науке известно немало арабских и пер­
сидских источников, которые в той или иной мере касаются ис­
тории народов, проживающих на территории современной Рос­
сийской Федерации. Среди них есть и такие, которые затрагива­
ют и рассматриваемый нами регион (т.е. Поволжья). Несмотря 
на это, вопрос исламизации отражен в самом небольшом круге 
источников, о которых речь пойдет ниже. В этом параграфе мы 
не будем затрагивать «Записки» Ибн Фадлана -  основной источ­
ник по исламизации Поволжья, о котором говорилось отдельно.

86



Ислам начал распространятся в Поволжье после 737 г., в 
результате победы арабов над хазарами. Позже, глава хазар -  ка­
ган официально отказался от ислама и принял вместе с верхуш­
кой государства иудаизм, что впрочем, не помешало мусульман­
ству широко распространится среди населения Хазарии. Соот­
ветственно, ислам стал распространятся и среди ближайших со­
седей хазар - булгар. Стоит напомнить, что первое государство 
предков татар - булгар -  Великая Болгария возникло в первой 
трети VII в. в Приазовье и Западном Предкавказье в процессе 
распада Западно-Тюркского каганата и консолидации болгар­
ских племен. Болгары, объединившись предположительно с ун- 
ногурами во главе с кланом Дуло, образовали в начале VII в. со­
юз племен в составе Аварского каганата. В 635 г. правитель бол­
гар Органа и его племянник Кубрат, освободившись от власти 
аваров, создали в Приазовье этнополитическое объединение 
болгарских племен, которое вошло в историю под названием 
«Великая Болгария». Территория Великой Болгарии в период 
наивысшего расцвета простиралась в степях Восточного При­
черноморья от р. Кубань до р. Днепр. После смерти Кубрата 
(660-е гг.) его держава распалась. Территория Великой Болгарии 
была завоевана хазарами и вошла в состав Хазарского каганата1.

В конце VII в. часть булгар переселилась с правобережья 
Среднего Дона в Поволжье, где первоначально они занимали 
территорию вдоль Волги от Самарской Луки до устья Камы. 
Булгары постепенно вытеснили или завоевали балто-славянские 
(население т.н. «именьковской культуры»), подчинили себе ба- 
раджар, барсил, савир, эсегелей, билер и др. тюрко- и финно- 
угроязычные племена. Позднее, в состав населения Волжской 
Булгарии вошли отдельные группы огузо-печенежских и кип­

1 Измайлов И.Л. Великая Болгария //  Татарская энциклопедия: В 5 т. -  Казань: 
Институт Татарской энциклопедии АН РТ, 2002. -Т .1 : А-В. -  С.554.

87



чакских племен, а также соседних народов (буртасы, маджары, 
мурома и др.). В процессе формирования государства наиболее 
сильным оказалось этнополитическое объединение (союз пле­
мен) булгар во главе с правителем Алмушем, создавшее в 1-й 
пол. IX в. Болгарский и Суварский эмираты. Разгром Хазарского 
каганата (ок. 980) привел к образованию единого Булгарского 
государства. К началу XI в. Волжская Булгария занимала терри­
торию от Окско-Свияжского междуречья на Западе до Южного 
Урала на Востоке, от Посурья и Самарской Луки на Юге до 
Предкамья на Севере. В XII в. булгарские правители расширили 
свое влияние на Верхнее Прикамье и Нижнее Поволжье с цен­
тром в г.Саксин, а в 922 г. состоялось дипломатическое призна­
ние Волжской Булгарии Арабским халифатом1.

Можно предположить, что знакомство булгар с исламом 
началось именно в 30— 40-х годах VIII столетия через посредни­
чество соседей-хазар. К 922 г. булгары уже подошли с четко 
сложившимися конфессиональными взглядами и обычаями. 
Может возникнуть вопрос -  почему тогда прибывший в 922 г. в 
Булгар Ибн Фадлан учит волжских булгар правильно исполнять 
религиозные ритуалы? Скорее всего это было связано с тем, что 
верхушка государства и приближенные к ним столичные санов­
ники узнали об исламе незадолго до прибытия Ибн Фадлана и 
еще не понимали всех тонкостей обрядовой стороны новой ре­
лигии. Ко времени прибытия в Булгар миссии Ибн-Фадлана, там 
уже имелась определенная прослойка мусульманского населе­
ния, которая образовалась помимо хазарского влияния также и в 
результате тесных торгово-экономических и культурных контак­
тов с народами уже исламизированой к тому времени Средней

1 Измайлов И Л . Волжская Булгария // Татарская энциклопедия: В 5 т. -  Казань: 
Институт Татарской энциклопедии АН РТ, 2002. -Т .1 : A-В. -С .610-611.

88



Азии. Конечно, говорить о сплошной исламизации булгарского 
общества не приходится.

Причиной исламизации средневекового поволжского госу­
дарства -  Хазарского каганата стали арабо-хазарские войны. В 
конце VII -  начале VIII веков н.э. они происходили достаточно 
регулярно. Арабские воины, преследуя Хазарского кагана, дохо­
дили до территории Среднего Поволжья. Так в 737 году Хазар­
ский каганат официально принимает ислам. Это произошло по­
сле того, как арабский полководец Марван Ибн-Мухаммад, раз­
громив хазарскую армию во главе с хазарскими военачальником
- иудеем Буланом, потребовал от кагана принятия ислама, что и 
было сделано.

Предыстория арабо-хазарского конфликта развивалась сле­
дующим образом. Начало арабо-хазарских войн положило за­
воевание арабами Армении1, Грузии и Кавказской Албании, ко­
гда, развивая успех, арабский полководец Абд ар-Рахман ибн 
Раби‘а занял Дербент и вторгся на территорию Хазарского кага­
ната (653-54 гг.). Арабы подошли к столице хазар — 
г.Беленджер и осадили его. Хазары стойко оборонялись и, дож­
давшись подкреплений, разгромили арабское войско. После этой 
войны наступило временное перемирие. В 60-70-х гг. VII в. 
Арабский халифат переживал упадок, этим воспользовались ха­
зары и начали наступление на Закавказье. В 684 они вторглись в 
Албанию и Армению, подвергли их разорению и обложили да­
нью. Арабы, стремясь отрезать хазар от Закавказья, в 692 заняли 
Дербент, но были отбиты. В ходе длительных войн за Албанию, 
шедших с переменным успехом, войска арабов под командова­
нием полководца Хабиба ибн Маслама в 713 г. после трехмесяч­

! В 639 г. арабские войска в количестве 18 тысяч человек захватили часть Ар­
мении, называемую Тарон. В 642 г. был осажден и взят еще один из больших

89



ной осады захватили Дербент и вторглись в прикаспийский Да­
гестан. Встретив многочисленное хазарское войско у 
г.Семендер, арабы без боя отступили в Грузию. В 720-21 гг. ха­
зары заняли Албанию и Армению, уничтожили там арабские от­
ряды. Халифат направил новые отряды под командованием ал- 
Джарраха ибн Абдаллаха ал-Хакими в Закавказье. Они отброси­
ли хазар за Дербент, захватили Семендер и Беленджер. Позднее 
арабы отступили в Албанию, откуда в 722-25 гг. совершили ряд 
походов в Предкавказье и подчинили Аланию. В 724 г. ал- 
Джаррах был смещен, и наместником Закавказья стал ал- 
Маслама. В ходе вновь вспыхнувшей войны его войска стали 
терпеть поражения, но в 727 г. он вновь вытеснил хазар в Пред­
кавказье и начал регулярные вторжения в хазарские области. 
Однако после ряда неудачных сражений арабы оставили Дер­
бент, а хазарское войско заняло Албанию (729 г.). Под командо­
ванием сына кагана, Барджиля, хазары нанесли тяжелое пораже­
ние арабам под г.Ардебиль, где ал-Джаррах погиб (731/32 гг.). 
Направленное в Закавказье арабское войско Саида ибн Амр ал- 
Хараши и Масламы ибн Абд ал-Малика разгромило отряды 
Барджиля и изгнало их за Дербент (731г.).

Новый этап арабо-хазарских войн начался с назначения пра­
вителем Закавказья вышеупомянутого Марвана ибн Мухаммада. 
Около 732/33 г. Марван совершил поход к г.Беленджер, но не 
сумел нанести поражения хазарам. В 733-36 гг., во время войны 
с Византией, он подчинил различные районы Закавказья. В 737
г., наступая двумя колоннами через Дербент и перевал Дарьял, 
обошел столицу хазар и разгромил их армию. После этого он 
подверг разорению Прикаспийскую Хазарию. Каган согласился 
заключить мир на условиях арабов (принятие ислама, выплата

городов Армении -  Двин. (Заходер Б.Н. История восточного средневековья 
(Халифат и Ближний Восток). -  Москва: Издание МГУ, 1944. -  С.31.)

90



дани и т. д.). После похода Марвана Хазарский каганат в Закав­
казье перестал играть активную роль. Стоит сказать, что на счет 
этого события существуют разные мнения. Так, Заки Валиди То- 
ган, например, полагал, что войска Марвана дошли до Средней 
Волги1. Такого же мнения придерживались А.Х.Халиков2 и 
Л.Н.Гумилев3. Что касается А.П.Новосельцева, то он считал, что 
Марван едва ли смог продвинуться так далеко и что он, вероят­
нее всего, вышел не к Волге («нахр ас-сакалиба»), как считали 
его оппоненты, а к Дону4.

В 740-е гг. арабы подчинили своей власти Закавказье. Од­
нако ослабление их власти после воцарения династии Аббасидов 
(750 г.) усилило там позиции хазар. В 763-65 хазары под коман­
дованием Ражтархана дважды совершили походы в Албанию и 
Грузию. Одновременно они нанесли несколько поражений ара­
бам, которые только после подхода полководца Йазида ас- 
Сулами сумели вытеснить хазар за Дербент. Итогом Арабо­
хазарских войн стало подчинение Закавказья Арабскому хали­
фату и установление границы с Хазарией в районе Дербента5. 
Именно арабо-хазарские войны способствовали распростране­
нию ислама среди тюркоязычных народов (хазар, булгар и др.). 
Возможно, в годы этих войн часть булгарских племен (савиры,

'Новосельцев А.П. Восточные источники о восточных славянах и Руси VI-IX 
вв. // Древнерусское государство и его международное значение. - Москва, 
1965.-С.369.
2 Халиков А.Х. Татарский народ и его предки. -  Казань: Татарское книжное из­
дательство, 1989.-С .7 4 .
3 Гумилев Л.Н. Древние тюрки. -  Москва: Товарищество «Клышников-Комаров 
и К°», 1993.-С .450.
4 Новосельцев А.П. Восточные источники о восточных славянах и Руси VI-IX 
вв. // Древнерусское государство и его международное значение. - Москва, 
1965.-С.371.
5 Измайлов И.Л. Арабо-хазарские войны // Татарская энциклопедия: В 5 т. -  Ка­
зань: Институт Татарской энциклопедии АН РТ, 2002. -Т .1 : А-В. -  С. 170.

91



баранджары и др.) переселилась из Предкавказья в Среднее По­
волжье.

Все же Хазария все еще оставалась иудейской. В полной 
мере иудаизм восторжествовал при царе Обадии, внуке Булана. 
Фактически же это был тихий государственный переворот, при­
ведший к власти руководителей иудейской общины. При иудей­
ских царях Хазария достигла пика своего могущества. В конце 
VIII века, т.е. уже при Обадии, начинается постепенное пересе­
ление алан, булгар и самих хазар на север - на широкие и обиль­
ные пастбища волжских, донских и донецких степей. Часть бул- 
гарских племен откочевала вместе с аланами в лесостепные рай­
оны, а оттуда еще дальше - в Прикамье, в Волжско-Камскую 
Булгарию. Происходит смена уклада жизни - от кочевого к зем­
леделию и к ремесленному производству. Столицей Хазарии 
становится город Итиль в низовьях Волги. Хазария богатеет от 
сбора дани с окрестных вассальных племен и транзитной тор­
говли. В период до арабо-хазарских войн вассальными племена­
ми были горские народы Северного Кавказа: аланы, булгары, 
абхазы. После Арабо-хазарских войн, экспансия Хазарии была 
направлена на север и данью начинают облагаться славянские 
племена: поляне, северяне, вятичи, радимичи. Отношения Хаза­
рии со славянами становятся главным историческим фоном раз­
вития Киевской Руси. По свидетельству царя Иосифа дань бе­
рется также с буртасов, эрзи, черемисов (мордовско-мерянских 
племен), булгар, сувар. Как видим, география дани была весьма 
обширна. Второй источник обогащения хазар - это транзитная 
торговля предметами роскоши - шелком, пряностями и золотом, 
таможенный налог с которой оседал в царской казне. Знамени­
тый шелковый путь от Красного моря до Китая, освоенный рах- 
донитами (с персидского - знающими дорогу) - еврейскими 
купцами, насчитывал около 200 дневных переходов. В периоды

92



довольно частых волнений в халифате Аббасидов путь удлинял­
ся и сдвигался в обход Каспийского моря с севера через столицу 
Итиль. Организация этого гигантского даже по современным 
меркам бизнеса требовала разнообразных навыков и качеств, 
среди которых мужество было не на последнем месте из-за час­
тых нападений разбойников. Переворот и реформы Обадии (799­
809 гг.) оттеснили от кормила государства старую тюркскую 
аристократию и ханов вассальных этносов, что привело к граж­
данской войне. Сведения о войне приводит Константин Багря­
нородный: «Когда у них произошло отделение от их власти и 
возгорелась междуусобная война, первая власть одержала верх, 
и одни из восставших были перебиты, другие убежали и посели­
лись с турками (венграми - А.К.) в нынешней печенежской зем­
ле, заключили взаимную дружбу и получили название кобаров» 
В 810-820 гг. против иудейского правительства выступили все 
феодалы, которые не приняли иудаизма, т.е. язычники, христиа­
не и мусульмане, вся провинциальная аристократия. Война была 
беспощадной и степь полыхала несколько лет. Обадия с сыновь­
ями Езекией и Манассией погибли в войне и власть наследовал 
его брат Ханукка. В эти годы от Хазарии откололся полухристи- 
анский Крым и его немедленно присоединила к себе Византия, с 
чем пришлось смириться кагану. На территорию ослабленного 
смутой каганата начинают проникать орды печенегов и бадж- 
гардов (башкир). Где силой, где подкупом, меняя союзников, 
иудейские цари, в конце концов, привели каганат к спокойст­
вию. Основой военной силы каганата становится наемная армия 
численностью 7-13, а по другим данным, 40 тысяч человек. Хо­
рошо оплачивая труд наемников, цари запрещали им только од­
но - терпеть военные поражения. Но все это не спасло Хазарию. 
Ослабленная внутренними междоусобицами, походом русского

93



князя Святослава (964-965 гг.), вторжениями печенегов и огузов 
в конце X в. Хазария перестала существовать.

Выше мы уже отмечали, что первые упоминания о тюрках в 
арабо-коранической литературе относятся к периоду правления 
Александра Македонского. Но, конкретно, о тюрках (в т.ч. и о 
бупгарах-бунджарах), данные о которых подтверждены и в ис­
следованиях европейских востоковедов, впервые упоминается в 
трудах арабского историка ат-Табари. Повествуя о политике вре­
мен иранского шаха Бахрама V Гура (правил в 421-438 гг.), 
ученый описывает столкновения иранцев с неким «северным на­
родом». Первоначально, шах не имел намерения оказывать им 
активного сопротивления. Бахрам отправляется в Азербайджан, 
чтобы поклониться тамошнему храму огня. Одновременно в 
сторону персов выступает войско тюркского хакана с многочис­
ленным войском. Через посланных к хакану лазутчиков, Бахрам 
получает необходимые сведения о враге и, подготовив войско 
внезапно ночью нападает на армию хакана и собственноручно 
убивает его. Ат-Табари описывает это событие так:

«И разошлась молва о убийстве в его [хакана] армии и об­
ратились в бегство те, которые получили известие о убийстве ... 
и захватил {Бахрам] тех, кто остался из них, пленил их детей. А 
армия его [Бахрама] сохранилась в целости. И вышел Бахрам 
[надев] корону хакана и [значило это], что победила его страна 
страну тюрков. И направился Бахрам в Азербайджан, [где] он 
повелел повесить [на ворота] храма огня корону хакана [укра­
шенную] рубинами и другими драгоценными камнями... далее 
назначил брата своего Нарсэ правителем Хорасана...»1.

1 Ат-Табари. Та’рих ал-умам ва-л-мулкж. -  В 5-ти томах. -Бейрут, 1988. -  Т.1. -  
С.410.

94



Существует мнение, что с назначением своего брата прави­
телем Хорасана он дал ему звание «Марзабан-и-кушан», титул, 
который удержался с того времени, когда соседями персов были 
кушаны. Сохраняя это звание Иран стремился доказать своим 
новым соседям хионитам-эфталитам, что прерогатива царства 
кушан перешли к нему1. В тексте ат-Табари этот момент остался 
неотраженным. Помимо короны хакана, Бахрам дарует храму 
огня в Шизе его меч, украшенный драгоценными камнями, а 
также его вдову - Хатун, которую он сделал служанкой святи­
лища2.

Из истории нам известно, что другие соседи персов - эфта- 
литы или «белые гунны» к этому времени образовали крупное и 
мощное государство. Они стремились расширить свои владения 
от Хотана, где была их восточная граница до реки Аму-Дарьи. В 
той или иной степени перманентные столкновения персов с эф- 
талитами продолжились и во время правления сына БахрамаУ- 
Ездегерда II (438-457 гг.). Не завершились они и с вступлением 
на престол второго сына Ездегерда И-Файруза (или по другому - 
Пероза), который был объявлен шаханшахом в 459 году. Война 
на северо-восточной границе Персии велась в сущности в тече­
нии всего времени царствования Файруза. Войны Файруза были 
длительными и персы терпели неудачи, однажды даже сам ша­
ханшах попал в плен к эфталитам. Ат-Табари же сообщает, что 
Файруз направился в страну, где жил народ хайатылату или 
хайатыла (т.е. эфталитах -  А.А.)3 Кроме того, Файруз был обя­
зан выплатить своим северным соседям огромную сумму денег.

1 Пигулевская Н.В., Якубовский А.Ю., Петрушевский И.П., Строева Л.В., Беля- 
ницкий Л.М., История Ирана с древнейших времен до конца 18 века. - Ленин­
град,1958. - С.79.
2Ат-Табари. Та’рих ал-умам ва-л-мулюк. -  В 5-ти томах. -Бейрут,1988. -  T .I. -  
С.410.
3 Ат-Табари. - Там же. -  С.413.

95



Не сумев собрать требуемого, он был вынужден оставить залож­
ником у эфталитов своего сына - Кавада, который позднее, хоть 
и с трудом, но был выкуплен отцом из плена. Тем не менее, ги­
бель Файруза произошла в 484 году во время крупного сражения 
от рук тех же самых эфталитов. Через четыре года на освобо­
дившейся престол вступает его сын - Кавад. Кавад, несмотря на 
свой и отцовский печальный опыт общения с эфталитами, попы­
тался установить с ними уже более дружеские отношения, исхо­
дя из геополитических интересов, сложившихся к тому времени 
в этом регионе. Случай для проявления дружеского расположе­
ния не заставил себя долго ждать. Так, в 496 году в результате 
дворцового переворота, скрываясь от преследования, Кавад бе­
жит к царю эфталитов - Ахшунвару, под защитой которого он 
остается в течении нескольких ближайших лет. Ат-Табари не на­
зывает имени царя, а говорит о нем как о «хакане тюрков» :

«... и когда прибыл [Кавад] к нему [хакану] он [сообщил, что 
он] сын царя персов... и он [хакан] приютил его... и оставался 
Кавад у хакана четыре года под его обещанной защитой...». 
Здесь же ат-Табари уточняет, что Кавад бежал именно на землю 
эфталитов, где по прибытию он обратился к одному из вождей 
по имени Абрашахр: «...И была у него [вождя] дочь на выданье 
и брак с матерью Хосрова Ану Ширвана случился [именно] в 
этом походе, и вернулся из этого похода Кавад с сыном Ану 
Ширваном и его матерью».

Уточнения к последнему сообщению находим и в 5 томе 
упомянутого труда ат-Табари на стр. 452; где говорится, что 
«после него [Ану Ширвана] на престол стал Хормизд, мать ко­
торого была дочерью Хакана и Хатун, как объяснил ему Хос- 
ров». Об этом же говорится в 5 томе и на странице 461 -  «мать 
его была дочерью Великого Хакана». Получив от своего тестя

' Ат-Табари. - Там же. -С .418.

96



необходимые войска Кавад смог возвратиться в Иран, где уже 
без особого кровопролития вернул назад шахский престол и 
продолжил свою активную политическую деятельность. В 502 
году Кавад, собрав войска выступает против Византии. В походе 
на области Междуречья принимают активное участие и новые 
союзники шаханшаха - эфталиты.

Теперь рассмотрим, как упоминаются в тексте ат-Табари, 
интересующие нас булгары (бунджары). Из истории мы знаем, 
что между 563 и 567 гг. персидскому царевичу Хосрову удалось 
разбить тюрок-эфталитов, гибель которых была подготовлена 
повторными нападениями тюркских племен, объединенных око­
ло 552 г. хаканом Сильджибу (Истэми), который окончательно 
разбил эфталитов в 565 году в битве у Несефа. Вот как описы­
вает события тех времен ат-Табари: «Затем народ абхазов, народ 
бунджар (булгар, - А.А.)1, народ баланджар и народ аланов объ­
единились для вторжения в страну Хосрова Ануширвана и вы­
ступили в Армению, чтобы подвергнуть ее население грабежу. 
Их путь туда пролегал по ровной удобопроходимой территории, 
и на первых порах Хосров не обращал внимания на их действия, 
но как только они вступили в его страну, он направил против 
них войска, которые вступили с ними в сражение и уничтожили

1 Как отмечается в лейденском издании «Истории» ат-Табари, слово «бунджар» 
в константинопольской версии арабского трактата написано в форме «булд- 
жар», что уже гораздо ближе к современному написанию этого этнонима. -  См.: 
[Tabari] - Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at Tabari cum aliis 
edited M.J. de Goeje. - Series I -  III. - Lugduni Batavorum, 1879 -  1901. -  Ser.I. -  
Vol.II. -  P .895. Что касается беленджер, то они чаще всего упоминаются в тек­
сте ат-Табари в исламский период, в связи с различными событиями - стычками 
с арабами, когда те пытаются проникнуть на Кавказ. Они упоминаются в каче­
стве грозного и опасного противника (годы по хиджре: 22,32,60,104,105,112,113 
и др.). Также см. по этому вопросу: Булатов А.Б. К этимологии этнонима «бол­
гар» // Вопросы истории Чувашии. -  Ученые записки. -  Вып. XXIX. -  Чебокса­
ры: Чувашкнигоиздат,1965. -  С.259-260; Золотницкий Н.И. Лингвистическая 
заметка о названиях булгар, биляр и моркваши. -  Казань, 1879 (отд. оттиск). -  
С.181.

*5 97



всех, кроме 10000 человек; этих они захватили в плен, и они бы­
ли расселены в Азербайджане и прилегающих областях.

Еще Файруз построил в стране Сул и стране аланов камен­
ное сооружение с целью оградить свою страну от посягательств 
со стороны этих народов, а сын Файруза, Кавад, построил в этих 
местах еще много новых сооружений и, наконец, когда воцарил­
ся Хосров, он велел построить в стране Сул ряд городов, крепо­
стей, валов и много других сооружений из камня, добытого в 
области Джурджана; все это должно было служить защитой и 
убежищем для населения его страны в случае нападения на них 
врага.

Самым сильным, отважным и мощным из турок был хакан 
Сильджибу, и у него было больше всего войска; это он вступил в 
бой с Вазром, царем эфталитов, нисколько не устрашившись их 
многочисленности и силы, убил их царя Вазра и все его войско, 
захватил в виде добычи их богатства и овладел их страной, за 
исключением той ее части, которая ранее была завоевана Хосро- 
вом. [Сильджибу] подчинил [себе] абхазов, бунджар, беленджер 
и показали они ему свою покорность и дали знать ему, что иран­
ские шахи [до сих пор] продолжают оказывать им защиту за 
удовлетворяющую их плату, от военного нападения на их стра­
ну. Тогда Сильджибу выступил во главе 110.000 воинов, подо­
шел к пограничным областям Сула и отправил Хосрову угро­
жающее и высокомерное требование, чтобы он прислал ему 
деньги, а абхазам, бунджарам и баланджарам тот выкуп, кото­
рый им уплачивали до воцарения Хосрова, а если Хосров не по­
спешит послать ему то, что он требует, то он де вторгнется в его 
страну и нападет на него. Но Хосров не обратил внимания на его 
угрозы и не согласился ни на одно из его требований вследствие 
того, что он возвел у ворот Сула укрепления и вследствие защи­
щенности тех путей и дорог, по которым приходилось идти

98



хакану Сильджибу; помимо этого, Хосров знал, что по его рас­
поряжению границы Армении охраняются отрядом в 5000 вои­
нов, конных и пеших. Хакан Сильджибу узнал, что Хосров ук­
репил границу Сула и не солоно хлебавши ушел восвояси вместе 
с теми, что были с ним. И враги, обитавшие против Джурджана, 
при наличии тех крепостей, которые по приказу Хосроя были 
возведены вокруг него, не могли делать набегов на него и не 
могли овладеть им...»1.

Подтверждение тому, что Хакан Сильджибу подчинил себе 
именно булгар, а не какой-то иной народ, находим и в книге - 
А.П.Новосельцева: «правительство «справедливого» Хосрова и 
само было непрочь распространить экспансию на районы север­
нее Кавказских гор. Здесь персы завязали сношения с хазарами и 
булгарами, кочевавшими в степной части Северного Кавказа» , и 
у Л.Н.Гумилева, который приводит цитату из Ибн-аль-Асира, 
взятую им из книги М.И.Артамонова «История хазар», что 
«тюркоты подчинили бунджар (болгар), беленджер и хазар, 
дошли до Дербента и осмотрев укрепления, вернулись в степи»3. 
В целом, что касается булгар, то это пожалуй, единственное 
прямое упоминание о них у ат-Табари. Возможно, что в своем 
труде он ещё раз обращался к этой теме, но судя по всему уже 
косвенно. Сведений же о таких племенах, как беленджеры, ала­
ны, абхазы довольно таки много и все эти упоминания относят­
ся, в основном, к исламскому периоду истории, в то время когда 
арабы пытались проникнуть на Кавказ. Повествуя об этих собы­

1 Ат-Табари. Та’рих ал-умам ва-л-мулюк. -  В 5-ти томах. -Бейрут, 1988. -  Т.5. -  
С.422-423.
2Новосельцев А.П. Восточные источники о восточных славянах и Руси VI-IX 
вв. // Древнерусское государство и его международное значение. - Москва, 
1965. - С.359.
3 Гумилев Л.Н. Древние тюрки. -  Москва: Товарищество «Клышников-Комаров 
и К°», 1993.-С .47.

99



тиях, ат-Табари отдает должное тем же самым беленджерам, 
описывая их как грозного и серьёзного противника. Эти события 
он относит к 22, 32, 60, 104, 105, 112, 113 годам хиджры.

Правление Хосрова I вошло в историю тем, что в этот пе­
риод родился пророк Мухаммад (570 г. н.э.), что стало зловещим 
событием для зороастризма, но благодаря этому событию царст­
вование Хосрова привлекло внимание мусульманских историков 
и поэтому в настоящее время мы имеем подробнейшие сообще­
ния о его жизни и деятельности1.

«Ахбар ал-булдан» («Известия о странах») Ибн ал-Факих 
ал-Хамадани -  достаточно важный труд, в котором описываются 
первые попытки арабов исламизировать тюрков. О самом Ибн 
ал-Факихе почти ничего не известно. Из «Фихриста» Ибн ан- 
Надима (X в.) известно, что он был знатоком преданий и литера­
туры и звали его Ахмад. Сообщается также, что помимо «Ахбар 
ал-булдан», Ибн ал-Факиху принадлежало еще одно произведе­
ние, посвященное поэтам, которое до нас не дошло. Географи­
ческий труд Ибн ал-Факиха был составлен около 903 г. и, по 
преданию, состоял из пяти томов. Нам известен сокращенный 
его вариант, выполненный в 1022 г. Али б. Джа‘фаром б. Ахма­
дом аш-Шайзари и опубликованный де Гуе в 1885 г. в известной 
серии произведений арабских географов2. В главе о тюрках, ал- 
Хамадани приводит следующие сведения: Сказал он: «Послал 
Хишам б. ‘Абд ал-Малик века к правителю тюрков, чтобы при­
звать его к исламу. Сказал человек: «Вошел я к нему, а он об­
стругивал в это время седло, и сказал; он переводчику: «Кто! 
Тот ответил: «Посланец царя арабов». «Моего слуги», сказал он.

1 Бойс М. Зороастрийцы. Верования и обычаи. - Москва, 1988. - С. 160.
2 Асадов Ф.М. Арабские источники о тюрках в раннее средневековье. - Баку: 
Элм, 1993. -  С.28-29. (Также см. «Книга путей и стран» Ибн Хордадбеха / Пер. 
с арабск., исслед., коммснт., указат., карт. Н.М.Велихановой. Баку, 1985, 410 с.)

100



Тот сказал: «Да». И повелел он мне идти в дом, где было много 
мяса, но мало хлеба. [...]. Один из дней появился он во главе де­
сяти всадников у каждого из которых было знамя и повелел мне 
сесть на лошадь, а затем поднялся он на холм, поросший кругом 
лесом. Когда взошло солнце, он приказал одному из тех десяти 
выставить свое знамя и помахать им, тот выполнил, —  и прибы­
ли десять тысяч воинов, вооруженных с ног до головы, крича­
щих: «Джах! Джах!» И встали они под холмом все вместе со 
своим предводителем, который и объявил их неверующими пе­
ред царем, а тот продолжал повелевать всем по одному, чтобы 
выставляли свои знамена и помахивали ими; и когда исполнили 
они, подходило десять тысяч вооруженных с ног до головы вои­
нов и становились под холмом, а он все дремал, пока не были 
вывешены все знамена и не сошлось под холмом сто тысяч воо­
руженных с ног до головы людей. И сказал он переводчику: 
«Скажи этому посланцу, чтобы знал его повелитель, что у этих 
не цирюльника, ни сапожника, ни портного, и если примут они 
ислам, как будут добывать себе пищу?»1.

В этой книге ал-Хамадани также встречаются упоминания
0 сакалиба и булгарах -  тех народах, которых принято считать 
предками современных поволжских татар. Например, в одном 
месте книги речь идет о купцах-сакалиба, которые из «моря Са­
калиба» («бахр ас-сакалиба») перемещаются в «реку Сакалиба» 
(«нахр ас-сакалиба»). Далее они через залив Хазар направляются 
к морю Хорасана и попадают в Джурджан, где продают свои то­
вары . Если учесть, что труд ал-Хамадани был составлен около 
903 г., можно предположить, что речь здесь идет о булгарах, ко­

1 Асадов Ф.М. Арабские источники о тюрках в раннее средневековье. - Ваку: 
Элм, 1993. -  С.44.
2 [Hamadhani] Compendium libri KitAb al-BoldAn Auctore Ibn al-Faklh al- 
HamadhAni. -  Quod cdidit, idicibus et glossario instruxit M.J.De Gocje. -Lugduni- 
Batavorum. -A pud E.A.Brill, 1885. -  P.271.

101



торых именно так в форме «ас-сакалиба» называл и Ибн Фад­
лан. Тем более, что речь здесь идет об уплате купцами-сакалиба 
дани хазарам, что для булгар, которые тогда подчинялись хаза­
рам, было вполне естественным процессом. В книге «Ал-А‘лак 
ан-нафиса» другой арабский ученый - Ибн Руста1 четко указыва­
ет на то, что булгары вели с хазарами оживленную торговлю2. 
Надо сказать, что азербайджанские ученые З.М.Буниятов и 
Н.М.Велиханова переводят эпизод с «ас-сакалиба» из книги ал- 
Хамадани вполне традиционно -  «море Славян», «Славянская 
река»3. В книге ал-Хамадани есть упоминания и о булгарах («ал- 
бунджар»), печенегах и беленджерах4. Мы не стали останавли­
ваться на этом вопросе более подробно, поскольку это не касает­
ся темы нашего исследования.

Считается, что одно из первых упоминаний о волжских 
булгарах-мусульманах попало в труд «Ашкал ап-бипад» («Виды 
стран») арабского географа Абу Зайда Ахмеда Ибн-Сахла ал- 
Балхи (850-934 гг.). В востоковедческой науке существует мне­
ние, что ал-Балхи написал этот труд в 920-921 гг., т.е. незадолго 
до прибытия Ибн Фадлана в Булгар. «Булгар —  имя страны, жи­
тели которой исповедуют ислам, и имя города, в котором нахо­
дится главная мечеть. Недалеко от этого города лежит другой 
город, Сивар (Сувар), где также находится главная мечеть. Му­
сульманский проповедник сказал, что число жителей обоих го­

1 Подробнее об этой книге будет сказано ниже.
2 $e?en R. Islam cografyacilanna gore turkler ve tiirk iilkeleri. -  Ankara: Ankara 
iiniversitesi basimevi, 1998. -  S.37.
3 Каспийское море в арабских источниках / перевод с арабского и примечания 
З.М.Буниятова и Н.М.Велихановой // Известия Академии наук Азербайджан­
ской ССР. -  Серия истории, философии и права. -  Баку: «Элм», 1988. - №3. -  
С .115.
4[Hamadhani] Compendium libri KitAb al-BoldAn Auctore Ibn al-Fakih al- 
HamadhAni. -  Quod edidit, idicibus et glossario instruxit M.J.De Goeje. -Lugduni- 
Batavorum. -Apud E.A.Brill, 1885. -  PP.270, 287-89, 293, 329 и др .

102



родов простирается до 10 ООО человек. Дома деревянные и слу­
жат зимними жилищами; летом же жители расходятся по вой­
лочным юртам. Тот же проповедник сказал о долгих летних днях 
и коротких ночах и зимних коротких днях и долгих ночах», - пи­
сал арабский ученый в своей книге1. Если этот труд ал-Балхи и в 
самом деле был написан в 920-921 гг., то это еще раз подтвер­
ждает тот факт, что ислам в Волжской Булгарии был распро­
странен задолго до его официального принятия.

Анонимное сочинение Китаб Худуд ал-‘алам мин ал- 
Машрик ила-л-Магриб («Книга о пределах мира от востока к за­
паду») —  один из ранних и наиболее ценных памятников гео­
графической литературы средневекового Востока . Анонимное 
сочинение Худуд-ал-'алам написано в 372/982-83 г. для одного 
из саманидских вассалов — князя области Гузган Абу-л-Харис 
Мухаммада ибн Ахмада из рода Феригунидов. Целью этого гео­
графического труда, как представлял ее сам автор, было отра­
зить в наиболее общих чертах картину известной ему населен­
ной части мира, Самую ценную часть сочинения составляет опи­
сание Средней Азии и прилегающих к ней районов Ирана и со­
временного Северного Афганистана. Приведем некоторые об­
рывки из этого произведения, имеющие отношение к изучаемо­
му нами региону:

«Однако румийцы говорили, что весь заселенный мир со­
стоит из трех частей. Первая —  та часть, к востоку от которой —

1 Хвольсон Д.А. Известия о хозарах, буртасах, болгарах, мадьярах, славянах и 
руссах Абу-Али Ахмеда бен Омара ибн Даста, неизвестного доселе арабского 
писателя н ачалах  века. - СПб., 1869. -  С.82.
2 Хотя оно и написано и на персидском языке, мы включили его в наше иссле­
дование, как один из наиболее ранних и подробных источников. См. об этом: 
Новосельцев А.П. «Худуд ал-Алам» как источник о странах и народах Восточ­
ной Европы // Древнейшие государства Восточной Европы. 1998 г. Памяти 
А.П.Новосельцева / отв. ред. Т.М.Калинина. -  М.: Издательская фирма «Вос­
точная литература» РАН, 2000. - С. 380-399.

103



Восточный океан, границы тогузгузов и хырхызов, с юга —  Ве­
ликое море до Кульзума, с запада —  страны Сирия и Рум с Кон­
стантинопольским проливом, границы страны Саклаб и самые 
начальные пределы заселения мира,— и эту часть называют Ве­
ликой Азией. И эта часть составляет две трети заселенного мира 
и относится к северным районам...

Всю заселенную часть света составляет 51 страна; пять 
стран из них находятся на юге от экватора и это —  Заба, Занги- 
стан, Хабаша, Буджа и Нуба. И одна восточная страна располо­
жена частично на севере и частично на юге, и экватор пересекает 
ее, эта страна —  Судан. Сорок пять стран находятся на северной 
стороне, [составляя] одну четверть заселенного мира, и это стра­
ны: Чин, Тибет, Хиндустан, Синд, Хорасан и его пределы, Маве- 
раннахр и его пределы, Керман, Парс, пустыня Карас-Кух, ДаЙ- 
ламан, Хузистан, область Джабал, Ирак, Арабские страны, Джа- 
зира, Адарбадаган, Шам, Миср, Магриб, Андалус, Рум, Сарир, 
Алан, Хазар, Саклаб, печенегские хазары, М.рват, Булгар внут­
ренний, Рус, Маджфур, Б.н.нд.р, тюркские печенеги, Бур(а)дас, 
Буртас, Хифчак, Гуз, Кимак, Чигиль, Тухси, Халлух, Йагма, То- 
гузгуз и Хырхыз. И каждая из этих стран делится на области, и в 
каждой области много городов»1.

Как видим из этого примера, по мнению древних румийцев 
(т.е. византийцев) земли саклабов (т.е. ас-сакалиба) начинались 
где-то за проливом Босфор, за границами Византии. Страну Сак­
лаб они воспринимали как начало пределов Великой Азии. В 
представлениях византийцев -  саклабы (ас-сакалиба) однозначно 
являлись азиатами. Мало того, они различали не только сакла­
бов, но и хазар, и печенегов, и буртасов, и кыпчаков и др. Ко­
нечно, при написании этого трактата, автором были использова­

1 Материалы по истории киргизов и Киргизии. Москва, 1973. -  Вып.1. -  С.40.

104



ны труды предшественников (исследователи указывают на Бал- 
хи, Истахри, Ибн Хордадбеха, Джейхани)1, в которых уже были 
упомянуты некоторые из вышеназванных этносов. Незадолго до 
этого, Ибн Фадлан также давал достаточно полные и достовер­
ные описания этносов, проживающих вдоль берегов современ­
ной реки Волги. Это говорит о твердом интересе к северным, 
«азиатским» племенам, который проявился у арабов к концу IX
-  началу X вв. Опыт успешных походов на север, запад и юг 
придал арабам решимости идти в самые глубины «Страны мра­
ка». Впрочем, побывавшие там к этому времени арабские путе­
шественники (например, тот же Ибн Фадлан) во многом помогли 
сломать сложившиеся древние стереотипы о северных странах, 
как об обиталище диких и опасных Йаджуджа и Маджуджа, ко­
торые готовы были разорвать на части любого вступившего на 
их земли иноземца. В процессе исламизации «Великой Азии», 
который начался в VIII в. и вступил в свою активную фазу в на­
чале X в. арабам необходимо было знать как можно больше о 
тех племенах, с которыми они будут взаимодействовать в даль­
нейшем.

Помимо этого, автор «Худуд ал-‘алам» приводит сведения 
и о булгарах. Также, как и другие мусульманские ученые он 
вполне достоверно указывает, что «Булгар -  город с небольшой 
областью, расположенный на берегу Итиля» . Но для нас важно 
не это, а то, что автор этого труда уточняет, что все жители Бул­
гара -мусульмане. Также он дает сведения и о другом булгар- 
ском городе -  Суваре, говоря, что «в нем борцы за веру, так же, 
как в Булгаре»3. Из этого примера мы видим, что уже в конце X

1 Там же. -  С.37.
2 Цит. по: Волжская Булгария глазами современников / сост. Ф.Хузин // Гасыр- 
лар авазы=Эхо веков, 1995. -  май. -  С.66.
3 Волжская Булгария глазами современников / сост. Ф.Хузин // Гасырлар ава- 
зы=Эхо веков, 1995. -  май. -  С.66.

105



в. в Волжской Булгарии существовали «борцы за веру». Следо­
вательно, к этому времени ислам приобрел в этом регионе все 
качества, присущие халифатскому исламу и булгары- 
мусульмане уже практически ничем не отличались от своих 
арабских собратьев по вере.

Абу ‘Али Ахмед Ибн ‘Омар Ибн Русте в своей книге «ал­
А ‘лак ан-нафиса» («Дорогие ценности»)1 также упоминает о 
булгарах, как о мусульманах. «Царь болгар, Алмуш по имени, 
исповедует ислам... Большая часть их исповедует ислам, и есть 
в их селениях мечети и начальные училища с муэдзинами и 
имамами. Те же из них, которые пребывают в язычестве, повер­
гаются ниц перед каждым знакомым, которого встречают... 
Одежда их похожа на мусульманскую; равным образом и клад­
бища их как у мусульман. Главное богатство их составляет ку­
ний мех. Чеканенной монеты своей нет у них; звонкую монету 
заменяют им куньи меха. Каждый мех равняется двум диргемам
с половиною. Белые, круглые диргемы приходят к ним из стран

2мусульманских, путем мены за их товары» .
Если это произведение и в самом деле было написано в пе­

риод 903-913 гг., то можно увидеть, что Ибн Русте описывает 
здесь настоящее исламское государство со всеми полагающими 
институтами (мечети, медресе, мусульманские священнослужи­
тели). Все это еще раз подтверждает тот факт, что ислам в Волж­
ско-камском регионе распространился задолго до его офици­
ального принятия в 922 г.

' Ибн Русте (арабский географ начала X в.). Из его многотомного труда «Ал- 
А 'лак ан-нафиса» (903-913) сохранился лишь седьмой том, в котором содер­
жатся важные сведения о волжских булгарах.
2 Хвольсон Д.А. Известия о хозарах, буртасах, болгарах, мадьярах, славянах и 
руссах Абу-Али Ахмеда бен Омара ибн Даста, неизвестного доселе арабского 
писателя начала X века. - СПб., 1869. -  С .19-20, 22-25.

106



Из других авторов X в. про булгар пишет Абу-л-Хасан 
‘Али ал-Мас'уди (умер в 956 г.)- В своей книге «Мурудж аз- 
захаб ва ма ‘адин ап-джавахир» («Промывальни золота и рудни­
ки самоцветов», 947 г.) он приводит следующие сведения: «Бул­
гары составляют великий, могущественный и храбрый народ, 
который подчинил себе все соседние с ним народы. Один всад­
ник из булгар, принявший ислам, вмесите со царем своим, уби­
вает 100-200 всадников из неверных. Жители Кунстантини1 за­
щищены в настоящее время от булгар, благодаря лишь своим 
укрепленным стенам. Точно так же все народы этого края защи­
щаются от них крепостями и укреплениями... Царь булгар в на­
ше время2 - мусульманин. Он стал мусульманином во время ал- 
Муктадира биллахи после 310 (921/922 гг.) по причине сновиде­
ния, которое увидел...» 3. В другом месте соей книги ал-Мас‘уди 
уточняет, что у булгар есть соборная мечеть.

1 Константинополь
2 943/944 гг.
3 Хвольсон Д.А. Известия о хозарах, буртасах, болгарах, мадьярах, славянах и 
руссах Абу-Али Ахмеда бен Омара ибн Даста, неизвестного доссле арабского 
писателя начала X века. - СПб., 1869. -  С. 163-164.

107



Глава третья. Отражение процесса исламизации 
Поволжья в тюрко-татарских источниках

Чаще всего, ученые-историки и филологи при изучении той 
или иной проблемы обращаются к так называемым нарратив­
ным, т.е. письменным источникам. Оно и понятно, ведь то, что 
сохранилось на бумаге или осталось высеченым на камне вызы­
вает большее доверие исследователя. Всегда хочется верить, что 
предки таким образом зафиксировали самое ценное, важное для 
себя. Было бы ошибкой предполагать, что иные формы культур­
но-духовного наследия человечества, такие как, например, 
фольклор не могут служить достоверным источником. Народное 
творчество, хоть и отличается определенной свободой стиля и 
подвержено естественным новациям, все же реально отражает 
процессы происходящие в мире, которые разворачиваются во­
круг отдельного, конкретного человека -  источника этого самого 
фольклора. Большие же, эпохальные события, вообще, вызыва­
ют целый творческий всплеск в народных массах, дают возмож­
ность исследователю проследить ход известных событий, опира­
ясь на множество разнообразных толкований одного и того же 
события. Тюркская культура относится к богатейшим культурам 
мира, в лоне которой возникло множество замечательных произ­
ведений словесного искусства. К сожалению, по ряду причин не 
все памятники письменности тюркской культуры сохранились и 
дошли до нашего времени, многие из них исчезли навсегда. Час­
тые войны, тяжелые климатические условия, преимущественно 
деревянное строительство, выгорающие дотла при малейшем 
пожаре целые города, кочевой образ жизни тюркских народов - 
все эти факторы сыграли свою отрицательную роль в сохране­
нии древних рукописей. Манускрипты, находившиеся в библио­
теках крупных городов Поволжья: Булгаре, Биляре, Сарае, Каза­

108



ни и др. сгорели при захвате этих городов противником или бы­
ли вывезены в неизвестном направлении. В этих обстоятельст­
вах для тюркских народов России большую важность представ­
ляет необходимость сохранения и изучения того культурного 
наследия, что дошло до наших дней. В этом отношении для того, 
чтобы лучше понять реалии прошлого необходимо использовать 
самый широкий круг источников: археографические и археоло­
гические памятники, эпиграфические и нумизматические мате­
риалы, фольклорное наследие народа. Все это, приведенное к 
единому знаменателю, может дать совершенно неожиданные ре­
зультаты. В этой главе мы обратимся, как к письменным, так и к 
фольклорным татарским источникам, постараемся провести ме­
жду ними параллели и сделать выводы в свете темы нашего ис­
следования. Тем не менее, в основном, речь пойдет о фольклор­
ных материалах, поскольку по причинам изложенным выше мы 
не имеем возможности широко использовать старотатарские 
письменные источники. В этом свете возрастает роль фольклор­
ных источников, которые будут рассмотрены с позиций научной 
критики.

Что касается письменных источников, то в этой главе ос­
новное внимание будет уделено литературным памятникам, ис­
тория которых начинается с XIII в. (из того, что известно совре­
менной науке на сегодняшний день) с поэмы «Кысса-и Иусуф» 
(«Сказание о Йусуфе», 1233) Кул ‘Али и другим литературным 
источникам вплоть до начала XX в., когда среди татар все еще 
продолжали сохранятся традиции средневековой тюрко­
мусульманской литературы. Также в этой главе пойдет речь о 
некоторых исторических произведениях, по крайней мере о тех, 
которые по своему содержанию имеют отношение к теме нашего 
исследования.

109



Народный фольклор о происхождении 
предков татар

У татар существует немало легенд и преданий в которых 
говорится о происхождении татарского народа, в т.ч. и о про­
никновении ислама в данный регион. Хочется сразу отметить, 
что большинство из них имеют общетюркские истоки и в целом 
совпадают по содержанию с аналогичными легендами других 
тюркских народов. В данном случае можно говорить об обще­
тюркских, а по большому счету об общемусульманских тенден­
циях; об исторической памяти татарского народа, выраженной 
во внимании именно к подобным преданиям, среди которых 
наибольшее распространении получили так называемые «яфети­
ческие» легенды, в которых говорится о происхождении тюрок 
от Яфета (Йафиса) -  одного из потомков коранического персо­
нажа Нуха (В Ветхом Завете - Ной). Одну такую легенду в 1926 
г. опубликовал известный татарский историк и археограф Саид 
Вахиди (1887-1937). В «Вестнике научного общества татарове- 
дения» он разместил рассказ, который записал со слов 70­
летнего Абдул-Латиф бабая и некой Маги аби, по определению 
ученого, «обладающих хорошей памятью и даром рассказчика»1. 
Приведем небольшой отрывок из этого источника. «У пророка 
Ноя было три сына и один из них по имени Яфис. У Яфиса было 
три сына: Гази, Турк и Али. Сыновья Яфиса выросли красивы­
ми, крепкими и здоровыми. Через некоторое время их начал 
подстрекать шайтан и они поссорились между собой. Ссора их 
продолжалась долгое время. Затем дело приняло большие раз­
меры. Между братьями Газием и Турком началась война. Гази 
был побежден Турком. После этой войны старший и младший 
брат не могли жить вместе. Турк, хотя и был победителем, после

НО



такой вражды, предпочел удалится подальше. Он отправился в 
далекую страну и поселился около большой реки в холодной 
стране. Эта река в те времена не имела еще названия» . Дальше в 
легенде говорится, что Турк переселился не один, а с многочис­
ленной родней. Среди них был еще один брат Турка -  Алып. В 
один из дней Алып пошел на охоту, но заблудился и не смог 
найти обратной дороги. Когда Алып бродил по лесу в поисках 
выхода, он вышел к реке на берегу которой жили люди. Инте­
ресно, что эти незнакомые Алыпу люди разговаривали на понят­
ном ему языке. В итоге он познакомился с ними и решил остать­
ся здесь жить. Тем более что он уже не надеялся найти дороги к 
брату Тюрку. Потом он взял в жены местную девушку и у них 
родилось двое мальчиков. Почему-то родители долго не могли 
придумать имена своим детям. Однажды один из детей Алыпа 
начал сильно плакать и ничем его нельзя было остановить. При 
этом он сильно размахивал руками (татар, -болгау - размахива­
ние). Алып решил дать ему имя Булгар. Новое имя всем очень 
понравилось, да и ребенок успокоился. Тогда дошла очередь и 
до второго мальчика -  он получил имя Буртас. Когда они вы­
росли, то стали жить отдельно и основали одноименные города, 
а позже их род так размножился, что появилось два отдельных 
народа -  булгар и буртас3.

Вышеприведенные примеры говорят о том, что кораниче­
ские рассказы, а если быть точнее, их комментированные вари­
анты в арабских и персидских тафсирах (толкованиях к Кора­
ну), были хорошо известны в Поволжье4 и стали основой для 
создания в тюрко-татарской среде новых легенд, с «местным ко­

1 Вахидов С.Г. Татарские легенды о прошлом Камско-Волжского края // Вест­
ник научного общества татароведения, 1926. - №4. -  С.82.

Там же.
Болгар, Казан тешми теллердвн: Риваятьлер Ьам легендалар. -  Казан: Мага-

риф, 2001.-Б .47-48.
Об этом будет сказано ниже

111



лоритом». Например, известно, что анонимный персидский ав­
тор XII в. упоминал булгара и буртаса как внуков сына Ноя -  
Яфиса1. А согласно преданию, записанному К.Ф.Фуксом (1776­
1846), город Булгар в течение 90 лет строил Кассир-шах, ученик 
пророка Гайсы (Иисуса. -  А.А.). Кассир-шах был отцом Сократа. 
Сократ же женился на булгарской девушке и вместе с Исканде­
ром Зу-л-Карнайном девять месяцев жил в Булгаре . Как видим, 
последняя легенда, хотя и имеет мусульманские корни, настоль­
ко мифологизирована, что приобрела черты волшебной сказки.

Кстати, на основе вышеупомянутой легенды об Алыпе и 
Тюрке казанский историк Р.Ф.Мухаметдинов строит любопыт­
ную версию происхождения татар. Он приводит упоминание о 
том, как у одного хаджи (паломника) из булгар спросили в Ба­
гдаде: «Что за народ булгары?». Паломник ответил: «Это народ, 
появившийся в результате смешения тюрок с саклабами». Таким 
образом, Р.Ф.Мухаметдинов делает вывод, что данная легенда 
подтверждает его теорию о том, что добулгарские тюрки По­
волжья смешались с местными финноязычными племенами 
(саклабами) и создали мощный тюркский конгломерат. Причем 
эти самые тюрки являлись частью тюркских племен Западного 
Тюркского Каганата (600-740 гг. н.э.) и в период 670-700 гг. пе­
реселились -с Алтая на Среднюю Волгу, поскольку Каганат 
именно в эти годы испытывал постоянную военную экспансию 
со стороны Китая на свои восточные рубежи3. Продолжая свою 
мысль Р.Ф.Мухаметдинов, отмечает, что в татарском фольклоре 
доминируют картины леса, а не степи, как это должно было бы 
быть, если считать, что татары произошли от булгар, которые

Закирова И.Г. Народное творчество булгарского периода. -  Автореферат ... 
кандидата филол. наук. -  Казань, 2000. -С . 11.

Там же. -  С. 12-13.
Мухамстдинов Р. Вобрав в себя и булгар и татар // Идель, 1999. - №8. С.67.

112



пришли на Волгу с Ю га1. Также он задается вопросом -  почему 
в татарском фольклоре не нашло своего отражения такое гран­
диозное событие в жизни булгар, как переселение с Причерно­
морья на Среднюю Волгу. На самом деле, чтобы делать оконча­
тельные выводы в таком русле необходимо самым тщательней­
шим образом изучить весь пласт не только татарского, а по 
большому счету, всего тюркского фольклорного наследия. Из 
материалов других татарских ученых мы узнаем, что в татарском 
фольклоре (например, в байте «Сак-Сок») все-таки есть упоми­
нания о реке Дон, т.е. о тех местах, где обитали протобулгары2. 
Кроме того, археологическими свидетельствами переселения 
булгар в Волго-Камье являются Бураковское погребение, погре­
бения Шиловского, Брусянского и Новинковского могильников, 
имеющие аналогии в памятниках Северного Причерноморья 
(Малая Перещепина) и Болгарии (Мадара) .

На основе всех своих версий Р.Ф.Мухаметдинов делает вы­
вод: «Учитывая, что фольклор создается не в узко элитарных 
кругах ханских и президентских дворцов, а в самой народной 
гуще, то есть, среди основной и самой многочисленной части 
народа, можно прийти к следующему выводу: пришедшие с юга 
булгары, хотя и были хорошо организованы в военном отноше­
нии и смогли создать государство на Средней Волге, все же бы­
ли очень малочисленны по отношению к какому-то местному, 
более многочисленному тюркскому народу, который уже до 
прихода булгар населял Среднюю Волгу. Наш древний фольклор 
создавался именно этим местным народом, который никогда не

Там же. -  С.64.
Дэулэтшин Г.М. Идел болгарларынын риваятьлэре (монгол яуларына хэтле 

нор) //Борынгы татар фольклоры мэсьэлэлэре. -  Казан, 1984. -  Б.9.
J Исхаков Д.М., Измаилов И.Л. Этнополитическая история татар в VI -  первой 
четверти XV в. -Казань: Иман, 2000. -  С.32.

113



был у Черного моря и не знал Византии, поэтому эти факты и не 
отразились в нашем фольклоре»1.

На примере этой статьи мы видим стремление автора, пока­
зать историю татар более древней, напрямую связав ее с истори­
ей Тюркского Каганата. Конечно, такие теории имеют право на 
существование и они популярны не только в Татарстане, но и в 
других тюркских республиках России и СНГ2. Хотелось бы от­
метить еще один момент. В своей статье Р.Ф. Мухаметдинов 
спрашивает - почему в татарском фольклоре доминируют вос­
точные слова «патша», «падишах», а не, например, их тюркские 
варианты «каган» или «хан»? . Нам кажется, что здесь все ясно - 
татарская культура уже более 1000 лет является частью обще­
мусульманской культуры, средневековая татарская литература, 
народные легенды, дастаны и байты большей частью восходят к 
книжным арабо-мусульманским истокам, поэтому преобладание 
в татарском фольклоре арабо-мусульманской лексики вовсе не 
удивительно. Персонажи татарского фольклора -  это часто или 
прямые заимствования из арабо-мусульманской литературы, или 
их интерполированные варианты, или трансформированные об­
разы, адаптированные к местным реалиям и смешанные с ис­
конными тюрко-татарскими легендами. Говоря одним словом -  
это продукт книжной арабо-персидской культуры, которая про­
никла в Поволжье вместе с исламом, вместе с арабской пись­
менностью, вместе с арабским и персидским языками. Хотя су­
ществуют и прямо противоположные мнения. Например, фольк­
лорист И.Г.Закирова полагает, что фольклор булгарской эпохи

' Мухаметдинов Р. Вобрав в себя и булгар и татар // Идель, 1999. - №8. -  С.64.
См. например у башкир: Кучумов И.В. «Башкирский» император Китая. -  

Уфа: Китап, 1995. -  112 с.; у чувашей: Илитвер А. Очерки по истории древ­
нейших предков чувашей (гипотезы и версии). -  Изд. 2-е. -  Цивильск, 1997; у 
татар: Кабиров А. Наша история от Шумеров // Аргамак, 1996. - №1. -  С .186- 
190 и др.
1 Мухаметдинов Р. Вобрав в себя и булгар и татар // Идель, 1999. - №8. -  С.64.

114



был «продолжением творчества древнетюркского и, в какой-то 
степени угро-финских народов. В его основе лежала мифология 
тюркских народов»1. Также существует мнение, что еще в доис­
ламскую эпоху предки татар -  булгары могли напрямую взаимо­
действовать с ираноязычными племенами и обогатить свой 
фольклор «за счет» иранцев1. Действительно, нельзя отрицать 
связи татарской культуры, народного фольклора с древнетюрк­
скими истоками, также вполне можно допустить контакты бул­
гар-язычников с иранцами, но все-таки исламский пласт играл, 
по-нашему мнению, в формировании устной (а позже и пись­
менной) татарской культуры более важную роль. Если выразить 
свою мысль образно, то можно представить татарский фольклор 
в виде дерева -  корни которого древнетюркские, монголо­
китайские и древнеиранские источники, а ствол и крона -  арабо­
мусульманское духовное наследие.

Татарские легенды о Зу-л-Карнайне
В нашей работе мы уже неоднократно обращались к образу 

Зу-л-Карнайна. Выше мы рассматривали как трактуют этот об­
раз арабские источники, здесь же наше внимание будет уделено 
тому, как отражен Зу-л-Карнайн в татарских источниках. Поче­
му мы вновь возвращаемся именно к этому кораническому пер­
сонажу? Дело в том, что большинство древних татарских пись­
менных, а более всего, устных источников связывают процесс 
исламизации Поволжья, в т.ч. и Волжской Булгарии именно с 
личностью Зу-л-Карнайна. Конечно, зная, что официально ислам 
в Булгарии был принят в 922 г. н.э. можно говорить, что упоми­
нания о Зу-л-Карнайне, как о первом мусульманском миссионе­

1 Закирова И.Г. Народное творчество булгарского периода. -  Автореферат ... 
кандидата филол. наук. -  Казань, 2000. -  С.5.

115



ре Поволжья являются обыкновенной интерполяцией известных 
восточных легенд в татарский фольклор и литературу. Мы уже 
говорили о том, что в современной востоковедческой науке нет 
четкого мнения о том - являются ли Зу-л-Карнайн и Александр 
Македонскнй одним и тем же лицом. Также мы отмечали тот 
факт, что Александр Македонский вполне мог столкнутся с 
тюркскими племенами во время одного из своих походов в 
Среднюю Азию или по дороге в Индию. Поэтому, упомянутое в 
Коране взаимодействие Зу-л-Карнайна с Йаджудж и Маджудж 
можно толковать как один из первых контактов великого полко­
водца с тюрками, которое со временем приняло полумифиче­
скую, легендарную форму (впрочем, как и другие походы и под­
виги Александра Македонского). Исходя из этого, было бы ин­
тересно рассмотреть и древнетатарские легенды о Зу-л- 
Карнайне.

Эти легенды бытовали вплоть до начала XX в. и даже по­
падали в татарские настенные шамаили. Вот как описывается 
основание города Булгара на шамаиле, изготовленном в 1901 г. 
братьями Габдельвали и Мухаммадгали Ахметовыми: «... за 15­
20 лет до прихода в этот мир пророка Исы (Иисуса) Искандер 
Зу-л-Карнайн с большим войском отправился в поход. На обрат­
ном пути,из царства тьмы на берегу Желтого моря он взял в свое 
войско множество пленных татар. Возвращаясь, войско Искан­
дера Зу-л-Карнайна, состоявшее более чем из 10 тысяч пленных 
татар, дошло до места слияния рек Волги и Камы. Их жены, уви­
дев Волгу, обратились к своим мужьям с пожеланием остаться у 
этой реки, а те, в свою очередь, потребовали у Искандера Зу-л- 
Карнайна почет и указ на востоке от слияния двух рек соорудить

'2 Татар халык ижаты. Экиятлвр. - 2-нче китап. -  Казан: ТКН, 1978. -  Б .10.
Шамаиль (араб. - качество, всестороннее изображение), настенное панно с 

изображением святых мест и мечетей, а также текстов изречений из Корана, 
афоризмов, фрагментов поэтических произведений.

116



город, где они с женами остались бы. Искандер Зу-л-Карнайн, 
приняв их заявление, построил из дуба город Булгар и остав­
шихся более 10 тысяч воинов назвал булгарами -  бу-Волгарами
-  за то, что остались они на берегу Волги. После того, как им да­
ли название волгар, позже и городу дали название Булгар. Но 
пророк наш, Мухаммад Мустафа послал в Булгар к хану, чтобы 
принять его в ислам, трех своих асхабов (сподвижников. -  А.А.). 
Эти три асхаба, приехав в Булгар, и хана, и весь народ приняли в 
религию. Хан и весь его народ, приняв их приглашение, стали 
истинными мусульманами. После этого один из этих почтенных 
сподвижников уехал в Медину. Но оставшиеся два асхаба -  
Джафар Ази и Забир -  остались в Булгарах и были там похоро­
нены, - есть такие слова»1.

Как видно из текста, здесь были собраны наиболее попу­
лярные к тому времени версии легенды об основании города 
Булгара. Правда, в этом же шамаиле автор текста уточняет, что 
«более правдивым высказыванием» является сообщение Ибн 
Фадлана , то есть его известные «Записки», которые и в самом 
деле уже давно признаны востоковедческой и исторической нау­
ками. Если обратить внимание на даты, приведенные в легенде, 
то сразу становится ясно, что они не совпадают с общеприняты­
ми, историческими. Как известно, годы жизни полководца Алек­
сандра Македонского 356-323 гг. до н.э. Таким образом, он не 
мог совершать походы за 15-20 лет до рождения Иисуса, то есть 
в 15-20 гг. до н.э. Современное Желтое море расположено у вос­
точных берегов Азии и омывает Китай и Корейский полуостров. 
Мы знаем из истории, что Александр Македонский сумел доб­
раться лишь до Индии (в 327 г. до н.э.) и не был в Китае. Правда

1 Шамсутов Р. Забытые тексты татарских шамаилей // Восточная коллекция, 
2002. -  Осень 2002. -  С.36-37.
2 Там же. -  С.37.

117



на Востоке существует немало легенд, связанных с походами 
Македонского именно в Китай. Например, в одной из них гово­
рится, что после того, как правитель завоевал Китай, его воины 
стали брать в жены местных девушек, от которых произошли 
калмыки и дунгане1. Кроме того, известно, что упомянутая в ис­
точнике Волжская Булгария сформировалась в Среднем Повол­
жье лишь в конце IX - начале X вв. н.э. после того, как сюда пе­
реселилась часть населения еще более древнего государства Ве­
ликая Болгария, которая в свою очередь была разгромлена хаза­
рами. Упомянутые в шамаиле даты и географические названия 
используются здесь как ничего не значащая красивая оболочка 
для обрамления легенды об основании Булгара. Для человека, 
знакомого с историей сразу становится ясно, что данное сооб­
щение, попавшее в татарский шамаиль, больше похоже на ле­
генду, чем на исторический документ.

Как мы уже отмечали выше, арабские источники, в частно­
сти ат-Табари, дают достаточно точную хронологию общеизве­
стных исторических событий, в т.ч. почти без ошибок указыва­
ют правильные годы правления Александра Македонского (Зу-л- 
Карнайна), которые в целом совпадают с общепринятыми дата­
ми. Этот факт говорит в пользу того, что таким мусульманским 
источникам можно доверять и делать на их основе достоверные 
выводы. В данном случае (в татарском шамаиле) мы видим дос­
таточно упрощенную компиляцию из обрывков легенд, основан­
ных на древних арабо-персидских источниках. Также в приве­
денном выше образце легенды четко прослеживается желание 
татар, во-первых, дистанцироваться от ненавистного им назва­
ния «татары» (в конце XIX- нач. XX вв. подобные тенденции 
особенно усилились) и идентифицировать себя в качестве пред­

1 Абашин С.Н. Искандар-пошшо // Ислам на территории бывшей Российской 
империи. Энциклопедический словарь. -  Выпуск 3. -  Москва: Издательство

118



ков булгар, а во-вторых, трактовать свою историю, как более 
древнюю и «более мусульманскую», т.е. почувствовать себя ча­
стью единого мусульманского сообщества -  уммы. Поэтому, на­
верное, в народе и рождались легенды, повествующие о том, что 
мусульманскую религию в Булгар «прислал» не кто иной, как 
«сам Пророк»1. Исходя примерно из тех же самых целей, по 
мнению историка И.Л.Измайлова, объясняется и получившее 
распространение среди волжских булгар сюжеты о родстве пра­
вящей династии булгар с известным кораническим и историче­
ским персонажем -  Искандером Зу-л-Карнайном2. Позже, исто­
рия о Зу-л-Карнайне попала в большинство татарских художест­
венных и исторических произведений, татарские дастаны и сказ­
ки: «Джумджума Султан» Хусама Кятиба, «Гулистан бит- 
тюрки» Сайфа Сараи, «Дастан-е Бабахан» Сайади, «Тухфа-и 
мардан» Мухаммадьяра, «Мухиммату-з-заман» Утыза Имяни, 
«Таварих-е Булгарийа» Таджетдина Ялчыгула и др., где Зу-л- 
Карнайн в основном был показан, как идеальный правитель.

Выше мы уже говорили, что татарские легенды о похожде­
ниях Зу-л-Карнайна восходят своими корнями к древним му­
сульманским и тюркским источникам. Пожалуй, наиболее пер­
вое упоминание о столкновении Зу-л-Карнайна с тюрками попа­
ло в известный словарь Махмуда Кашгари «Дивану лугат ат- 
тюрк» («Словарь тюркских наречий», 1072-1074 гг., на араб, яз.), 
который помимо чисто языковых образцов содержал немало от­
рывков из самых разнообразных тюркскихлитературных произ­
ведений, различных легенд и преданий. Вышеупомянутая леген­

«Восточная литература» РАН, 2001. -  С.44.
1 Усманов М.Г. Татарские исторические источники XVII-XVI11 вв. - Казань, 
1972.-С.143.
1 Измайлов И.Л. «Начала истории» Волжской Булгарии в предании и историче­
ской традиции // Древнейшие государства Восточной Европы. 1998 г. Памяти 
А.П.Новосельцева / отв. ред. Т.М.Калинина. -  М.: Издательская фирма «Вос­
точная литература» РАН, 2000. С. 100.

119



да о Зу-л-Карнайне, который основал Булгар, возвращаясь из 
похода к Желтому морю, видимо, попала к татарам из «Дивану 
лугат-ат-тюрк» Кашгари. Хотя, вполне возможно, что она быто­
вала среди тюрков и раньше в устной форме и была письменно 
зафиксирована автором «Словаря...» лишь в XI в. Что касается 
приведенной здесь легенды о Зу-л-Карнайне, то в ней говорится 
следующее: Когда полководец приблизился со своим войском к 
границам Китая, один тюркский хан выслал ему навстречу вой­
ско, состоящее из молодых бойцов. Но это решение не понрави­
лось визирю, который высказал хану свое сомнение, что такое 
неопытное войско сможет победить армию прославленного пра­
вителя. Хан послушался визиря и отменил свое первоначальное 
решение. Он и направил против Зу-л-Карнайна опытных воинов, 
которые ночью напали на его ставку и разбили его войско1. 
Махмут Кашгари не приводит истории о походе Зу-л-Карнайна 
на Среднюю Волгу с «10 тысячами пленных татар», зато он 
упоминает о Булгаре, как об «одном из известных тюркских го­
родов»2.

В связи с этой легендой хотелось бы сделать небольшой 
экскурс в историю. Как известно, этноним «татары» имеет самые 
древние корни. Под этим именем подразумевался ряд племен­
ных объединений и государств в Центральной Азии в VI -  нач. 
XIII вв. Этот союз сформировался в степях Монголии после рас­
пада Жужаньского каганата в результате объединения группы 
тюркских и монгольских племен в союз племен отуз-татар. 
Впервые упомянут в надписи на памятники Кюль-тегину (732 г. 
н.э.), повествующей о борьбе тюрок с ними во 2-ой половине VI
в. С XII в. имя «татар» среди монгольских племен стало приоб­

1 Цит. по: Мэхмутов Х.Ш. Менгелек ядкяр. -  Казан: Татар, кит. нешр., 2002. -  
Б.16.
1 Там же. -  Б.26.

120



ретать черты политонима - оно считалось «знатным», а принад­
лежность к нему -  почетной и распространялось на ряд других 
племен Монголии. 1202 г. Чингисхан нанес татарам в устье р. 
Халхи сокрушительный удар и почти истребил их. Оставшиеся 
татарские племена и кланы вошли в состав Великого Монголь­
ского государства и были включены в его военно­
административную систему. Позже татары в составе монголь­
ских войск участвовали в походах Чингисхана и его потомков. В 
этом качестве имя распространилось вместе с монгольскими 
войсками на Запад Евразии, а затем закрепилось в историко­
географической традиции в странах Ближнего и Среднего Вос­
тока, Западной и Восточной Европы1. Татары были известны 
древним китайским ученым и они заносили упоминания о них в 
свои исторические анналы. Отголоски древних событий, напри­
мер, походов Александра Македонского в Среднюю Азию и Ин­
дию и его столкновения с тюрками стали основой для многочис­
ленных легенд, которые со временем приняли полумифическую 
форму. Таким образом можно сделать вывод, что реальные ис­
торические события смешавшись с мифами и легендами приво­
дили к тому, что в татарской среде создавались подобные, син­
кретические по своему характеру истории о Зу-л-Карнайне и его 
походах в Булгар. С другой стороны нельзя говорить, что автор­
ство этих легенд принадлежит исключительно татарам и их 
предкам. Известно, что еще персидский поэт Фирдоуси в своем 
знаменитой поэме «Шах-наме» (1-я редакция 994 г., 2-я —  1010 
г.) описывал возникновения Булгара в эпизоде, связанном с по­
иском Искандером «живой» воды. Упоминания о Зу-л-Карнайне 
есть и в произведениях Абу ‘Али Мухаммада ал-Бал‘ами (X в.), 
который в свою очередь скомпилировал «Историю пророков и

1 Исхаков Д.М., Измайлов И.Л. Татары // Из истории Альметьевского региона. -  
Казань: Татполиграф, 1999. -  С.8-9.

*6 121



царей» перса ат-Табари, Алишера Навои (XV в.) - «Искандеро­
ва стена», Абдуррахмана Джами (1414-92) и других источниках.

Если обратить внимание на язык, на котором были написаны 
основные произведения об Искандере Зу-л-Карнайне и предания
0 его путешествие в страну Булгар, то станет ясно, что подав­
ляющее большинство их было фарсоязычным. Известна ира­
ноязычная запись, извлеченная из персидского словаря «Фар- 
ханг-и Маснави»: «Булгар» есть название благовонной кожи и 
также огромного города, расположенного недалеко от «Страны 
мрака»; его основал Искандер Зу-л-Карнайн. Когда он искал 
«источник жизни», большую часть своего снаряжения оставил в 
пещере. А когда возвращался из «Страны мрака», часть народа 
осталась жить у этой пещеры. Так постепенно возник город, ко­
торый получил название «Бунгар» (т.е. Булгар. -  А.А.). Правите­
лями его являются потомки Искандера Зу-л-Карнайна. Это хо­
лодная страна, попугаев та не бывает. Также в области под этим 
названием имеются три города, самый крупный из них Булгар, 
второй -  Сувар, третий -  Асла. Вокруг Булгар [живут] неверные 
и тюрки»1. Судя по последнему предложению, данные строки 
были написаны уже после того, как персы приняли ислам, т.е. 
не ранее VII в. н.э. Как видим, текст, приведенный выше в татар­
ском шамаиле и текст из «Фарханг-и Маснави» сходятся по мно­
гим эпизодам. И в этом нет ничего удивительного, если с исла­
мом к татарам проник арабский язык и кораническая литература, 
то персидский язык, персидская литература распространились 
среди татар посредством художественных произведений, раз­
личных поэм, дастанов, эпических произведений, язык которых 
был персидским. Вплоть до начала XX в. в среде образованных 
татар принято было владеть двумя иностранными языками:

1 Цит. по: Шамсутов Р. Забытые тексты татарских шамаилей II Восточная кол­
лекция, 2002. -  Осень 2002. -  С.38.

122



арабским - языком Корана и ислама, и персидским -  языком по­
эзии и художественной литературы. Следовательно, можно 
предположить, что чисто хронологически легенды о Зу-л- 
Карнайне и других коранических персонажах попали в тюр- 
ко-татарскую среду не ранее VIII-IX, а, вероятнее всего, в XI- 
X II вв., то есть уже после того, как  они были переосмысле­
ны и переработаны на персидской почве. Другой вопрос -  
как они попали к предкам татар: напрямую от персов или 
при чьем-то посредничестве?

Упомянутая в «Фарханг-и наме» история о поиске Зу-л- 
Карнайном «источника жизни» или «живой воды» также полу­
чила широкое распространение среди тюркских народов. У татар 
в дастане «Буз егет» («Непорочный юноша»)1 он рисуется как 
великий завоеватель и «справедливый хан», который покинул

2 3этот мир в 29 лет , не найдя «вечной воды» . К слову сказать, 
чувашские исследователи-любители полагают, что Александр 
Македонский (в чувашской версии - Эскемер) искал не «живую 
воду», а неведомую страну Саргун-Шамбалу, которая находи­
лась где-то среди Гималайских гор и где он мог бы найти спасе­
ние от неминуемой смерти и обрести бессмертие. И что якобы 
дорогу в Шамбалу Македонскому указали согдийские4 мудрецы. 
«И эти знания согдийские роды, вошедшие в состав чувашского 
этноса, принесли на Волгу и хранили как великую ценность в 
своей коллективной памяти, рассказывая детям и внукам, в виде

1 Написан в 1842 г. в Уфе татарским поэтом Бахави на основе древнего персид­
ского рассказа. Позже многократно 
переиздавался, бытовал в письменной и устной форме.

Как известно, Александр Македонский прожил 33 года (356-323 гг. до н.э.). 
Эта цифра говорит в пользу того, что татары или неизвестный персидский ав­
тор «Буз егет» однозначно воспринимали Искандера Зу-л-Карнайна и Алексан­
дра Македонского как одно и тоже лицо.
J Татар халык ижаты. Дастаннар / Эзер. Ф.В.Эхмвтова. -  Казан: 'ГКН, 1984. -  
£.325-327.

Согдийцы - древняя восточноиранская народность Средней Азии и Казахста­
на, с середины 1-го тыс. до н. э. населявшая Согд. Согдийцы —  одни из предков 
современных таджиков и узбеков.

123



сказок и легенд, мифов и преданий»1. Следовательно, легенды о 
походах Александра Македонского в «страну мрака» хранятся и 
в коллективной памяти чувашского народа, которые, как извест­
но, считают себя прямыми потомками волжских булгар. А вер­
сии с Шамбалой, скорее всего, являются современными наслое­
ниями, связанными с постперестроечным увлечением творчест­
вом художника и философа Н.К.Рериха. Кстати, такие «переги­
бы» получили особо широкое распространение именно среди 
чувашей и были однозначно осуждены чувашскими учеными- 
историками и филологами2.

После Махмуда Кашагари наиболее подробно историю Зу-л- 
Карнайна рассмотрел тюркоязычный писатель конца XIII -  на­
чала XIV вв. Наср ад-Дин Рабгузи в своей известной книге 
«Кыссас ал-анбия» («Сказание о пророках», 1311). Интересно, 
что согласно среднеазиатским легендам -  Рабгузи являлся чуть 
ли не сподвижником пророка Мухаммада, который будто бы ве­
лел ему описать его жизнь и жизнь бывших до него пророков, а 
позже послал его в тюркские земли с поручением распростра­
нять ислам3. Как считает И.А.Каюмова, «Сказание» ар-Рабгузи 
отразило один из этапов исламизации монгольских и тюркских 
народов путем исламизации их фольклора, героев древнего эпо­
са, на котррый, видимо, в свое время сильно повлияла нестори- 
анская традиция»4. Интересно, что Рабгузи прозвище «Зу-л- 
Карнайн» (араб. - двурогий) объясняет тем, что его на голове

Юхма М.Н. Зов далеких предков. Очерки, статьи, миниатюры. -  Кн.З. -  Че­
боксары, 2001. -  С.64-65.
Денисов П.В., Димитриев В.Д., Федотов М.Р., Егоров Н.И., Сергеев В.И., 

Скворцов М.И. Оградим науку от лженаучных гипотез и концепций // Известия 
Национальной академии наук и искусств Чувашской республики, 1998. - №1. -  
С .133-137.
1 Каюмова И. А. Ар-Рабгузи // Ислам на территории бывшей Российской импе­
рии. Энциклопедический словарь. -  Выпуск 3. -  Москва: Издательство «Вос­
точная литература» РАН, 2001. -  С.81.
'Т а м  ж е .- С .81.

124



имелось «два позолоченных рога»1. Именно так трактуют про­
звище Зу-л-Карнайна и татарские сказки. Например, в сказке 
«Рогатый падишах» у него имелся именно золотой рог, правда, 
всего один. В татарском варианте падишах никому его не пока­
зывал. Он ежегодно стриг волосы, а потом убивал парикмахера, 
увидевшего рог. По мнению татарского ученого-фольклориста
А.Х.Садековой, «татарский народ, в отличие от арабских легенд, 
этот рог, как видно, считал уродством, которого следовало сты­
диться»2. Также у Рабгузи подробно говорится о столкновениях 
Зу-л-Карнайна с Йаджудж и Маджудж, о его походе за «живой 
водой» совершенно, но не упоминается о Булгаре (по крайней 
мере, в рассмотренном нами критическом тексте его произведе­
ния)3.

Интересные версии о походе Зу-л-Карнайна за «живой во­
дой» встречались в татарских шеджере (генеалогическое древо). 
Например, в одном из таких обнаруженных археографом 
М.И.Ахметзяновым документов также, как и в вышеупомянутом 
шеджере говорится, что город Булгар был основан Искандером 
Зу-л-Карнайном во время его похода за «вечной» водой к «Боз 
диЬгез» («Ледовитому морю »)4. Любопытно продолжение этой 
легенды. В 1240 г., когда на Булгар напали войска Батыя, во 
главе освободительного движения стал некий султан Бачман -  
предводитель рода «ал-бурлук», которого шеджере называет по­
томком Зу-л-Карнайна5.

1 RabgflzT Nasirii'd-DTn. Kisasii'l-EnbiyS (Peygamber kissalari). -  1 с. -  Giri$ -  
Metin-Tipkibasim /  Dr. Aysu Ata. -  Ankara, 1997. -  S.246. 
i Садекова A.X. Идеология ислама и татарское народное творчество. -  Казань: 
Иман, 2000. -  С. 155. „ .
‘ RabgflzT NSsirS'd-Dln. Kisasu 1-EnbiyS (Peygamber kissalari). -  1 c. -  Gin? -  
Jvletin-Tipkibasim / Dr. Aysu Ata. -  Ankara, 1997. -  S.245 - 253.

В этом отношении упомянутая в предыдущем параграфе теория
Р.Ф.Мухаметдинова вполне накладывается на материалы татарского фолькло­
ра, согласно которому цивилизация пришла в на Среднюю Волгу откуда-то с 
Алтая, вместе с Зу-л-Карнайном из «страны мрака».
5 Эхмэтжанов М. Экспедиция табышларыннан // Эдобият чыганаклары Ьэм 
текстология. -  Казан, 1992. -  Б.4.

125



В качестве отступления хочется отметить, что предания о 
родстве с Зу-л-Карнайном были более всего распространены 
среди народов Средней Азии. Например, правители Бадахшана 
считали себя потомками «царя Александра и дочери царя Дария, 
великого властителя Персии»1. Ученые полагают, что сказания 
о Зу-л-Карнайне существовал здесь еще до проникновения исла­
ма и с приходом мусульманской религии также остались быто­
вать среди народа, а письменно были оформлены в начале II ты­
сячелетия н.э 2. Помимо бадахшанцев, жители Самарканда и 
Оша также считали себя причастными к истории Искандера Зу- 
л-Карнайна и пола’Али, что их города основал именно он. Ино­
гда это даже приводило к курьезам. Например, один из карате- 
гинских шахов в середине XIX в., считая себя законным потом­
ком Александра Македонского, заявил права на город Самар­
канд . Сообщения о связи Зу-л-Карнайна с основанием городов в 
Средней Азии попадали и на страницы книг арабских историков. 
У Ибн Хордадбеха говорится о том, что возвращаясь из Китая, 
где он возводил заградительную стену против Йаджуджа и 
Маджуджа, Зу-л-Карнайн дойдя до земли Согда: « ... построил 
там Самарканд и город известный под названием ад-Дабусийа, а 
также Искандарийю Дальнюю, потом он отправился в землю Бу­
хары и построил г. Бухару»4. Все вышесказанное дает нам ос­
нование полагать о вероятности того, что татарские леген­
ды, повествующие об основании Булгара Искандером Зу-л- 
Карнайном, помимо всего прочего, имели и среднеазиатские

’ Абашин С.Н. Искандар-пошшо // Ислам на территории бывшей Российской 
империи. Энциклопедический словарь. -  Выпуск 3. -  Москва: Издательство 
«Восточная литература» РАН, 2001. -  С.43.

Там же. -  С.43.
Там же. -  С.43
Ибрагимов Н. Способы описания Ибн Б апугы  и других авторов произведений 

средневековой географической литературы И Научные труды Ташкентского го­
сударственного университета. -  Востоковедение (литературоведение, история).
- №497. -  Ташкент, 1975. -  С.66.

126



корни, то есть являлись легендами второго уровня, основан­
ными на среднеазиатском материале. Особенно возрастает эта 
уверенность в свете последних изысканий ученых-историков, 
которые полагают, что исламизация Волжско-Камского региона 
произошла по вектору Бухара-Булгар, а не Багдад-Булгар1.

Различных вариантов легенд о Зу-л-Карнайне немало и в 
татарском фольклоре, старописьменных и печатных источниках. 
Встречаются они и в художественной литературе периода Золо­
той Орды. Например, в стихах золотоордынского поэта Мауляна 
Исхака (XIV в.), которые были помещены в стихотворный сбор­
ник «Китаб-е «Гулистан» би-т-тюрки» (Книга «Гулистан» по- 
тюркски), составленный в 1391 г. Сайфом Сараи (ок. 1321 -1396) 
иносказательно говорится о походах Александра Македонского 
«за живой водой», правда, без указания места и времени2. Мы не 
будем касаться всех этих моментов, поскольку они не затраги­
вают тему нашего исследования, а обратимся к проблеме исла­
мизации Поволжья.

Теперь рассмотрим вторую легенду из шамай ля в которой 
повествуется о том, как пророк Мухаммад еще при своей жизни 
послал в Булгар трех своих сподвижников -  асхабов, которые 
должны были донести до умов северных тюрков весть о новой 
религии -  исламе. В легенде даже приводятся имена двух асха­
бов - Джафар Ази и Забир. Надо сказать, что подобные легенды 
были весьма популярны среди татар. Например, известный та­
тарский драматург Галиасгар Камал в своих мемуарах упоминал 
историю, услышанную им еще в конце XIX в. в деревне Масра 
Казанского уезда. По словам тамошних стариков, их предки бы­
ли арабами, которые вместе с неким Анасом сахабом прибыли

1 Ислам и мусульманская культура в Среднем Поволжье: история и современ­
ность. Очерки. -  Казань: Мастер лайн, 2002. -  С.27-28.
4 Сараи Сейф. Гелестан. Лирика. Дастан /Эзер. Х.Ю.Миннегулов. -  Казан: Та­
тар. кит. нашр.,1999. -  Б.251.

127



исламизировать волжских булгар. В подтверждении своих слов, 
они приводили данные старинного шеджере, увидеть которое 
самому Галиасгару Камалу не удалось. Также интересен тот 
факт, что старожилы объясняли название деревни Масра араб­
ским словом «масар» («большой город», «страна»). Как отмечает 
Камал, жители этой деревни и в самом деле отличались от сосе­
дей определеной смуглостью кожи и черноволосостью1.

Существовало множество вариаций легенды об асхабах, 
при этом ее главная идея -  исламизация Булгарии при посредни­
честве самих сподвижников пророка Мухаммада неизменно со­
хранялась во всех вариантах. Как известно, официально ислам 
был принят в Волжской Булгарии в 922 г. н.э. при посредничест­
ве тех же самых арабов (посольство под руководством Сусана 
ар-Расси). В истории существовало еще одно булгарское госу­
дарство - Великая Булгария, сложившиеся в 1-й трети VII в. в 
Приазовье и Западном Предкавказье (нижнее течение Дона и 
Таманский полуостров) в процессе распада Западно-Тюркского 
каганата. После смерти основателя Великой Булгарии -  хана 
Кубрата (конец 50-х -  начало 60-х гг. VII в. н.э.) Великая Булга­
рия распалась и перестала существовать как государство. Тогда 
часть булгарских племен ушла на Дунай, где они создали свое 
государство - Дунайскую Булгарию, часть осталась на месте и 
подчинилась хазарам, а третья группа булгар не сразу, а через 
некоторое время (примерно в конце VIII - начале IX вв. н.э.) дос­
тигла Среднего Поволжья и осела в этом районе. Само же госу­
дарство Волжская Булгария было образовано лишь в конце IX 
начале X вв.

Время образования государства Великая Булгария (начало 
VII в.) как раз относится к периоду возникновения и развития

’ Камал Г. Эсэрлер. -  3 томда. -Том  3. -  Казан: Татарстан китап 
нэшрияты,1982. -Б .313.

128



ислама на Аравийском полуострове. Теоретически пророк Му­
хаммад мог предпринять попытки исламизировать древних бул­
гар, но информация об этом не сохранилось. Как известно, Му­
хаммад стремился распространить новую религию не только пу­
тем наступательных походов на соседние страны, но и методом 
договоров и соглашений. Так случилось в 6 году хиджры1 
(627/28 г. н.э.), когда он послал письмо иранскому царевичу 
Хосрову2, причем в то самый момент, когда шаткость сасанид- 
ского престола в виду частых военных поражений Ирана и хо­
зяйственной разрухи была очевидна не только для придворной 
знати, но и для потенциального врага Ирана - Мухаммада и его 
сподвижников3. Арабский историк ат-Табари, упоминая о пись­
ме Мухаммада к шаху, приводит ответ Хосрова, который звучит 
как-то неопределенно. «Са анзуру» («Я подумаю», дословный 
перевод - «Я посмотрю»)4. На самом деле Хосров отреагировал 
достаточно эмоционально и приказал своему наместнику в Йе­
мене доставить Мухаммада ко двору шаханшаха. Однако этим 
замыслам не суждено было сбыться, вскоре иранский правитель 
был свергнут и умерщвлен. Кстати, ат-Табари относит вышеука­
занное событие ко 2 году хиджры5. Письмо было доставлено с 
‘Абдаллахом ибн-Хузафой ас-Сахми. Спустя год Мухаммад 
вместе с другим посланцем - ‘Амром ибн ал-Хаттабом шлет но-

Хиджра (араб. —  переселение), переселение Мухаммада и его приверженцев 
из Мекки в Медину в сентябре 622 г. При халифе ‘Омаре I (634-644) год Хид­
жра о&ьявлен началом мусульманского летосчисления. Исходным для него 
рринято 1-е число 1-го месяца (мухаррама) 622— 16 июля 622.

См. подробнее об этом статью Колесникова А.И. Две редакции письма Му­
хаммеда сасанидсхому шаху Хосрову Парвизу // Палестинский сборник,1967. - 
рып.17(18). - С.74-83.

Колесников А.И. Иран в начале VII в. (источники, внутренняя и внешняя по­
литика, вопросы административного деления) // Палестинский сборник, 1970. -  
рып.22 (85). - С.87.

Табари. История,1. - С.471.
Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn Djarir at Tabari cum aliis edited 

M.J. de Goeje. - Series I. -V.1II. - Pp. 1571-73.

129



вое письмо с тем же самым предложением. И это послание оста­
ется без ответа1.

Предводитель Великой Булгарии -  хан Кубрат до самой сво-
V/ _ 2ей кончины оставался язычником-тенгрианцем и нет сведении

о том, что он как-то контактировал с пророком Мухаммадом, хо­
тя это вполне могло иметь место. Часть булгар, еще до пересе­
ления на Среднюю Волгу приняло ислам, проживая на юге среди 
хазар. Таким образом легенда о посылке Мухаммадом своих 
сподвижников к булгарам, географически относится к Волж­
ской, а не Великой Булгарии, тем более, что в большинстве ва­
риантов говорится, что события разворачивались на реке Идель, 
те. Волге. Приведем, наиболее известный вариант этой легенды, 
которая попала в книгу татарского ученого Таджеддина Ялчыгу- 
ла (1768-1838) «Таварих-е Булгарийа» («История Булгара» - др. 
вариант названия - «Тарих нама-и Булгар», 1805).

«Пророк, да благословит его Аллах и приветствует, во вре­
мена Туки хана отправил в Булгар трех своих сподвижников. В 
то время булгарский народ был в язычестве. Говорят, что тогда в 
городе Булгар было 520 дворов. Река Идель, называемая Волгой 
текла ниже Булгара. Через 50 лет после Барадж-хана Миртимир- 
хазрет разрушил город Булгар. После этого Идель изменила свое 
течение в сторону Запада. Во времена посланников пророка в 
девятом году хиджры занял трон Айдар-хан сын Туки-хана. 
Пророк, избрав трех сподвижников -  ‘Абд ар-Рахман бен Зу- 
бейр, второй -  Хантал бен Раби‘, третий -  Зубейр бен Джа'да. 
Пророк, перед отправкой этих трех сподвижников, сказал: «Я 
дал вам три вещи. Если вам окажут почести, то вы примените 
эти три вещи». Одна из них -  чернильница, ее он дал Зубейру. 
Другая -  посох, его дал Ханталу, третья -  чалма, ее дал ‘Абд ар-

‘ Ibid - Series I. - Vol.V. - P.2857.
Хотя существуют версии и о том, что он был христианином

130



Рахману. Как только они прибыли в Булгар, начали выдавать се­
бя за врачевателей. Какая бы болезнь ни была, излечивали ее. 
Однажды дочь Айдар-хана разбил паралич. У скольких лекарей 
не лечилась, не смогла порпавиться, оставалась в тяжелом поло­
жении. Как-то один из визирей Айдар-хана, по имени Бурадж, 
сказал: «О, мой Хан, да продлятся твои годы! В нашем городе 
есть три араба, им нет равных во врачевании. Они найдут сред­
ство от недуга этой девушки. Однако они не нашей веры». Как 
только визирь сказал свои слова, хан приказал, и позвали арабов. 
Асхабы явились и приветствовали хана. Хантал бен Раби‘, был 
очень искусен в румийском и тюркском языках и был знатоком 
Корана.

Хан спросил: «О, арабы, откуда вы прибыли?»
Хантал ответил: «Из Медины пришли».
Хан: «Что вы ищете?»
Хантал: «Занимаемся врачеванием».
Хан: «У меня есть дочь, уже семь лет как больна. Найдете ли 

ей исцеление?»
Хантал: «Надо посмотреть больную». Как только осмотрели 

больную, сказали: «Это -паралич. От этого нужны листья дерева 
сарбан». Хан сказал: «Сарбан -  что это за дерево?» Хантал отве­
тил: «Это береза». Хан сказал: «У нас много этого дерева». Как 
только принесли березовые листья, Хантал сказал: «Это старые 
березовые листья. Нам нужны только что сорванные с дерева». 
Хан сказал: «Где найти их зимой?» Хантал сказал: «Если Аллаху 
будет угодно, мы найдем их. Но при таком условии: если приме­
те нашу веру». Хан сказал: «Если найдете свежие березовые ли­
стья и дочь моя исцелится, я приму ислам».

Эти асхабы поставили чернильницу, данную пророком, на 
землю и воткнули посох в нее. ‘Абд ар-Рахман бен Зубейр, надев

131



на голову чалму, которую дал пророк, совершил два рака'ата1. 
намаза. Те двое сказали: «Аминь!» Это посох превратился в не­
большое деревце. И достигло оно высоты ханского дома, развет­
вилось и покрылось листьями. Собрав их в веник, попарили эту 
девушку в бане. Тотчас девушка исцелилась и пришла домой со­
всем здоровой. Хан, увидев этот случай, принял ислам. После 
него визирь Бурадж, остальные визири, а также прочие горожане
-  все приняли ислам. Построили соборную мечеть. Зубейр бен 
Джа‘да, стал имамом и опираясь на даренный пророком посох, 
читал хутбу (проповедь. -  А.А.). В 12-м году хиджры, в год овцы, 
в 26 день созвездия Рыбы, в 12 день благословенного Рамазана 
асхабы обратили булгарский народ в мусульманство. Эти трое 
асхабов оставались в Булгаре 10 лет. Построили медресе, обучи­
ли народ. После этого ‘Абд ар-Рахман бен Зубейр и Зубейр бен 
Джа‘да вдвоем отбыли в Медину. Хантал остался в Булгаре. Он 
женился на упомянутой исцеленной девушке. Прожив некоторое 
время, Хантал бен Раби‘ умер»2.

Данная легенда была весьма популярна среди татар и кроме 
произведения Таджеддина Ялчыгула была использована и дру­
гими, более древними мусульманским авторами. Например, в 
книге Абу Хамида Мухаммада ал-Гарнати (1080-1169) «Нухбат 
ал-азхан фи ‘аджаиб ал-булдан» («Выборка воспоминаний о чу­
десах стран»), который в 1135-36 и 1150 гг. посетил Волжскую 
Булгарию, была помещена приблизительно схожая легенда3. Ин­
тересно, что ал-Гарнати пишет, что он дает отрывок из книги

1 Рака‘ат - цикл молитвенных поз и движений, сопровождаемых произнесением 
отрывков из Корана и молитвенных формул, следующих друг за другом в стро­
го определенном порядке.

Галяутдинов И.Г. «Тарих нама-и булгар» Таджетдина Ялсыгулова. (Лингво­
текстологический анализ списков памятника. Грамматический очерк, лексика, 
сводный текст и перевод). -  2-е переработанное и дополненное издание. -  Уфа: 
}Ситап, 1998. -  С.162-164.
Путешествие Абу^Хамида ал-Гарнати в Восточную и Центральную Европу 

(1131-1153 гг.) / Публикация О.Г .Большакова, А.Л.Монгайта. -  М : «Наука», 
1971.-С .31;

132



«Таварих-е Булгарийа» («История Булгара»), переписанной бул- 
гарским кади (мусульманским судьей. -  А.А.) Йакубом ибн 
Ну‘маном (XII в.). До нас этот труд не дошел. Также она приво­
дилась в книге с аналогичным названием под авторством Шара- 
фетдина ибн Хисаметдина ал-Муслими 1 (кон. XVIII - нач. XIX 
вв.) и других источниках. В тексте указано, что пророк послал 
своих асхабов в Булгар в 9 году хиджры, то есть в 631/632 гг. по 
современному летоисчислению. Как мы уже отметили выше, в 
это время существовала лишь Великая Болгария Кубрата, а на 
месте будущей Волжской Булгарии проживали автохтонные 
финно-угорские и славяно-балтийские племена.

Благодаря сообщениям ал-Гарнати, мы узнаем, что эта ле­
генда была известна уже в начале XII в. Скорее всего она воз­
никла одновременно с проникновением в Булгар ислама в X в., 
или спустя время, когда стал забываться истинный источник ис­
ламизации Волжской Булгарии (посольство «Ибн Фадлана»). 
Если учесть, что в ней упоминается царь хазар, который возму­
тился тем, что булгары приняли без его ведома чуждую рели-

2гию , то становится ясно, что эта история сложилась в период 
становления ислама в Волжской Булгарии, т.е. в X-XI вв., когда 
Волжская Булгария находилась в полувоенных отношениях с 
Хазарией и Киевской Русью и когда она нуждалась в сильном, 
авторитетном союзнике, таким каким был в то время Арабский 
халифат.

Что касается варианта легенды Таджеддина Ялчыгула, то 
еще в 70-е гг. XIX в. она подверглась критике со стороны вы­
дающегося татарского ученого-богослова Шигабутдина Мард- 
жани. Он назвал ее «полной недостоверных фактов» и, кроме то­
го, отметил, что если бы эта история случилась на самом деле, то

‘ Меслими. Теварихы Болгария (Болгар тарихы). -  Казан: Иман. -  Б.68-70, 
Путешествие Аоу-Хамида ал-Гарнати... -  С .31.

133



она обязательно попала бы в анналы мусульманской истории1. 
Кстати, заодно татарский ученый заметил, что во времена про­
рока Мухаммада не существовало асхабов под именами, которые 
упоминались в легенде. По крайней мере, о них ничего не сооб­
щали известные Марджани авторитетные мусульманские источ­
ники2. Следовательно, волжские булгары не могли принять ис­
лам 12 рамазана, 12 года хиджры (20 ноября 633 г.). Этот вари­
ант легенды, как и тот, что был приведен у ал-Гарнати, имеет 
общую источниковую базу и, скорее всего, возник в одно и тоже 
время с вариантом Ялчыгула, то есть не ранее X в. н.э.

Мы часто пытаемся понять некоторые явления прошлого с 
точки зрения современного человека, который привык мыслить 
на основе голых фактов и цифр. Мышление средневекового че­
ловека было более образным, менее логичным и превращение 
какого-то реального исторического события в легенду, в полу- 
миф было вполне естественным явлением, тем более, что боль­
шинство информации в то время распространялось изустным 
способом. Подводя итог этому параграфу, можно было его за­
вершить высказыванием историка И.Л.Измайлова, который от­
метил, что «... подлинная история Булгарского государства и его 
династии, как политической общности начинается лишь после 
принятия ислама из рук посланцев Пророка. Отсюда следует, 
что, пока булгары сохраняют крепость веры, они будут непобе­
димы. Поэтому в мотив начала истории вплетаются наиболее 
важные этнополитические стереотипы: верность исламу, спо­
собность ради веры идти на войну с могущественным врагом, 
свободолюбие и желание независимости, а также непобедимость 
в войнах, освященных исламом. К числу этих стереотипов надо

1 Марджани Ш. Ал-кисм ал-аввал мин китаб «Мустафад ал-ахбар фи ахваль Ка­
зан ва Булгар». -  Казан, 1897. -  Б .51-52.

Там же. -  ь.52.

134



отнести и единство народа, причем не только генетическое, 
сколько духовное. Иными словами, этнокультурное становление 
булгар связывается с их превращением в «новый» - мусульман­
ский и, следовательно, цивилизованный народ»1. Также 
И.Л.Измайлов отмечает, что трудно определить время возникно­
вения легенд о принятии ислама булгарами и их закрепления в 
историографической традиции. Тем не менее, он предполагает, 
что они сложились в период X-XII вв., когда на всей территории 
Булгарии исчезли языческие могильники и начала складываться 
единая этноконфессиональная общность (X в.) и появилась «Ис­
тория Булгарии» (XII в.) -  «наиболее последовательное вопло­
щение самосознания булгарского этноса»2. Можно вполне со­
гласится с выводами ученого и добавить, что эти легенды, по­
мимо всего прочего играли и своего рода пропагандистскую 
роль в деле исламизации тех, кто еще сомневался или колебался 
в принятии новой религии и по мере утверждения ислама теряли 
свою мусульманскую окраску и принимали несколько сказоч­
ный, занимательный характер. Тем не менее, раз этот рассказ 
дошел до наших дней и не сходил с уст предков татар, как ми­
нимум, тысячу лет - значит, он полюбился народу и превратился, 
по определению З.Фрейда, в своего рода «коллективное бессоз­
нательное», вещь, которая веками естественно существует рядом 
с народом и также естественно переходит из поколения в поко­
ление.

Измайлов И.Л. «Начала истории» Волжской Булгарии в предании и историче­
ской традиции // Древнейшие государства Восточной Европы. 1998 г. Памяти 
А.П.Новосельцева / отв. ред. Т.МКалинина. -  М.: Издательская фирма «Вос­
точная литература» РАН, 2000. С. 103. 
г Там же. - С .  105.

135



Исламское содержание татарских дастанов, 
байтов и поверьев

Дастан -  это эпический жанр в письменной литературе, а 
также в фольклоре многих восточных народов, в том числе и та­
тарского и башкирского. Дастан может иметь, как прозаическую, 
так и поэтическую форму, а также смешанный тип, который 
включает эти обе формы. В настоящее время большинство та­
тарских дастанов относятся к разделу китаби (книжных) из-за 
их тесной связи с индивидуальным творчеством писателей и 
создателей кысса, пересказавших известные в тюркском мире 
эпические произведения. По мнению казанского ученого- 
фолыслориста Ф.В.Ахметовой, классификация татарских даста­
нов по принципу их устного и письменного бытования требует 
их подразделения на территориальные и локальные группы, на­
пример, на фольклор сибирских и казанских татар. Как считает 
Ф.В.Ахметова, у сибирских татар дастанов письменного бытова­
ния больше, чем у казанских татар. Наряду с этим, уже нигде не 
наблюдается сочинительства, есть только пересказ и письменная 
фиксация татарских дастанов1. В последнее время в татарской 
фольклористике преобладает точка зрения, что татарские даста- 
ны возникли под воздействием арабо-мусульманской литерату­
ры. Например, в основе татарского дастана «Кахармап Катил» 
(«Сказание о Кахармане Катиле») лежит персидское произведе­
ние, сложенное в XII-XIII вв., на основе древнеперсидского па­
мятника «Кахарман-наме»2. В сокращенном, поэтическом вари­
анте этого дастана3 речь также идет о герое-богатыре Кахармане. 
В конце этого произведения говорится о том, как богатырь пе­

‘ Ахметова Ф. Татарские народные дасганы // Идель, 1999. - №11. -  С.69.
«КаЬармаи Катил» дастаны / М.Эхмэтжанов эшкартуендэ, -  Казан: ТКН, 

1998. -  Б.З.
1 Кыйсса-и КаЬарман. Казан: Типо-литография университета, 1900. -  14 стр.

136



реместившись с помощью чудесной птицы Симург за горы Каф 
(в мусульманской традиции - Кавказ) начинает обращать в ис­
лам, попадавшихся ему на пути дивов. Он строит в их городах 
мечети и школы, но дивы сопротивляются и выставляют против 
него богатырей и чудовищ с 70 головами1. Почти наверняка 
можно утверждать, что на содержание оригинального, персид­
ского сюжета этого произведения повлияли арабские коммента­
рии к Корану (тафсиры) или их персидские переработки и пере­
воды, которые уже достаточно вольно трактовали известные ис­
торические события, приближаясь по своему духу к жанру вос­
точной сказки.

Выше мы уже говорили о персидской переработке «Тафси- 
ра» ат-Табари, выполненной саманидским визирем Мухаммадом 
Бал‘ами (X в.), который достаточно вольно поступил с ориги­
нальным текстом, по сути, создав самостоятельное произведе­
ние. Любопытно, что в его варианте даже поменялась характери­
стика основных героев. Например, исторический персонаж Бах­
рам Чубин, который был показан у ат-Табари узурпатором и 
крайне неприятным типом, у Бал‘ами выглядит вполне прилич­
ным человеком, обладает всеми свойствами положительного ге­
роя. По мнению историка Л.Н.Гумилева, Бал‘ами служил Сама- 
нидам, возводившим свой род к Бахраму Чубину2, поэтому он 
подтасовывал факты, чтобы изобразить Бахрама не узурпатором, 
а борцом за справедливость3.

Видимо и «Кахарман Катил» стал продуктом таких много­
численных переработок на арабо-персидской и тюрко-татарской 
почве. Какие-то из сообщений арабских географов и историков

1 Катанов Н.Ф. Кыссэ-и Кагырман (повествование о Кагырмане) // Деятель, 
J901. - №1. -  С.208.
\ Ат-Табари был представителем противоборствующего дома Сасаиидов

Гумилев Л.Н. Бахрам Чубин (Опыт критики источников) // Проблемы 
востоковедения, 1960. - №3. -  С. 231.

137



первых веков ислама об исламизации Кавказа со временем при­
няли вот такую причудливую форму. Интересный факт приводит 
азербайджанский ученый Г.Ю.Алиев относительно прототипа 
Фархада -  героя известной поэмы «Хосров и Ширин» Низами. 
Он полагает, что источником этого образа стал бывший полко­
водец иранского шаханшаха Хосрова - Шахрбараз (Фаррухан)1. 
Алиев, основывает свою мысль на том, что Фаррухан - Фархад 
остался в истории как мужественный и воинственный полково­
дец. Этот пример говорит о том, что реальные исторические 
личности со временем становились героями дастанов и даже ле­
генд и преданий, в которых их реальные дела превращались, по 
сути, в своего рода волшебную, сказочную историю.

Дастан «Туляк» - это татарская версия архаического лю­
бовно-романтического дастана о любви земного героя Туляка 
(Туляк сын Миркасык бия) к представительнице подводного 
царства Сусылу2. У татар этот дастан распространялся, главным 
образом в рукописной форме. Исходя из того, что главные герои 
дастана носят чисто тюркские, а не мусульманские имена, мож­
но предположить, что основная сюжетная канва этого произве­
дения возникла еще в среде доисламских тюрко-татар или пер­
сов. Тем не менее, в произведении фигурируют и персонажи из 
Корана, а также описываются сугубо мусульманские обряды и 
обычаи. Например, в начале дастана в нем появляется корани­
ческий герой - Хизр (в Коране он посвятил Мусу/Моисея в со­
кровенную мудрость -  18:60-82), который приходит во сне Ту­
ляку и учит его молитве «Исм-е Агзам» («Великие имена» - т.е. 
перечисление 99 имен Аллаха). Чтобы решить все свои пробле­
мы и избежать происков врагов, Туляк должен принести в жерт­

Алиев Г.Ю. Легенда о Хосрове и Ширин в литературах народов Востока. -  
Москва, 1960. - С.77.
‘ Заманалар узган -  дастан туган: Дастаннар. -  Казан: Магариф, 2001. -  Б.8-20.

138



ву Аллаху барана, угостить жертвенным мясом стариков1, а 
также прочитать эту самую молитву. Главный герой так и по­
ступает и добивается успеха. В дальнейшем, в тяжелых случаях, 
он всегда будет использовать этот проверенный метод в своих 
целях. Например, чтобы обратить на себя внимание хана Чачда- 
ра, он после утреннего намаза читает два рака‘ата дополнитель­
ного намаза (подобный случай встречался нам выше), «Исм-е 
Агзам» и просит Аллаха наслать на его страну жару. Это было 
сделано для того, чтобы страдающий от неимоверной жары Чач- 
дар пришел к Туляку с покаянием и предложил за освобождение 
от напасти руку своей дочери Сусылу. Когда Туляк добивается 
своего, он вновь просит Аллаха вернуть все на место.

В исламе нет четкого определения на счет того, о чем 
можно, а о чем нельзя просить Аллаха во время молитвы, по 
крайней мере, негде не сказано, что Аллах может исполнить лю­
бые просьбы молящегося. Поэтому просьбы Туляка, а особенно 
их мгновенное воплощение в жизнь выглядят, по меньшей мере, 
странно и полностью противоречат основным концепциям ша­
риата. В данном случае мы четко видим менталитет изначально­
го автора (или группы авторов) дастана - язычника, слепо ве­
рующего в то, что природные силы могут незамедлительно 
прийти на помощь. Здесь видится еще незрелое мировоззрение 
неофита-мусульманина, который на свои традиционные пред­
ставления накладывал реалии новой религии. Об этом и говорят 
имена главных героев дастана - типично тюркские. Интересно, 
что Туляк изображен как правоверный мусульманин, он не про­
пускает намаза, а позже и его жена -  Сусылу также ретиво начи­
нает исполнять основные предписания шариата. Исполнение Ту­

'В  полном варианте дастана -  «двм бирер исэн» (после прочтения молитвы 
«подуть», например, на больное место.). В данном случае, на копыто коня Ту­
ляка в который недоброжелатели забили гвоздь. См.: Татар халык ижаты. Дас- 
таннар/Э зер . Ф.В.Эхматова. -К азан : ТКН, 1984. - Б . 123.

139



ляком обряда тайаммум} , присущего скорее для обитателей 
пустынь, чем для жителя средней полосы, возможно, что гово­
рит о том, что какая-та часть сюжета попала в дастан с Востока. 
Хотя можно предположить и второй вариант, более достовер­
ный. Обряд тайаммум описывается в связи с дикой жарой, кото­
рая установилась в царстве Чачдар-хана. В то время пересохли 
все реки и водные источники и, поэтому стало невозможно со­
вершать пятикратное обязательное перед намазом омовение во­
дой. Следовательно, автор или авторы дастана четко знали, что 
по шариату в таких случаях положено совершать тайаммум. Тем 
более, что в источнике приводятся и географические названия, 
связанные с территорией Волго-Камья, например, гора Балкан, 
по мнению исследователей, и сейчас находящейся под тем же 
названием между Республикой Башкортостан и Челябинской об­
ластью . На примере этого дастана мы видим, что процесс исла­
мизации татар не стал одномоментным (что вполне естественно), 
а проходил постепенно, потихоньку вытесняя из менталитета, а 
значит и фольклора предков татар воспоминания об их языче­
ском прошлом.

Рассмотрим дастан Буз егет («Непорочный юноша»), кото­
рый был создан татарским поэтом Бахави в 1842 в Уфе на основе 
сюжета прозаического полуфантастического рассказа на персид­
ском языке о любви. Стиль произведения близок к народно­
песенным традициям, что способствовало его широкой популяр­
ности среди многих тюркоязычных народов в устно-народной 
передаче поэтов-чичянов. В поэме рассказывается о трагической 
любви богатыря к девушке Карачэчсылу (Черноволосая краса­

Одна из форм тахарата -  ритуального омовения водой перед чтением намаза. 
В исключительных случаях, когда поблизости нет воды, можно совершить та- 
харат чистым песком (например, в пустыне), оботря им руки, лицо и ноги. Это 
ji называется тайаммум.

Заманалар узган -  дастан туган: Дастаннар. -  Казан: Магариф, 2001. -  Б. 17.

140



вица). Скорее всего, при написании этого дастана был сохране­
ны сюжет и форма персидского оригинала, а модернизации под­
верглись имена главных действующих лиц, явно тюркские по 
своему названию. Хотя, как пишет сам Бахави, и это было отме­
чено первым исследователем этого дастана -  тюркологом 
В.В.Радловым, в оригинале имена главных героев оставались 
Буз егет и Карачэчсылу1.

По форме и содержанию дастан «Буз егет» перекликается с 
упомянутым выше фольклорным произведением «Туляк», ана­
лизируя который мы предположили, что основу его составляют 
доисламские, языческие легенды и героические сказания тюр­
ков. В этом случае необходимо сказать, что поэтические диалоги 
юноши и девушки в «Буз егет» по своей форме и содержанию 
напоминают аналогичные у персоязычных поэтов Востока, на­
пример, в поэме «Хосров и Ширин» (1181) Абу Мухаммада Ни­
зами Гянджяви (ок. 1141 —  ок. 1209). То есть, в «Буз егет» явно 
присутствует персидская основа, а что касается тюркских имен 
героев, то их можно отнести к более поздним наслоениям, ис­
точником которого является или сам Бахави, или многочислен­
ные сказители-чичяны, которые могли в ходе последующих по­
сле него импровизаций заметно изменить структуру данного 
дастана. Например, в других вариантах этого произведения 
главную героиню зовут уже не Карачэчсылу, а Хафиз, а сам Буз 
егет является сыном правителя Багдада -  ‘Абдуллы2. Эта версия, 
по крайней мере, уже внешне находится ближе к своим ближне­
восточным истокам.

1 Радлов В.В. Образцы народной литературы тюркских племен, живущих в 
Южной Сибири и Дзунгарской степи. -  Ч.Ш. -  Киргизское наречие. -  
СПб,1870. -С .339.
'  Катанов Н.Ф. Кыссэ-и Боз-Джигит (повесть о Боз-Джигите) // Деятель, 1897. - 
№3. -  С. 195. Катанов дает ссылку на казанское издание дастана от 1896 г., ко­
торое является переработкой татарского поэта Ахмада Уразаева-Курмаши ( 
ок. 1855 -1883) и отличается от оригинала Бахави.

141



В оригинальном варианте Бахави действующие лица -  пра­
воверные мусульмане. Сам Буз егет уже в десять лет вместо то­
го, чтобы играть и веселиться «держа в руках Коран, ежедневно 
ходил к мулле»1. Девушки, которые принимают участие в поэти­
ческом состязании, начинают свою речь тем, что напоминают, 
что «Сура «Алхэм2» - это начало Корана, а пророки -  прибли­
женные Аллаха»3. То есть здесь явно прослеживается мусуль­
манский менталитет автора произведения. Таким образом, как и 
в случае с дастаном «Туляк», можно предположить, что процесс 
становления татар мусульманами также отразился на содержа­
нии дастана «Буз егет», в основе которого лежит персидский ис­
точник, а событийное оформление, мелкие детали, имена дейст­
вующих лиц -  оригинальное творчество Бахави, который, скорее 
всего, скомпилировал и какие-то, известные ему образцы тюрко­
татарского фольклора.

В татарском дастане «Сайфульмулюк» уже гораздо четче 
прослеживаются арабо-мусульманские корни. По своему сюжету 
этот дастан восходит к известному произведению «Тысяча и од­
на ночь». По мнению ученых-фольклористов, перевод дастана 
«Сайфульмулюк» на тюркский язык с фарси был сделан узбек­
ским поэтом Маджлиси в XVI в. Также есть предположения, что 
после перевода с изначального арабского языка на фарси он был 
переведен на тюрки и попал в фольклор тюркских народов. Уже 
позже он был обработан Маджлиси и через письменное, книж­
ное оформление вновь распространился среди тюрков, как обра­
зец устного народного творчества4. В 1807 г. в Казани был опуб­

1 Татар халык и жаты. Дастаннар / Эзер. Ф.В.Эхмвтова. -  Казан: ТКН, 1984. -  
J5.275.

Сура «Фатиха» («Открывающая») с которой начинается Коран 
Татар халык иждты. Дастаннар /  Эзер. Ф.В.Эхмэтова. -  Казан: ТКН, 1984. -  

JS.289.
Татар халык ижаты. Дастаннар / Эзер. Ф.В.Эхмвтова. -  Казан: ТКН, 1984. -  

Б.360.

142



ликован текст дастана, после чего он переиздавался около 15 раз. 
В дастане «Сайфульмулюк» приводится один интересный эпи­
зод, который говорит в пользу того, что распространенный в По­
волжье вариант сюжета был обработан именно на территории 
этого региона. Согласно сюжета, царевич Сайфульмулюк видит 
во сне царевну Сахипджамал и влюбляется в нее. Как и во мно­
гих других подобных произведениях, он не в силах сдержать 
свои чувства решает пойти на поиски возлюбленной. Дело ос­
ложняет и то, что он не знает ни ее точного имени, ни страны, де 
она живет. По пути к намеченной цели погибает половина его 
отряда. Самое любопытное, что только после долгого, возможно, 
многомесячного перехода они достигают пустыни1. Таким обра­
зом можно предположить, что в данном эпизоде отразились гео­
графические представления жителей Среднего Поволжья, а не 
Средней Азии, которым до ближайшей пустыни было рукой по­
дать.

Главный герой дастана -  Сайфульмулюк обладает перст­
нем коранического пророка Сулеймана (в Библии - Соломон). 
Нам неизвестно изначальное арабское содержание сюжета, но 
если этот момент — нововведение тюрко-татарских авторов, то 
можно говорить о том, что в данном случае явно прослеживается 
желание татар идентифицировать себя в качестве части общему­
сульманской уммы, общемусульманской культуры и общему­
сульманского прошлого (как и в случае с Искандером Зу-л- 
Карнайном).

Рассматривая проблему исламизации Поволжья, необходимо 
обратится еще к одному жанру татарского фольклора -  байтам. 
Байт -  это эпическое, лиро-эпическое и лирическое поэтическое 
произведение. Как жанр возник около XIII-XV вв. Наиболее 
ранние образцы байтов - «ШэЬри Болгар бэетлэре» («Байты го­

1 Там же. -  Б. 151.

143



рода Булгар») и «Казан тарихы» («История Казани»), в которых 
повествуется о трагических событиях XIII-XIV вв. Байт основы­
вается на традициях эпического фольклора: например, среди 
действующих лиц «ШэЬри Болгар бэетлере», «Казан тарихы» и 
«Ханэка солтан бвете» («Байта царицы Ханэкэ») важное место 
занимают персонажи общетюркского эпоса — Чура-батыр и ца­
рица Ханэкэ. В происхождении и формировании жанра байт не­
малую роль сыграли также сказочно-мифологические традиции 
(«Сак-Сок баете» — «Байт Сак-Сок»). Недавно в Казани вышла 
книга ученого-фольклориста Ф.И.Урманчева, в которой татар­
ские байты впервые были рассмотрены в широком монографи­
ческом плане'. Как отмечает автор книги: «Байты создаются в 
период или после важных исторических событий (войны, кре­
стьянские волнения, восстания) или после каких-либо исключи­
тельных событий (внезапная смерть, гибель). Поэтому их содер­
жание связывается с конкретными историческими событиями 
или семейно-бытовыми фактами. Нередко образы героев их 
имеют прототипов. Но как содержание, так и система образов в 
них не ограничивается этим. Среди них есть произведения, ко­
торые не сохранили следов связи с конкретными событиями» .

Обратимся к двум наиболее известным историческим бай­
там - «Шакри Болгар бэете» («Байт о городе Булгаре») и «Казан 
6t)eme» («Байт о городе Казани»), В первом источнике с некото­
рым чувством сожаления говорится о великом прошлом города 
Булгара, о его величественных зданиях, знаменитых ученых и 
святых людях, «свет от которых, вознесся к самым небесам». В 
тексте байта приводятся названия двух гидронимов -  колодец 
‘Абд ар-Рахмана и озеро Раби‘и, а также топонима -  горы ‘Абд

1 Урманче Ф.И. Лиро-эпос татар Среднего Поволжья: Основные проблемы изу­
чения байтов. -  Казань: Татар, кн. изд-во, 2002. -  256 с.
2 Там же. -  С.4.

144



ар-Рахмана. Причем, Абд ар-Рахман упоминается с титулом са- 
хаба, то есть это говорит о том, что он является сподвижником 
пророка Мухаммада1. Выше мы уже приводили легенду о трех 
асхабах, которые вылечили дочь булгарского хана Айдара и бла­
годаря которым булгары приняли ислам. Напомним, что имена 
их были ‘Абд ар-Рахман бен Зубейр, второй -  Хантал бен Ра- 
би‘, третий -  Зубейр бен Джа‘да. Не эта ли легенда стала осно­
вой и для «Байта о городе Булгаре»? Тем более, что упомянутые 
в байте колодец и озеро содержат лечебную воду, а асхабы, как 
известно, попутно занимались и лекарским ремеслом.

По мнению ученых, жанр байта у татар возник в XIII -  XIV 
вв. в период расцвета государства Волжская Булгария и был 
окончательно сформирован в эпоху Казанского ханства (XV- 
XVI вв.)2. Интересно, что вступительная часть многих древних 
татарских байтов по своей форме схожа с образцами эпитафий, 
сохранившихся на надгробных камнях булгарского периода. Как 
считает ученый-фольклорист Ф.И.Урманчеев, этот факт говорит 
в пользу достаточно древнего происхождения татарских байтов3. 
Так, разбирая два древних фольклорных произведения «Ана 
белэн угыл дастаны» и дастан «Кисекбаш» другой ученый- 
фольклорист М.Х.Бакиров отмечает, что эти и подобные им 
произведения родились на территории Средней Волги еще в 
булгарские времена и предназначались для пропаганды и укреп-

~ 4ления мусульманской религии .

Посланники пророка Мухаммада были направлены в Булгар, 
согласно данным татарского ученого Шарафетдина ибн Хиса-

‘ Баетлэр / Тез. Р.Ягьфэров, А.Садыйкова. -  Казан: «Иман», 2000. — Б. 15.
'  Тарих мен де сигез йез да: Боетлэр, мэнэжэтлэр. -  Казан: Магариф, 2000. -- 
р . 6 .

Там же. -  Б.6.
Бакиров М.Х. Шигьрият бишеге: Гомумтерки поэзиянен яралуы Ьэм ин 

борьшгы формалары. -  Казан: Мэгариф, 2001. -  Б.247.

*7 145



метдина ал-Муслими,1 в девятом году хиджры, то есть в 631/632 
гг. по современному летоисчислению. Арабский путешествен­
ник ал-Гарнатый упоминал эту легенду еще в XII в. По нашему 
мнению, «Байт о городе Булгаре» был сложен сразу после захва­
та и разорения Волжской Булгарии войсками монголов под 
предводительством Батыя, то есть в первой половине XIII в. Го­
речь и разочарование, грусть по ушедшему прошлому могли вы­
сказывать лиш ь те, кто имел возможность сравнить -  как  
было недавно и как  стало сейчас, то есть тот человек, на 
глазах которого произошли все эти горестные события. Ле­
генды о сподвижниках пророка Мухаммада наложились на сю­
жет этого байта и выявились в виде новых поэтических образов
-  колодца, озера и горы. Этим автор или авторы байта хотели 
показать свое «благородное» прошлое, тесно связанное с исла­
мом и восходящее своими корнями к самому пророку Мухамма­
ду. В трудные моменты жизни люди начинают чаще обращаться 
к Богу, становятся более религиозными, больше думают и раз­
мышляют о своей вере. Вспомним, написанную незадолго до 
этих событий поэму «Кысса-и Йусуф» Кул ‘Али2, глубоко про­
никнутую духом Корана и в то же время несущей некий оттенок 
тревоги. Также в какой-то мере здесь прослеживается и упова­
ние на помощь сподвижников Мухаммада, которые уже однаж­
ды помогли булгарам.

Приведем один бейт из этого источника:

ШэЬри Болгар манарасы язулы икэн башлары
I Ueh ри Болгар мачетендо бар да эулия башлары3

Меслими. Твварихы Болгария (Болгар тарихы). -  Казан: Иман. -  Б.68-70.
Об этом произведении мы будем говорить ниже
Тарих мен дв сигез йез да: Бветлэр, монежвтлер. -  Казан: Магариф, 2000. -  

Б.14.

146



Верхушки минаретов города Булгара расписные 
Везде головы святых [возле] мечетей города Булгара1

Ученый-фольклорист Ф.И.Урманчеев комментируя этот 
бейт, предполагает, что строка «ШвЬри Болгар мечетенде бар да 
эулия башлары» значит, что среди арабских надписей на мина­
ретах мечетей, возможно, были и упоминания имен мусульман­
ских святых . Нам кажется, что трактовка здесь несколько иная. 
Возможно что, речь здесь идет о надгробных камнях, верхние 
окончания которых были выполнены в виде тюрбанов . Соглас­
но восточной традиции, принадлежность покойного к тому или 
иному суфийскому ордену, определенному слою военной или 
аристократической знати выражалось в виде изготовления вер­
хушек надгробных камней над их могилами в виде, конкретного, 
соответствующего их положению при жизни тюрбану (по- 
турецки - sank). Таким образом, через данный пример в байте 
выражается горькое сожаление по ушедшим в прошлое или по­
гибшим булгарским улемам или суфийским шейхам, а конкрет­
но, о многочисленности надгробий именно ученого люда. Из­
вестно, что возле мавзолеев Булгара долгое время обитали пред­
ставители мусульманского духовенства и дервиши. Они считали 
себя своего рода «охранниками» могил предков и кормились за 
счет приезжавших на поклонение людей из разных концов стра-

2 Здесь и далее подстрочный перевод наш 
Тарих мец да сигез йез да: Бэетлэр, менэжэтлэр. -  Казан: Магариф, 2000. -  

JJ.14. '
Здесь необходимо отметить, что среди сохранившихся до наших дней над­

гробных камней булгарского периода, практически нет таких, которые имели 
бы закругленную верхушку. Как правило, булгарские надмогильные памятники 
представляют собой прямоугольную, тщательно обработанную известняковую 
плиту в форме плоского параллепинеда. Достаточно редко встречаются памят­
ники с остроконечным завершением (Мухаметшин Д.Г., Хакимзянов Ф.С. Эпи­
графические памятники города Булгара. -  Казань: Татарское книжное изда­
тельство, 1987. -  С.38). Надгробные камни в виде тюрбана устанавливались в 
османской Турции -  возможно, что подобная традиция существовала когда-то и 
у булгар.

147



воду, что Огуз-хан -  это император азиатских гуннов -  Моте Ба- 
гаты. Кстати, к этой версии также присоединился и тюрколог
В.В.Радлов1. Необходимо отметить, что этим же ученым впер­
вые был записан и другой важный дастан -  «Ак Кубек» («белая 
пена»), в котором повествуется о борьбе эпического богатыря 
Ак Кубека с ханом Киданом и его сыном ханом Мангышем. По 
мнению ученых, это произведение предположительно возникло 
либо в домонгольский, либо в золотоордынский период. Инте­
ресно, что в 1533 г. в Астрахани правил хан с таким же редким 
именем Ак Кубек" -  не стал ли он также как и Моте Багаты про­
тотипом Ак Кубека из татарского дастана?

В поэме Кул ‘Али «Кысса-и Йусуф» упоминается персонаж 
Кылыч, который через отрицательное значение своего имени 
(меч) должен был способствовать раскрытию миролюбивого ха­
рактера поэмы . То есть Кул ‘Али показав этот образ, именно с 
таким, а не каким-то иным именем, как бы отверг все грубое, 
воинственное, разрушительное. Казанский литературовед 
Н.Ш.Хисамов разбирая этот эпизод, отмечает широкую попу­
лярность этого имени среди многих правителей средневековья, 
например среди сельджукских султанов4. К этому хотелось бы 
добавить, чта и среди современников поэта встречались власти­
тели, носящие подобное имя. Например, в истории Средней 
Азии хорошо был известен правитель караханидского владения 
Шаш-Илака - шах Клыч-хан (573/1177-78 -  574/1178-79), вы­
пускавший монеты со своим собственным именем5.

Максуди Садри Ареал. Тюркская история и право / Пер. с турец. яз. 
f  .Мухамметдинова. -  Казань: Фэя, 2002. -  С. 126.

Похлебкин В.В. Татары и Русь. 360 лет отношений Руси с татарскими госу­
дарствами в XIII -  XIV вв., 1238-1598 гг. (От битвы на р.Сить до покорения 
Сибири). Справочник. -  М оскву Международные отношения, 2000. - С .  148.

Хисамов Н.Ш. Поэма Кысса-и Йусуф Кул ‘Али. -  Москва, 1979. - С. 117.
Там же. -  С .117.
Кочнев Б.Д. Шаш (Чач) и Илак при Караханидах // Древняя и средневековая 

культура Чача. -  ТашкентД979. -  С. 160.

150



Говоря о байтах, нельзя не упомянуть и о мунаджатах 
которые были невероятно популярны среди татар и наряду с та­
кими произведениями, как «Бэдавам», «Ахыр заман китабы», 
«Кисекбаш китабы» и др. исполнялись в татарских мектебе и

■у
медресе в качестве обязательного элемента учебной программы . 
Если проанализировать содержание мунаджатов, то станет ясно, 
что их подавляющее большинство несет религиозно­
философский и даже религиозно-мистический подтекст. Приме­
ром тому может служить невероятно популярный среди татар 
мунаджат об Увейсе ал-Карани из Йемена, по преданиям, су­
фийском шейхе пророка Мухаммада3. Еще в начале XIX в. этот 
мунаджат, наряду с другим не менее популярным произведени­
ем «Ал-вида‘» («Прощание») фигурировал в творчестве татар­
ского поэта Ахмадбика, которое было введено в научный оборот 
литературоведом М.В.Гайнутдиновым4.

В отличие от упомянутых выше дастанов, мунаджаты име­
ют явно мусульманское происхождение и тесно связаны с арабо­
мусульманской культурой и, видимо, проникли к татарам вместе 
с исламом и коранической литературой. Хотя есть одно «но» - у 
современных арабов аналогичные песнопения называются по 
другому -  «анйшйд», от глагола «нашада» («распевать», «декла­
мировать»), Слово «мунаджат» в арабском языке чаще употреб­
ляется в значении «тайная беседа». Например, «мунаджат ал- 
арвах» («вызывание духов»). Возможно, что мунаджат возник на

* Напевные произведения религиозного содержания.
Сайфуллина Г. Музыка священного Слова. Чтение Корана в традиционной 

|атаро-мусульманской культуре. -К азань: Из-во «Татполиграф», 1999. -  С. 134.
Хан кызы: Менажэтлар / Тез. Ж Г.Зайнуллин. -  Казан: Магариф, 1994. -  Б .10- 

1 1 .0  самом Увейсе ал-Карани существует обширная литература на арабском и 
турецком языках. На татарском языке о нем можно прочесть: У войсул-Карани 
кыйссасы // Иман, 2002. -  январь. (Ш эувал, 1422). - №1. Увейс -  также в знаме­
нии “совершенный суфий”, который достиг высокого уровня без помощи шей- 
£а. Увейсом был, например, Бахаутдин Накшбанди.

Гайнетдинов М.В. XIX йез татар адэбияты тарихына яца материаллар // Татар 
теле Ьем адабияты. -  6-нчы китап. - Казан, 1977. - Б .118-128.

151



базе суфийского зикра и постепенно отшлифовываясь в народ­
ной, тюрко-татарской среде принял свою современную, несколь­
ко литературную форму. Хотя среди татар сохранились и му- 
наджаты на чистом арабском языке, в которых рефреном повто­
ряется имя Аллаха, пророка Мухаммада или какого-либо свято­
го . Подобные мунаджаты дают основание думать об их суфий­
ском характере. На этом моменте, кстати, акцентирует свое вни­
мание и Ф.И.Урманчеев: « ... можно заметить, что мунаджаты 
характерны не только для татарского фольклора, они, в отличии 
от байтов, есть и в творчестве некоторых других тюркоязычных 
и ираноязычных народов. По-таджикски они так и называются -  
муночот. По своему идейно-тематическому содержанию, по 
композиции, по общественным функциям, нередко и по стилю 
они близки к татарским мунаджатам и тоже сосредотачивают 
свое внимание на внутренних переживаниях героя. Для нас в 
данном случае важно отметить, что все эти произведения, в том 
числе и таджикские муночоты, связывались главным образом с 
шаманскими камланиями. Хотя в их текстах нередко встречают­
ся имена мусульманских святых, господствующее место в них 
занимают обращения ко всевозможным духам, прежде всего к 
духам предков» . В связи с этим можно предположить, что по­
мимо сугубо арабо-мусульманских истоков мунаджата, основой 
для его развития на татарской почве послужили среднеазиатские 
полумистичсекие, возможно, суфийские традиции.

У татар и, вообще, у тюрков существует поверье в так на­
зываемые гаеб-ирэннэр (покровители людей и животных -  букв, 
«невидимые существа мужского пола»). Всего их 366 (по дру­
гому варианту - 40). Если у человека возникнет потребность в

1 Хан кызы: Менажэтлвр / Тез. Ж Г.Зойнуллин. -  Казан: Магариф, 1994. -  
Б. 12,25.
1 Урманче Ф,И. Лиро-эпос татар Среднего Поволжья: Основные проблемы изу­
чения байтов. -  Казань: Татар, кн. изд-во, 2002. -  С.8.

152



решении какой-либо проблемы он может пойти в определенной 
место (напр, к пещере или склепу, кладбищенскому мавзолею) и 
попросить гаеб-ирэннэр помочь ему. Как правило, перед прось­
бой необходимо совершить намаз, состоящий из двух ра- 
ка‘атовх. В татарской книге по астрологии «Йолдыз-наме» 
(XVII в), приводятся имена гаеб-ирэннэр (Котб, Имамат, Рокаба 
и др.). Интересно, что эти имена помимо того, что имеют араб-

л
ские, а не тюркские корни, несут явную суфийскую нагрузку. К 
примеру, имя «Котб» («Полюс») означает высокий уровень в по­
стижении Истины, постижении Аллаха. В памятнике татарской 
литературы VIII в. «Исмагыйль-ага сэяхэтнамэсе» («Путешест­
вие Исмагила-ага») рассказывается об одном шакирде, который 
не зная как выучить урок пошел к мазару3 {место, где погребены 
мусульманские святые), совершил два рака‘ата намаза и стал 
ждать развития событий. К нему подошел белобородый старик и 
стал расспрашивать о его проблеме, а потом сказал: «Иди до­
мой!». Шакирд ответил: «Как я пойду, ведь я не выучил урок». 
На что старик вновь ответил: «Иди, выучишь!». И в самом деле, 
когда шакирд вернулся в медресе, то удивил всех своими глубо­
кими знаниями. Например, на просьбу учителя дать объяснение 
слову «Ал-хамд-у ли-л-Лахи» («Слава Аллаху») он дал семь тол­
кований каждой его буквы4.

Это поверье распространялось изустно в среде самых про­
стых людей и со временем превратилось в народное. В данном 
случае мы видим как это языческое, доисламское поверье на­
полнилось мусульманским содержанием. Как известно, ислам

1 Выше мы видели такое же требование в предании о сподвижниках пророка
Мухаммада
3 Что было бы естественно для чисто тюркской, древней легенды 

В источнике -  «торба» («мавзолей»), что в принципе, равнозначно слову «ма- 
Мр». «Тербэ» также строят над могилой восточных правителей.

Рамазанова Д. Татар мифологиясендэ гайб-ироннар /V Эдэби мирас: эзлэнулор, 
табышлар. -  Казан, 1991. -  Б.22.

153



категорически запрещает все языческое - вера в разных богов 
считается грубейшим грехом. В период, когда исламская рели­
гия окончательно проникла во все сферы жизни предков татар 
(примерно конец X в.), возникла необходимость пересмотра ста­
рых легенд и поверий, поскольку они противоречили новым му­
сульманскими реалиям. Даже само название гаеб-ирэннэр - 
сложносоставное и состоит из арабского слова и старотюркско­
го, что уже говорит само за себя. Можно поменять религию и 
даже язык, но обычаи и привычки изменить очень трудно, осо­
бенно, когда они уже слились с менталитетом народа. Эти пове­
рья, видимо, возникли среди древних тюрков, в то время, когда 
они еще были беззащитны перед природной стихией и поэтому 
поклонялись различным силам природы. В мусульманском вари­
анте керемети (святые места в лесу у язычников) сменили моги­
лы святых, вместо языческих ритуалов люди стали совершать 
два рака'ата намаза1, многочисленных богов и духов сменил 
один Аллах.

В исламе запрещено поклонение каким-то не было моги­
лам, памятникам, картинам за исключением Ка‘абы в Мекке. На 
этом, кстати, акцентировал свое внимание еще татарский исто­
рик и богослов Риза Фахрутдин (1859-1936). В своем ставшим 
классическом труде «Джавами‘ ал-калим шэрхе» («Пояснения к 
всевозможным изречениям», Оренбург, 1917) он пояснял: «Об­
ращения с просьбами к покойникам и посещение с этой целью 
их могил запрещенное шариатом действие. Поэтому нет никакой 
необходимости совершать дальние путешествия, чтобы покло­
нится могилам каких-то святых» . Т.А.Иваницкий в казанском

1 Шариатом четко расписано количество суточных намазов, но два рака'ата 
можно совершить и независимо от времени намаза, например, в качестве «при­
ветствия мечети», т.е. зайдя в мечеть. Поэтому, наверное, этот вариант был вы­
хвачен из контекста и стал использоваться «не по назначению».

Фехретдин Ризаэтдин. Жовамигуль калим шэрхе. Гарэби-урыс хоруфатында 
беренче басма. -  Казан: Иман, 1416 c.h. (1995 м .) - Б .240.

154



журнале «Деятель» объяснял склонность мусульман к поклоне­
нию различным святым следующим образом: «Почитание свя­
тых в мусульманстве возникло вопреки учению Корана, на почве 
естественных стремлений народа: вера в святых -  есть вера об­
щенародная. Человек верит, что люди благочестивые, нравст­
венно-совершенные, сближаются с Богом и находятся в общении 
с Ним, особенно в загробной жизни. Таких людей он называет 
«праведниками», «святыми», и считает их ходатаями пред Твор­
цом за грешников»1. Обрядовая сторона ислама очень проста, 
поэтому для большей важности, загадочности каких-то «святых» 
действий, за неимением других вариантов были заимствованы 
действия из обязательных предписаний шариата, «приправлен­
ные» различными нововведениями, что категорически запреща-

'Л
ется догматическими предписаниями исламской религии . Все 
эти обычаи поклонения могилам святых пришли к татарам вме­
сте с суфизмом3, в котором отношение к подобным вещам более 
чем терпимое. Как известно, сам суфизм проник в Поволжье 
вместе с исламом, то есть в IX-X вв. В настоящее время, наряду 
с возобновлением у татар интереса к исламу, также возник инте­
рес к суфизму и к различным сопутствующим ему обрядам. На­
пример, только в одной Астраханской области в наши дни дей­
ствует около тридцати могил святых, которые стали объектом 
паломничества не только татар, но и многочисленных выходцев 
с Кавказа. Среди могил есть и погребение Баба-Туклеса -  даль­
него предка хана Идегея. Сейчас в тех краях ведется большая

1 Иваницкий Т.А. Почитание святых в мухаммеданстве вообще и у кавказских и 
^казанских мусульман в частности //Деятель, 1896. -  № 1. - С.25.

Еще в последней четверти XIX в. среди крещенных татар широко бытовал 
языческий ритуал жертвоприношения тавык курманы («заклание курицы»), 
который вбирал в себя некоторые мусульманские обряды. Наблюдавший его 
миссионер М.А.Машанов писал, что еще недавно этот обычай бытовал и среди 
татар-мусульман и, возможно даже, перешел к крещенным татарам от них. -  
С^м.: Машанов М.А. Записки миссионера. -  Казань: Иман, 2002. - С .29.

Фэхрстдин Ризаэтдин. Жавамигуль калим шархе. Гарэби-урыс хоруфатында 
беренче басма. -  Казан: Иман, 1416 c.h. (1995 м.) -  Б.398.

155



работа по обустройству могил, строительству поверх их куполов 
и шатров и гостиниц для паломников1. Такие «святые места» 
существуют и в Татарстане, например, в Балтасинском районе, 
где возле села Смаел есть могила святого, огороженная желез­
ными решетками с сохранившимися древними надмогильными 
камнями2.

Место и роль ислама в древнетатарской 
литературе

Говоря о древнетатарской литературе необходимо отме­
тить, что в те давние времена тюркские народы еще не имели та­
кого, как сейчас четкого разделения на отдельные этносы (тата­
ры, казахи, узбеки и т.д.) и поэтому многие памятники, относя­
щиеся к древнетатарскому наследию должны восприниматься в 
качестве общетюркских.

В поэме «Ахыр заман китабы» («Книга о конце света»), 
которая приписывается перу Сулеймана Бакыргани (ум. 1186) 
дается описание Судного дня (Киямат) и связанного с ним собы­
тий. К слову сказать, в XIX—  нач. XX вв. среди татарской ин­
теллигенции идеи, поднятые в этом произведении вызывали 
многочисленные споры. Изложенные в книге сведения требова­
ли новой трактовки и иного теоретического осмысления Судно­
го дня. Книга Г.Чокрыя «Замима назыйр» («Добавление схоже­
го», 1864), в которой он с изменениями и комментариями пере­
писал «Ахыр заман китабы», стала одной из попыток решения 
этих споров. В этой поэме наряду с Йаджудж, достаточно много

1 Дулатова Э., Арыслан Ф. Эстерхандагы зиратта Идегай бабасы Текле баба 
кумелган - www.intertat.ru - 21.11.2002.
1 Ахметзянов М. «Камень аулия» // Вера, 2002. - №9. -  сентябрь (раджаб 1423 
г.).

156

http://www.intertat.ru


внимания уделяется и Даджжалу1 - популярному персонажу 
мусульманских эсхатологических сказаний, аналогичному хри­
стианскому Антихристу. В Коране он не упоминается, зато он 
часто встречается в хадисах и мусульманских сказаниях о гря­
дущем конце света. Даджжала также называют ал-Масих ал- 
Каззаб и ал-Масих ад-Даджжал («ложный мессия»). Мусульмане 
полагают, что ад-Даджжал связан с Иблисом и будет последним 
искусителем людей перед концом света, когда будет выдавать 
себя на настоящего мессию - ‘Ису или ал-Махди2. До этого вре­
мени он живет прикованный к скале на острове в Индийском 
океане. Считается, что перед концом света ад-Даджжал появит­
ся с востока на огромном осле, за ним последуют все неверую­
щие и лицемеры, а он сумеет подчинить свой власти весь мир, 
кроме Мекки и Медины .

В поэме Бакыргани ад-Даджжал имеет конкретный мар­
шрут своего движения. Правда, не указано откуда он появится, 
зато известен его точный путь -  он пойдет через Хорасан к Руму 
(Византия, территория современной Турции) и далее в Багдад. 
Позже, у татарского поэта Мавля Кулыя (2-я пол. XVII в.), кото­
рый являлся последователем Бакыргани, ад-Даджжал будет 
упомянут без всякой привязки к какому-либо географическому 
объекту или местности4, хотя в целом сюжет, приведенный в 
«Ахыр заман китабы» будет повторен достаточно полно. Ко­
нечно, источник сюжета о ад-Даджжале не тюркский, а арабо­
персидский. Существует мнение, что возникновение этого об­

‘ Ахырзаман китабы /Эзер. Р.Ф. Исламов. -  Казан: Иман, 2000. -  Б.6,7 и др.
К слову сказать, в другой популярной татарской книге «Бэдавам» («Непре­

рывный»), время написания которой относят к домонгольскому периоду, в гла­
ве о конце света о тех же самых Даджалле и Махди говорится как об отдель­
ных, самостоятельных персонажах (Бадевам. -  казан: Типография 
Б.Л.Домбровского, 1910. -  Б.13.)
’ Пиотровский М.Б. ад-Даджжал // Ислам: Энциклопедический словарь. -  М.: 
JiayKa. Главная редакция восточной литературы, 1991. - С . 55-56.

Колый Маулэ. Хикматлэр/ Эзер. М.Гайнетдин. -  Казан: Иман, 2000. -  Б.29.

157



раза восходит и к раннехристианской эпохе1. Мавля Кулый дает 
следующую последовательность событий, которые развернутся 
перед концом света: появление Йаджуджа и Маджуджа, которые 
заполнять весь мир, выпьют всю воду и съедят всю еду -  они 
пробудут на земле три года; потом выйдет Даджжал, которого 
уничтожит воскресший Гайса (Иисус)2 -  сам он будет править 
сорок лет. Потом появится чудовище Даббат ал-ард, после него 
всем мусульманам и неверным будут поставлены на лицо печа­
ти, показывающие кто есть кто. Дальше начнутся природные 
бедствия -  ливни, тайфуны, камнепады с неба и т.д. Через сорок 
лет это все прекратится, люди оживут и предстанут перед Алла­
хом, но на этом дело не закончится. Им придется ждать решения 
своей судьбы еще несколько десятков тысяч лет, находясь в не­
определенности. В конце концов, мусульмане будут направлены 
в рай, а кафиры-неверные -  в ад3.

Выше мы рассматривали коранические образы Йаджуджа и 
Маджуджа, которые в татарском фольклоре и письменных ис­
точниках упоминаются также в связи с концом света и деяниями 
ад-Даджжала. По нашему мнению, в образе ад-Даджжала (от 
арамейского «ложный»), как и в случае с Йаджудж и Маджудж, 
получили свое воплощение полупервобытные страхи арабов, а 
по большому счету и других народов Передней Азии, относи­
тельно опасности, которая придет с севера. С юга на арабов мог­
ли напасть лишь достаточно знакомые по языку и образу жизни 
племена, соседи-иранцы также были хорошо знакомы, как и ви­
зантийцы. Зато совершенно незнакомы были северные «соседи» 
тюрки, которые уже в VII в. н.э. ощутимо беспокоили арабов. Не

1 Пиотровский М.Б. ад-Даджжал // Ислам: Энциклопедический словарь. -  М.: 
{1аука. Главная редакция восточной литературы, 1991. -  С.56.
‘ Или по-другому -  убьют ад-Даджжала в тот момент, когда воскреснет или 
появится Иисус

Колый Мэулэ. Хикматлэр / Эзер. М.Гайнетдин. -  Казан: Иман, 2000. -  Б.29-

158



исключено, что столкновения арабов и тюрков имели место и 
раньше. Поэтому не случайно, что в мусульманской традиции 
(продолжателем которой был Бакыргани с «Ахыр заман кита­
бы») ад-Даджжал, как и Йаджудж и Маджудж, были показаны в 
крайне нелицеприятном, отрицательном свете. Таким образом, 
можно утверждать, что посредством этих образов в арабо­
мусульманской традиции подразумевались тюрки, возможно, 
гунны или иные алтайские или закавказские тюркоязычные пле­
мена (классическая мусульманская схема родства народов: тюрк, 
хазар, сакалиба, йаджудж-маджудж).

Согласно традиции, ад-Даджжал до наступления «часа икс» 
находится прикованным к скале на одном из островов Индий­
ского океана и точно не известно откуда он появится. Если про­
анализировать его маршрут в «Ахыр заман китабы», то мы уви­
дим, что его путь пролегает через Хорасан и Рум в Багдад. Так 
можно двигаться лишь с севера на юг или с северо-востока на 
юг. Хотя лишний крюк в сторону Малой Азии (Рум) не совсем 
понятен. Если направляться в Багдад с запада на юг, то совер­
шенно лишним является поход в Хорасан. По нашему мнению, 
через этот образный маршрут показана опасность, которая гро­
зит «цивилизованному» миру (на тот момент Византия и Абба- 
сидский халифат) со стороны северных, «диких» народов. Не 
случайно и упоминание в качестве конечного пункта Багдада -  
столицы Аббасидов. Как известно, Аббасиды правили в 750 — 
1258 гт. н.э. Сам Багдад был основан в 762 г. Видимо время 
окончательной «литературизации» этой легенды и уточнение 
«географических» деталей (сам ад-Даджжал упоминается еще в 
хадисах пророка Мухаммада) укладывается в эти хронологиче­
ские рамки (750 —  1258), а, скорее всего, приходится на период 
после 945 г., когда Багдад был завоеван династией Бундов, кото­
рые захватив этот город положили фактический конец халифату

159



Аббасидов. Вывод такой -  цивилизованный, то есть мусульман­
ский мир могут спасти от «варваров» лишь пророки или прирав­
ненные к пророкам лица (Иисус, Македонский), легитимность 
которых подтверждена Кораном и коранической литературой. 
Возможно кто-то из арабо-мусульманских полководцев и в са­
мом деле совершал походы в «страну мрака» и даже добивался 
успеха в стычках с тамошними, чаще всего тюркскими или фи- 
но-угорскими племенами, что позволило со временем наполнить 
новым содержанием, например, легенды о походе того же Зу-л- 
Карнайна в страну Йаджуджа и Маджуджа.

Конечно, источники зафиксировали наиболее важные по­
ходы арабов на территорию современной России -  поход полко­
водца Марвана ибн Мухаммада в 737 г., когда он дошел до сре­
динного течения Волги и даже более ранние походы, например, 
вылазка ‘Абд ар-Рахмана ал-Бахили, конница которого в 
642/643 добралась до нижнего течения Волги и другие. Несмот­
ря на это, мы не знаем всей истории арабо-тюркских контактов, 
тем более периода джахилийи\ когда такие контакты также 
могли иметь место. Арабские путешественники IX-XII вв. Ибн 
Фадлан и Гарнатый отправлялись в путь уже со сложившимися 
взглядами и стереотипами на быт и жизнь исследуемых народов, 
сформированных большей частью ранее прочитанной кораниче­
ской и околокоранической литературой, а также различными 
мифами и легендами. Поэтому, рядом с точным, можно сказать 
научным описанием особенностей того или иного народа, или 
увиденных событий в их книги попадали рассказы о чудесных 
событиях, достойных уст Шахерезады и «1000 и одной ночи».

Практически вся средневековая татарская художественная 
литература неразрывным контекстом связана с Востоком, тесно

1 В переводе с арабского - период невежества, то есть вся история арабов до 
принятия ислама.

160



переплетена, как идейно, так и сюжетно с арабо-персидской ли­
тературой. Наиболее древним образцом булгаро-татарской лите­
ратуры (речь идет о художественном произведении) считается 
поэма Кул ‘Али «Кысса-и Йусуф» («Сказание о Йусуфе»), Этот 
средневековый тюркоязычный поэт считается зачинателем та­
тарской письменной литературы - по крайней мере, произведе­
ния более древних авторов пока не обнаружены. Тридцатого 
раджаба 609 г. (26.12.1212) Кул ‘Али завершает первую редак­
цию своего лироэпического произведения, а в мае 1233 г. - вто­
рую. Поэтому в списках поэмы встречаются обе даты.

В настоящее время татарская гуманитарная наука не имеет 
достоверных сведений о месте рождения и происхождении по­
эта. Есть предположения, что бассейн реки Камы был родиной 
автора «Кысса-и Йусуф», что, возможно, его родным городом 
был - Кушан (ныне местечко возле Сорочьих Гор)1. Такие авто­
ритетные ученые, как турецкий Ф.Купрюлюзаде и советский 
Э.Бертельс видели родиной Кул‘Али -  среднеазиатский город 
Хорезм2. Однако одно известно наверняка -  большинство руко­
писей поэмы было обнаружено в поволжском регионе или в 
местах компактного проживания татар. Например, когда в 1983
г. широко, на всесоюзном уровне отмечалось 750-летие со дня 
написания второй (наиболее совершенной) редакции поэмы и 
800-летие самого Кул ‘Али, приводилась следующая статистика. 
Ученым на тот год был известен 161 список «Кысса-и Йусуф» (в 
настоящее время их общее число приближается к двумстам). 115 
из них было обнаружено на территории современного Татарста­
на, 11 - в Пермской области, 9 - в Башкирии, 6 - в Горьковской

' Тагирджанов А.Т. Влияние поэмы Фирдоуси «Йусуф и Зулайха» на «Кисса-и 
Йусуф» ‘Али и «Йусуф и Зулайха» Шаййад Хамзы // Палестинский сбор­
ник,1970. -  Вып.21(84). -  С.59.
‘ Бертельс Е. Литература народов Ср. Азии от древнейших времен до XV в. н.э. 
//Н овый мир,1939. - №9.- С.271.

161



области, 4 - в Астрахани. Все эти рукописи были найдены в рай­
онах компактного проживания казанских татар, расположенных 
на территории вышеупомянутых областей и республик. Получа­
ется, что обе редакции «Кысса-и Йусуф» были распространены 
преимущественно в Среднем Поволжье и Приуралье, в пределах 
обитания булгаро-татар. Хранящиеся за рубежом в Дрездене и 
Берлине два наиболее полных списка поэмы были в свое время 
вывезены из Казани. То же самое можно сказать и о санкт- 
петербургских экземплярах «Кысса-и Йусуф» (их свыше десят­
ка). Единственный бакинский и пять уфимских списков поэмы 
были также обнаружены в татарских районах.

В этой поэме, сюжет которой основан на известной кора­
нической суре «Йусуф» речь идет о пророке Йусуфе (в Библии -  
Иосиф Прекрасный), который в процессе своей эволюции про­
ходит путь от несчастного и обманутого мальчика до величест­
венного правителя Египта. В течение своей жизни он испытыва­
ет немало бед: родные братья, желая разделаться с любимцем 
отца, бросают Йусуфа в глубокий колодец, затем продают его в 
рабство, но юноша избавляется от неволи. В Египте Йусуф 
вновь попадает в заточение, из которого, казалось бы, нет выхо­
да, но избавление приходит и в этот раз. Каким бы образом не 
складывалась ситуация, Йусуф всегда выходит победителем. 
Кул ‘Али рисует его человеком, который никогда, ни при каких 
обстоятельствах, не позволяет себе сомневаться в Величии и Си­
ле Аллаха. Зулейха -  вторая главная героиня поэмы, видит Йу­
суфа во сне и влюбляется в него. Но прежде, чем они встретятся, 
девушка также испытает немало бед и лишений. Любовь юноши 
и девушки - ни что иное, как любовь человека к Аллаху, стрем­
ление приблизиться к нему, - полагают некоторые татарские 
ученые. Другая часть воспринимает описание любовной связи у

162



Кул ‘Али между юношей и девушкой, в самом прямом смысле 
этого слова, в классических традициях любовного жанра.

В последнее время в татарской науке рассматриваются не 
только среднеазиатские, но и арабо-персидские истоки поэмы 
Кул ‘Али. По мнению казанского литературоведа Н.Ш. Хисамо- 
ва, одним из основных источников поэмы стало произведение 
персидского автора ‘Абдаллаха Ансари из Герата «Анис ал- 
мюридин ва шамс ал-маджалис» («Друг мюридов и солнце бе­
сед»), написанное более чем за сто лет раньше «Кысса-и Йу­
суф». Как полагает ученый, в творении Ансари были сосредото­
чены почти все версии и сведения, имеющие отношение к разра­
ботке сюжета о Йусуфе на мусульманском Востоке. Оно явилось 
своего рода энциклопедией для авторов поэм о Йусуфе и Зулей- 
хе1. Да и сам Кул ‘Али в эпилоге своей поэмы однозначно ука­
зывает на то, что при написании своей поэмы он пользовался 
арабскими и персидскими источниками .

Автор этой статьи сравнил поэму «Кысса-и Йусуф» с тру­
дами известного персидского толкователя Корана и историка 
Абу Джафара Мухаммада ибн Джарира ат-Табари (839-923), пи­
савшего на арабском языке3. Как уже упоминалось выше, ат- 
Табари - автор многочисленных богословских трудов, среди ко­
торых наиболее известен его тридцатитомный комментарий к 
Корану под названием «Джами‘ ал-байан фи-т-тафсир ал- 
Кур’ан» («Всеобъемлющие разъяснения к толкованию Корана»).

Например, ат-Табари приводит историю, в которой говорит­
ся о том, как пророк Мухаммад объяснял одному иудею имена

1 Хисамов Н.Ш. Поэма «Кысса-и Йусуф» Кул‘Али. -  Анализ источников сюже­
та и авторского творчества. -  Москва: «Наука»,1979. -  С.30-39.
 ̂Там же. -С .3 6 .
См. подробнее об этом: Ахунов А,М. Арабский источник средневековой тюр- 

ко-татарской литературы: на материале трудов ат-Табари (Учебное посо­
бие). -  Казань: Изд-во ТГГИ, 2001. -  176 с.

163



звезд, которые увидел во сне Йусуф1. Посланник Аллаха за­
труднился с ответом, и смог выйти из сложной ситуации, лишь 
с помощью архангела Джабра’ ила, который спустился с небес и 
сообщил Мухаммаду все, что от него требовали. Правда иудей 
просил назвать 11 имен, а Пророк назвал все тринадцать . 
Строфы аналогичного содержания есть и у Кул‘Али3. Впрочем, 
составители сводного текста поэмы отнесли их к дополнитель­
ным, предположив послеавторскую интерполяцию4. На самом 
деле эти строфы имеют самое непосредственное отношение к 
поэме Кул ‘Али, просто в 1983 г., во времена т.н. «застоя» ак­
центирование внимания на таких вот чисто религиозных эпизо­
дах не одобрялось, поэтому они и были перенесены в самый ко­
нец книги. Только в 2000 г. поэма Кул ‘Али «Кысса-и Йусуф» 
наконец-то вышла в полном виде без всяких сокращений и ого­
ворок5.

Ведя речь об этом эпизоде, хотелось бы, кстати, отметить, 
что рукопись из Суык-Су, откуда был взят данный пример, в 
сводном тексте поэмы (Казань, 1983) указана не под тем номе­
ром под которым она хранится в архивохранилище ИЯЛИ (Фонд
39, №739). Скорее всего, речь идет о рукописи под №1370, кото­
рая находится в том же фонде6. Таким образом, мы полагаем, 
что эти строфы являются авторскими и оригинальными. Автор 
этих строк полагает, что впервые эта легенда стала известна бла­
годаря некоему Джариру:

1 Широко известное мусульманское предание. Отголоски его проникли и в 
тюркскую литературу. См.: Архангельский А. Мухамеданская космогония. Раз­
бор мухамеданского богословского сочинения на турецком языке: История со- 
доки вопросов, предложенных иудейскими учеными Мухаммеду. -  Казань, 1889. 
‘ Табари. Комментарий,ХП. - С.90-91.

Кол ‘Али. Сказание о Йусуфе,- Казань, 1983,- С. 424-425.
Там же. - С.44.
Кол ‘Али. Йосыф кыйсассы. -  Казан: «Раннур», 2000. -  239 б. (Вступительное 

£лово и стихотворная обработка Н.Ш.Хисамова).
- Архивохранилище отдела рукописей и текстологии ИЯЛИ им. 

Г.Иорагимова. - Рукопись. - Фонд 39. - Ед. хр.: 1370. - 36.

164



М эш Ьурдср ри вай атде эу у эл  Ж^ерирдвн 

Бер эцэЬуд вар  иде, ады  Бустан,

С уаль сурды  ул ж эЬуд хак рэсульдэн ,- 
Д урест  ж оуаб сахих сузин  истер  имди...

В одной из известны х историй,

И злож енной , впервы е, Д ж ариром  

[У пом инался] один  еврей по имени Бустан,

[К оторы й] спросил у В ерного П ророка,

Ж елая узнать 

верны й и безош ибочны й ответ...»

Речь здесь идет, конечно, об Ибн Джарире ат-Табари. 
Именно так по имени отца, кстати, его называли и татарские 
ученые-богословы Ш.Марджани и Р.Фахретдинов2. Надо пола­
гать, что для Кул‘Али как для мусульманина-суннита не менее 
важной и святой, чем Коран, должна была являться и сунна про­
рока Мухаммада. Видимо, для того, чтобы идентифицировать 
себя представителем именно этого, а, например не шиитского 
толка, и была приведена эта история.

Помимо всего прочего, в предисловии к поэме, согласно 
восточной традиции, восхваляя Аллаха, пророка Мухаммада и 
других исламских пророков, Кул ‘Али делает особый акцент на 
личности Абу Ханифы (699-767) -  основателя наиболее распро­
страненного в мусульманском мире ханифитского мазхаба («на­
правления»)3. Данный факт говорит о том, что Кул ‘Али принад­
лежал к наиболее терпимому, либеральному толку в исламе. 
Стоит отметить, что в поэме в качестве враждебной исламу 
идеологии выступает исключительно язычество, а иудаизм и

Кол ‘Али. Сказание о Йусуфе. - Казань, 1983.- С. 424.
Мержани Ш. Назуратул хак фи ферзыйятил i ышаи вв ин лем ягын- 

бишшафэку. — Казан: «Иман», 2001. —  Б. 117,119 и др.; С.26 -

Кол Алн. Иосыф кыйсассы. -  Казан: «Раннур», 2000. -  Б. 17.

165



христианство, их последователи в качестве таковой в поэме не 
рассматриваются.

Говоря о средневековых татарских литературных памятни­
ках, мы должны уточнить следующие моменты. Какими хроно­
логическими рамками был ограничен период средневековой та­
тарской литературы, какие произведения этой эпохи считаются 
наиболее важными для истории татарской литературы? Сущест­
вует несколько точек зрения в вопросе хронологизации средне­
вековых татарских памятников. Например, еще в 1940 г. литера­
туроведы Я.Агишев и Х.Хисматуллин предложили разделить ис­
торию всей татарской литературы на четыре большие эпохи: 

•феодализма
•разложения и становления феодализма
•капитализма
•социализма

При этом, «эпоху феодализма» авторы в свою очередь так­
же поделили на четыре периода:

1.Булгаро-кыпчакский (X - XII вв.)
2.3олотоордынский (XIII - XIV вв.)
3.Казанского ханства (XV - XVI вв.)
4. XVII - XVIII вв.1

Как видно из этой классификации, эпоха феодализма по 
Агишеву и Хисматуллину как раз включает интересующие нас 
периоды татарской литературы и достаточно полно соответству­
ет понятию «средневековая татарская литература».

1 Агишев Я., Хисматуллин X. О периодизации истории татарской литературы 
(В порядке постановки вопроса) и Красная Татария. - 4 декабря 1940 г. - 
№281(6854).

166



Х.Ю.Миннегулов в своей монографии «Татарская литература и 
восточная классика» предлагает ограничить границы средневе­
ковой татарской литературы следующими рамками:

1.Древняя (общетюркская) - до произведения Юсуфа Бала- 
сагунекого «Кутадгу билиг» (1069 г.)

2.Средневековая (булгаро-татарская) - в основном начинает­
ся с «Кысса-и Йусуф» Кул'Али (XIII в.)

3.Позднесредневековая (татарская) - последняя четверть XIX
1

В шеститомной «Истории татарской литературы» понятие 
«средневековый период» включает в себя историю тюркоязыч­
ной, в т.ч. и татарской литератур, начиная с древнейших времен 
и заканчивая нач. XIX в.2 По нашему мнению, исходя из всех 
вышеприведенных вариантов, эпоху средневековой татарской 
литературы можно было бы ограничить периодом XIII - XVIII 
вв. Именно в этот отрезок времени в Поволжье были созданы 
памятники литературы, которые вошли в золотой фонд обще­
тюркского духовного наследия. О каких же произведениях пой­
дет речь? В первую очередь о выдающемся произведении 
Кул‘Али «Кысса-и Йусуф» (о нем говорилось выше).

XIV век вошел в историю татарской литературы целым ря­
дом новых, оригинальных произведений. Среди наиболее значи­
мых можно назвать поэму «Хосров и Ширин» Кутба (1342 г.), 
основанную на одноименном произведении Низами (1141 - 1209 
гг.). Этот, своего рода стихотворный роман не стал простым пе­
реводом поэмы азербайджанского поэта и мыслителя. Кутб на­
писал произведение, основанное на реалиях своего времени,

1 Миннегулов X. Татарская литература и восточная классика. -  Казань, 1993. - 
С.11.

Татар эдабияты тарихы. -  6 томда. -  Казан: Татар, китап. нэшр, 1984. - 1 том.

167



включил в контекст поэмы эпизоды и детали, которые были ха­
рактерны для окружавшей его золотоордынской действительно­
сти. Автор «Хосров и Ширин», несомненно, находился под 
сильным влиянием своего знаменитого предшественника 
Кул‘Али. Бесспорно также то, что при работе над поэмой, пове­
ствующей о жизни и деятельности реального человека - иран­
ского правителя сасанида Хосрова II Парвиза, Кутб не мог не 
обращаться к арабо-персидским источникам.

Хорезми - автор поэмы «Мухаббат-наме» («Книга о люб­
ви», 1353 г.), отмеченной русскими и западными востоковедами 
как выдающееся произведение золотоордынской эпохи. Новизна 
Хорезми заключалась в том, что он первым в тюркской литера­
туре ввел новый жанр - жанр любовной переписки.

Махмуд Булгари и его знаменитое произведение религиоз­
но-дидактического характера «Нахдж ал-фарадис» («Врата в 
рай», I-я пол. XIV в.), которое послужило толчком к развитию 
прозаического жанра в татарской литературе и также занимает 
свое важное место в истории средневековой татарской литерату­
ры. Это сочинение можно считать художественным выразителем 
основных религиозно-этических основ мусульманской религии 
своей эпохи.

Хусам Кятиб - автор поэтического произведения «Джумд- 
жума Султан» (1368-1369 гг.), представляющего собой лиро­
эпическое повествование религиозно-дидактического характера 
о драматической судьбе главного героя произведения и о его му­
ках в потустороннем мире, также является заметной личностью 
своей эпохи.

«Китаб-е «Гулистан» би-т-тюрки» (Книга «Гулистан» по- 
тюркски), составленная в 1391 г. золотордынским поэтом Сай- 
фом Сараи (ок. 1321 -1396). Произведение, написанное на основе 
знаменитого «Гулистана» (1258 г.) С а‘ади, состоит из прозаиче­

168



ских размышлений (подкрепленных стихотворными строками), 
речь в которых идет в виде наставлений о различных актуальных 
для того времени религиозных, морально-этических и социаль­
ных проблемах.

В анонимном образце тюрко-татарской религиозно­
дидактической литературы XIV-XV вв. поэме «Кисекбаш кита­
бы» («Книга об отсеченной голове»), написанной на основе ув­
лекательного рассказа о человеке, потерявшем не только всю 
свою семью но и собственное тело, подчеркивается отзывчи­
вость пророка Мухаммада, справедливость мусульманской рели­
гии.

Последующие XV-XVIII вв., выпавшие на эпоху Казанского 
ханства и на период потери татарами своей государственности, 
также оставили в истории татарской литературы немало славных 
имен: Мухаммадъяр, Мавля Колый, Г.Утыз-Имяни, Таджеддин 
Ялчыгул и др. Большинство этих татарских авторов находилось 
под сильным влиянием арабо-мусульманской культуры, а также 
персидской литературы, которая сама в свою очередь только 
начинала наполнятся мусульманскими и кораническими моти­
вами. В тексте многих татарских литературных памятников нет 
прямой, открытой информации о процессе проникновения исла­
ма в Волжско-Уральский регион, но, все же, исходя из некото­
рых деталей, можно судить о процессе исламизации, а, точнее, 
его характере и форме.

Говоря о поэме «Кысса-и Йусуф» Кул‘Али мы уже отмеча­
ли, что ее автор был хорошо знаком с творчеством своих пред­
шественников и пользовался различными арабо­
мусульманскими источниками. Например, он называет имя наи­
более известного и авторитетного на то время комментатора Ко­
рана и историка Абу Джа‘фара Ибн Джарира ат-Табари (839­
923). О чем это говорит? О том, что тюркоязычному, булгаро­

*8 169



татарскому поэту Кул ‘Али в начале XIII в. были хорошо из­
вестны те авторы и те книги, которыми широко пользовался весь 
научный, мусульманский мир Востока. Это значит, что эти трак­
таты доходили до Среднего Поволжья и население этого региона 
могло легко их читать и понимать. Поскольку печатных книг то­
гда не было, то люди просто-напросто переписывали понравив­
шиеся им книги, что в свою очередь говорило о высокой грамот­
ности населения, поскольку подобным делом мог заниматься 
лишь сведущий, образованный человек. История татарской ру­
кописной книги насчитывает не одну сотню лет и восходит 
своими корнями к тем временам, когда нашими предками вместе 
с исламом была воспринята и арабская письменность. Впрочем, 
если углубиться еще дальше, то стоит упомянуть и руническое и 
уйгурское письмо, которыми пользовались давние предки татар. 
Конечно же, такие древние рукописи вряд ли сохранились, ведь 
век бумаги недолог.

Напомним, что тот же ат-Табари писал на классическом 
арабском языке и для адекватного восприятия содержания его 
трудов (например, 30-томного комментария к Корану) необхо­
димо было иметь за плечами полноценное богословское образо­
вание, а также хорошо знать сопутствующую литературу и про­
изведения других авторитетных мусульманских авторов, на ко­
торых так любит ссылаться ат-Табари. Следовательно, можно 
сделать вывод, что Кул ‘Али соответствовал всем этим требова­
ниям -  он не только мог прочесть и понять о чем идет речь в 
трудах персидского ученого, но написал на основе этого и дру­
гих мусульманских источников свою величественную поэму 
«Кысса-и Йусуф». Это значит, что уровень образования в Волж­
ской Булгарии на начало XIII в. соответствовал всем «мировым 
стандартам», то есть ничем не отличался от аналогичного в ара­
бо-мусульманских странах. Интересно, что в татарской народно­

170



краеведческой литературе XIX-XX вв. история тех или иных та­
тарских деревень описывалась, начиная с древнего булгарского 
периода, который идеализировался краеведами, как «век про- 
свещенности»’.Таким образом, мы видим, что за три-четыре ве­
ка исламизации Волжской Булгарии этот регион превратился в 
полноценную мусульманскую державу, которая на тот период по 
своему уровню общественного развития могла равняться с наи­
более передовыми странами Востока и Запада.

Как известно, средневековая татарская литература разви­
валась в неразрывном контексте всей тюрко-мусульманской ли­
тературы того времени. Предки современных казанских татар -  
волжские булгары, приняв ислам, стали неотъемлемой частью 
общемусульманского сообщества-уммы. Вместе с исламом и 
коранической литературой в Поволжье проникли и лучшие об­
разцы арабо-мусульманской духовной культуры, которые попав 
на благодатную почву способствовали созданию уникальных 
памятников местной тюркоязычной литературы. Таким образом, 
у средневековых татар, благодаря культурному влиянию с Вос­
тока, получила мощное развитие собственная оригинальная ли­
тература. Она стала широко использовать уже принятые на Вос­
токе системы литературных жанров и в первую очередь это кос­
нулось поэзии. Например, в области стихотворных жанров наи­
более мощное влияние на тюрко-татарскую литературу Повол­
жья оказала персидская литература.

Тем не менее, среди мусульман-булгар все еще сохранялись 
отдельные элементы древних языческих верований, образцы 
древнего тюркского фольклора пока еще не сходил с языка 
предков татар. Подобная контаминация народной поэзии и уже 
развитая школа арабо-персидского стихосложения давала, по

1 Шайхиев Р.А. Татарская народно-краеведческая литература XIX-XX вв. -  Ка­
зань: Из-во КГУ, 1990. -  С.42.

171



мнению литературоведа Н.Ш.Хисамова, прекрасные результаты 
в виде оригинальных произведений, выходивших из-под пера 
булгаро-татарских авторов -  примером тому служит поэма 
«Кысса-и Йусуф» Кул ‘Али1 и другие произведения средневеко­
вой татарской литературы.

Проблема исламизации Волжско-Камского региона 
в трудах татарских историков XVIII - нач. XX вв.

Рассматривая проблему исламизации в трудах татарских 
историков, мы не случайно ограничили этот параграф периодом 
XVIII - нач. XX вв. Дело в том, что первые дошедшие до нас (и 
отражающие рассматриваемый нами период) труды татарских 
историков относятся как раз к XVIII в . Это не значит, что таких 
трудов небыло раньше -  это не так. Еще в XII в. арабский путе­
шественник Абу Хамид ал-Гарнати посетил Поволжье в т.ч. зем­
ли булгар и оставил путевые записи, которые являются важным 
источником для изучения истории этого края. Гарнати полно­
стью приводит легенду о происхождении названия булгар, в 
кратком виде упомянутую еще у Казвини. Легенда гласит (о ней 
мы уже писали выше. -  А.А.), что некий мусульманский купец 
вылечил от тяжелой болезни здешних царя и царицу и убедил их 
принять ислам. Спустя некоторое время на страну напали хаза­
ры, но были разбиты и также принуждены победителями при­
нять ислам. Купца прозвали «булар» или «билар», что значит 
«ученый человек», и по этому прозвищу стали называть и всю

1 Хисамов Н.Ш. Ислам Ьдм урта гасыр Идея буе торки адвбияты // Ислам в 
Поволжье: история и проблемы изучения. Материалы научной конференции 
1989 г., посвященной 1100-летию (по хиджре) официального принятия ислама 
Волжской Булгарией. -  Казань: Иман, 2000. -  Б.118
2 В недавно вышедшей книге Ф.Н.Шакурова данная проблема также ограничи­
вается началом XX в. (Шакуров Ф.Н. Развитие исторических знаний у татар до 
февраля 1917 г. -  Казань: Издательство КГУ, 2002. -  128 с.).

172



страну. Гарнати сообщает, что эту легенду он прочитал в «Ис­
тории Булгар», написанной кади города Булгара, который был 
одним из учеников Абу-л-Ма ‘али ал-Джувайни. Предполагается, 
что эта не сохранившаяся до наших дней «История Булгар» была 
написана в XII в. Йа‘кубом ибн Ну‘маном, которого посещал 
Абу Хамид во время пребывания в Булгаре в 1136 г. В этой ле­
генде сохранились сведения о зависимости до X в. булгар от ха­
зар: «и пришел к нам царь хазар во главе большого войска...», 
что, по-видимому, соответствует исторической действительно­
сти, хотя в «Истории Булгар» победителями оказываются булга­
ры, а не хазары1. Можно предположить, что исторических тру­
дов, подобных книге Йа‘куба ибн Ну‘мана было немало, но они, 
к сожалению, не дошли до наших дней.

Из первых исторических книг, написанных татарскими ав­
торами, до нас дошел труд Таджеддина Ялчыгула (1768-1838) 
«Таварих-е Булгарийа» («История Булгара»), Подробнее об этой 
книге Таджеддина Ялчыгула уже говорилось выше, поэтому мы 
не будем еще раз останавливаться на анализе ее содержания. 
Основной мотив исламизации булгар изложен в виде легенды о 
посланниках пророка Мухаммада.

Шарафетдин ибн Хисаметдин ал-Муслими является авто­
ром книги «Таварих-е Булгарийа» («История Булгара»), Относи­
тельно этого автора существуют совершенно разные точки зре­
ния. Одна из них гласит, что имя автора «Таварих...» было за­
имствовано из средневекового эпиграфического памятника XIX
в. в Алькеевском районе Республики Татарстан2. Текст «Тава- 
рих-е Булгарийа» предположительно датируется кон. XVIII -

1 Путешествие Абу-Хамида ал-Гарнати в Восточную и Центральную Европу 
(11131-1153 гг.)/ Публикация О.Г.Большакова, А.Л.Монгайта. -  М.; Наука, 1971. 
-С .101 .

Татарский энциклопедический словарь. -  Казань: Институт Татарской энцик­
лопедии АН РТ, 1999. -  С.660.

173



нач. XIX в. Это произведение, написано, согласно тексту, в 1551­
1584 гг. в местности Ташбильги (ныне в Алькеевском районе 
Республики Татарстан). Состоит из двух статей: «Диковинки со­
творения» и «О последователях и последовательницах (спод­
вижниках Мухаммада) из жителей Булгара» и заключения -  
подробного рассказа о Тимуре и его вторжении в Булгар1.

Нас интересует вторая глава книги ал-Муслими «О последо­
вателях и последовательницах из жителей Булгара, да простит 
их грехи Аллах Всевышний». В оригинале это название написа­
но следующим образом: «Ал-макала ас-санийа фи-т-таби‘ыйн 
ва-т-таби‘ат мин ахпи-л-Булгар рахимухум Аллаху Та'аля»1. В 
этой главе вновь повторяется, известная нам по произведению 
Ялчыгула и записям Гарнати история о сподвижниках Мухам­
мада, которые вылечили дочь хана Айдара, принявшего позже 
ислам. Если у Ялчыгула указывается дата этого события как 12-й 
рамазан, 12 года хиджры (20 ноября 633 г.), то Муслими дает 
чуть отличные цифры. По его мнению, принятие ислама булга­
рами произошло 9-го рамазана в 9 году хиджры, (20 декабря 630 
г.). Тем не менее, обе даты вызывают сомнение не только тем 
фактом, что в это время булгар на Волге не было совсем, но и 
тем, что они выглядят слишком натянуто в том отношении, что 
называется именно месяц рамазан, который, как известно, явля­
ется наиболее значимым (или наиболее торжественным) меся­
цем мусульманского календаря. Также в обоих случаях, дважды 
повторяются цифры «12» и «9», которые приведены, скорее все­
го, для украшения предложения, поскольку подобные совпаде­
ния при описании одного и того же события встречаются крайне 
редко. Наряду с этим необходимо отметить и тот факт, что обе 
приведенные даты выпадают на зимний период, что согласуется

1 Там ж е . - С .552.

174



с сюжетом этого рассказа, события в котором разворачиваются в 
холодное время года.

Ал-Гарнати, который приводит практически аналогичную 
легенду, ознакомился с ней во время одного из своих посещений 
Булгара еще в 1135-36 и 1150 гг. Следовательно, уже в XII в. эта 
история была распространена среди булгар. Хотелось бы при­
вести этот отрывок полностью: «А смысл слова булгар — ученый 
человек. Дело в том, что один человек из мусульманских купцов 
приехал к нам из Бухары, а был он факихом, хорошо знавшим 
медицину. И заболела жена царя, и заболел царь тяжелой болез­
нью. И лечили их лекарствами, которые у  них приняты. И уси­
лился их недуг, так что стали они оба опасаться смерти. И  
сказал им этот мусульманин «Если я стану лечить вас и вы по­
правитесь, то примете мою веру?» Оба они сказали: «Да». Он 
их лечил, и они поправились и приняли ислам, и принял ислам на­
род их страны. И пришел к ним царь хазар во главе большого 
войска, и сражался с ними, и сказал им: «Зачем принял эту веру 
без моего приказа?» И сказал им мусульманин: «Не бойтесь, 
кричите: Аллах велик!» И они стали кричать: «Аллах велик! Ал­
лах велик! Аллаху хвала! О боже, благослови Мухаммада и род 
Мухаммада!» — и сразились с этим царем, и обратили его вой­
ско в бегство, так что этот царь заключил с ними мир и принял 
их веру, и сказал: «Я видел больших мужей на серых конях, ко­
торые убивали моих воинов и обратили меня в бегство». И ска­
зал им этот богослов: «Эти мужи — войско Аллаха, великого и 
славного».

А ученый у  них называется балар, поэтому назвали эту 
страну «Балар», смысл этого — «ученый человек», и арабизиро­
вали это, и стали говорить «Булгар». Это прочитал я в «Исто­

1 Меслими. Тэварихы Болгария (Болгар тарихы)/ Эзер. С.Гыйлэжетдинов. -  
Казан: Иман. -  Б.25.

175



рии Булгара», переписанной булгарским кадием, который был из 
учеников Абу-л-Масали Джувейни, да помилует его Аллах»'.

Здесь мы видим два основных различия с вариантами Мус- 
лими и Ялчыгула. Во-первых, у Гарнати в качестве мусульман­
ского миссионера выступают не сподвижники пророка Мухам­
мада, а некий купец из Бухары. То здесь речь однозначно идет о 
среднеазиатском источнике исламизации булгар. В более позд­
ней трактовке татарских авторов появляются асхабы -  спод­
вижники пророка Мухаммада, которые, судя по всему, прибыли 
прямо из Аравии. Во-вторых, Гарнати говорит о болезни царя 
булгар и его жены, а не дочери хана Айдара, как это указано в 
татарских источниках. Второй случай -  явно более поздний. Ес­
ли представить, что события разворачиваются в VII в., то труд­
но себе представить сентиментального Айдара-хана, который из- 
за любви к дочери не только сам принимает ислам, но и обраща­
ет в эту религию всех подданных своего государства. Стоит ли 
говорить о VII веке, когда гораздо позже, в X-XIII вв., дочерей 
правителей без раздумий выдавали замуж за «нужных людей» 
для решения тех или иных дипломатических проблем. Варианты 
этой легенды у Муслими и Ялчыгула -  явно литературные, на­
писанные исходя из читательских интересов того времени, с 
этим, видимо, связано и упоминание истории о посланниках 
пророка Мухаммада, что говорит о желании авторов максималь­
но облагородить и освятить историю принятия ислама предками 
татар. Что касается упоминания в их произведениях точных дат 
по хиджре (которые и в самом деле выпадают на зимнее время), 
то это также объясняется достаточно поздним временем их на­
писания. По крайней мере, не XVI веком, а позже, когда авторы 
могли сверить даты по хиджре по григорианскому летоисчисле­

1 Путешествие Абу-Хамида ал-Гарнати в Восточную и Центральную Европу 
(1131-1153 гг.)/ Публикация О.Г.Болыпакова, А.Л.Монгайта. -  М.: Наука, 1971.

176



нию и точно определить, что они выпадают на конец ноября и 
декабрь. Учитывая тот факт, что мусульманский календарь не 
является стабильным и месяца в нем могут выпадать на любое 
время года, нельзя сказать однозначно, когда произошли те или 
иные события -  летом или зимой, если только об этом не указа­
но в самом источнике1. Видимо, Ялчыгул и Муслими пользова­
лись, какими-то неизвестными нам документами, или ориенти­
ровались на годы жизни Мухаммада (ок.570-632), указывая, что 
асхабов в Булгар послал сам пророк Мухаммад, что могло про­
изойти только при его жизни.

Еще одно различие, но уже между версиями Ялчыгула и 
Муслими. Если первый автор пишет, что ислам в булгар принес­
ли асхабы, то Муслими использует почти синонимичное слово -  
таби'ыйн (это слово в именительном падеже мн. ч. - 
«т2би‘^на»). Между прочим, разница между ними есть и вполне 
существенная. Асхабы — это те, кто тесно общался с пророком 
Мухаммадом, например, принимал участие в его походах или те, 
кто видел пророка своими глазами, даже будучи ребенком. А та- 
би‘уна -  те, кто являлся современниками сподвижников Мухам­
мада, то есть асхабов и получал от них знания. Интересно, что 
Муслими пишет, что в 195 году по хиджре (810/811) в Булгаре и 
подчиненных ему землях не осталось ни одного таби ‘и, которые 
получили знания еще от Зубейра ибн Джа‘ды (асхаба из легенды 
о болезни дочери хана). Он называет имена 33 таби‘и, которые 
изучали ислам непосредственно в Булгаре, а также десятки имен 
тех, кто прибыл за знаниями из самых разных регионов, распо­
ложенных на территории современных республик Татарстан и

г с.31.
Например, ал-Гарнати специально оговаривает, что рамазан в период его пре­

бывания в Булгаре выпал на зиму

177



Башкортостан1. По мнению другого татарского историка XIX в., 
Хусаина ибн Амирхана, эти сведения Муслими не соответству­
ют действительности. В частности он отмечал, что последний 
булгарский таби‘и - Гамир ибн Васила скончался еще 100 году 
хиджры (718/719)2. Хусаин ибн Амирхан ссылается на труды 
мусульманских авторитетов, где о поездке арабских миссионе­
ров в Булгар не говорится ничего. «Тем не менее, слова Мусли­
ми нельзя назвать лживыми, ведь нет предела знаниям и никому 
не постичь их в полной мере», - пишет Хусаин ибн Амирхан в 
своей книге «Таварих-е Булгарийа»3.

Необходимо отметить еще один важный момент, который 
также нашел отражение в книге Муслими. Еще в X в. секретарь 
посольства Багдадского халифа Ал-Муктадира - Ибн Фадлан, 
прибыв летом 922 г. в Булгар отметил невозможность соверше­
ния здесь пятикратного намаза и поэтому булгары совмещали 
его с предпоследним -  четвертым намазом ахшам. Дело в том, 
что последний, пятый намаз (у татар он носит название ясту) 
должен совершаться, согласно каноническим предписаниям, по­
сле захода солнца между вечерней и утренней зарей, то есть че­
рез час-полтора после того, как стемнеет. Но в короткие летние 
ночи (характерные для северных широт) темнота не наступала, а 
сразу начиналось утреннее зарево. В 1550 г. татарский поэт из 
Астрахани Шериф Хаджи-Тархани послал турецкому сутану Ка­
нуны Сулейману свое сочинение «Зафар-наме-и вилайет- Казан» 
(«Книга побед Казанского края») в котором отмечал, что «... 
Булгарский вилайет, из-за чересчур близости к Северному полю­
су, в конце мая и начале апреля не имеет времени одного намаза 
из пяти, то есть намаза ясту. Потому что заря нисподобна зареву

1 Мвслими. Твварихы Болгария (Болгар тарихы)/ Эзер. С.Гыйлажетдинов. -  
^(азан: Иман. -  Б.70.

Эмирхан X. Тэварихы Болгария (Болгар тарихы). -  Казан: Иман, 2001, -  Б .110.
Там же. -Б.111.

178



в присутствии двух имамов1. Так же, как указано в книгах «Эл- 
Кенз», «Эл-Вафи» и «Эл-Кафи», чуть раньше перед ее [зари] ис­
чезновением в это указанное время настает время утреннего на­
маза, то есть истинного утра. По этой причине для этого народа 
намаз ясту необязателен»2. Спор об обязательности или необяза­
тельности пятого намаза ясту длился вплоть до начала XX в. и в 
какой-то мере был завершен, благодаря татарскому ученому- 
богослову Шигабутдину Марджани, который в 1870 г. в своем 
трактате «Китаб назурат ал-хакк фи фардият ал-‘аша ва ин лям 
йагиб аш-шафак» («Взгляд на истину о необходимости молитвы 
ясту, даже если не наступают сумерки»)3 четко обосновал необ­
ходимость исполнения пятого намаза, при любых условиях и в 
любых географических широтах.

Муслими приводит интересную трактовку этого вопроса, 
которая дает возможность сделать предположения о характере 
ислама в Поволжье. Как известно, в настоящее время потомки 
булгар -  казанские татары, как и большинство мусульман мира, 
являются мусульманами-суннитами ханифитского толка. Мы 
уже писали о том, что Багдадское посольство в X в. принесло в 
Булгар ислам шафиитского толка. В настоящее время наиболее 
распространенным является мнение, что первоначально ислам 
(ханифитского толка) проник в Поволжье из Средней Азии, по­
этому потомки волжских булгар, казанские татары -  ханифиты. 
В «Таварих-е Булгарийа» Муслими упоминается некий Хиса- 
метдин ибн Ибрагим, который получил богословское образова­
ние на Востоке (в Хорезме или Багдаде). Вернувшись на родину,

За невозможностью сравнить с оригиналом текста, даем перевод в варианте 
р.Хакимзянова

Шерифи X. «Зафер наме-и Вилайет-и Казан» // Гасырлар авазьг=Эхо веков, 
j.995. -  май. -  С.87.

Моржани Ш. Назуратул хак фи фэрзыйятил гышаи вэ ин лам 
ягыйбишшафэку. - Казан: “Иман , 2001. — 236 бит.

179



он выпускает три фетвы1 по разным богословским вопросам, в 
т.ч. и по проблеме намаза -  ясту. По его мнению, и согласно 
«шафиитского мазхаба этот намаз необходимо исполнять через 
час после захода солнца»2. То есть в этом случае Хисаметдин 
ибн Ибрагим полностью опирается на шафиитскую традицию, 
по которой Коран и сунна рассматриваются как единый источ­
ник, но сунна только дополняет Коран и не дает параллельный 
материал для сравнения и выведения среднего решения. Мало 
того, он обращается к багдадскому авторитету - имаму Абу Йу-
суфу, с просьбой дать богословское заключение по его трем

1

фетвам . Здесь необходимо отметить, что Хисаметдин ибн Иб­
рагим обращается за помощью не в Среднюю Азию, а в Багдад -  
туда, откуда официально пришел ислам в Волжскую Булгарию. 
По мнению Муслими, эта булгаро-багдадская переписка случи­
лась во времена правления Харуна ар-Рашида, то есть в конце 
VIII -  начале IX вв. Имам Абу Йусуф отвечает, что все эти во­
просы должны решаться в рамках своих мазхабов и что «вы в 
своей стране -Булгар должны поступать так, как считаете нуж-

4
НЫМ» .

Данный пример дает основание предполагать, что до 922 
года мусульманами этого региона исповедовался ислам шафиит­
ского тодка, который распространился, благодаря булгарам, по­
лучившим исламское образование на Востоке или выезжавшим 
туда с торговыми целями. Указанная у Муслими дата -  конец 
VIII -  начало IX вв. несколько осложняет наш вывод, поскольку 
Волжская Булгария, как государство сформировалось лишь в на­
чале X в. Возможно, что речь в его книге идет о булгарах, на-

1 Решение высшего религиозного авторитета (муфтия) о соответствии того или 
иного действия или явления Корану и шариату.

Меслими. Тэварихы Болгария (Болгар тарихы)/ Эзер. С.Гыйлажетдинов. -  
Казан: Иман. -  Б.31.

Там же. -  Б.31.
Там же. -  Б.31.

180



холившихся в составе Хазарского каганата, а возможно, что 
Муслими специально «устарил» известные ему по более позд­
нему периоду сведения. В любом случае, вышеприведенный 
пример еще раз показывает, что до однозначных выводов пока 
далеко. Данную ситуацию можно прокомментировать словами 
ученого-исламоведа Р.М.Мухаметшина: «... можно выделить 
два главных фактора распространения ислама в поволжском ре­
гионе: деятельность арабских миссионеров и многолетние тор­
гово-экономические и культурные взаимоотношения с восточ­
ным странами, в первую очередь, с Ираном и Средней Азией, 
которые в VII-VIII вв. стали составной частью формирующейся 
мусульманской цивилизации»1- При этом Р.М.Мухаметшин 
особо отмечает, что «определяющим, безусловно, был второй 
{т.е. среднеазиатский. -А.А.)  фактор»2.

Одним из наиболее интересных источников по истории та­
тарского народа является книга «Таварих-е Булгарийа» («Исто­
рия Булгара») Хусаина ибн Амирхана ибн ‘Абдельманнана ат- 
Талкыши (1816-1893), которая впервые вышла в Казани в 1883 г. 
Также перу Хусаина Амирхана принадлежат такие исторические 
труды, как «Нуджум ат-таварих» («Звезды истории»), «Шаджа- 
ра-и ‘алия фи баян ал-ансаб» («Великая генеалогия, описываю­
щая знаменитые роды») и др., которые увидели свет в Казани и 
Санкт-Петербурге. Труд «Таварих-е Булгарийа» долгое время 
использовался в качестве учебника в татарских медресе. Восточ­
но-мусульманские мотивы заметно прозвучали также в работе- 
переводе Хусаина Амирхана «Таварих-е Макка-и-Мукаррама 
‘ала фатихиха афдал ас-салат ва-акмал ат-тахийат» («История 
священной Мекки, да будут ее завоевателю [Мухаммаду] наи­

1 Мухаметшин P.M. Ислам в татарской общественной мысли начала XX в. -  Ка­
зань: Иман, 2000. -  С. 12.
1 Там же. -  С. 12.

181



лучшие благословения и наисовершеннейшие приветствия»)1. В 
2001 г. «Таварих-е Булгарийа» был переиздан казанским ученым 
С.М.Гилязутдиновым с сохранением оригинального текста и в 
переложении на современный татарский язык2.

Как сказано в предисловии книги, Хусаин ибн Амирхан 
всю свою жизнь интересовался историей своего народа, если 
быть точнее, то историей булгар и Волжской Булгарии. Как пи­
шет сам автор: «Во многих книгах говорится о «Шахр-и Булга­
ре». Но, несмотря на это, до сих пор нет солидных, полноценных 
трудов, в которых подробно рассматривался бы этот вопрос. Я, 
бедный раб Божий, уже несколько лет по крупицам собираю ин­
формацию по этой теме: из разных исторических книг, различ­
ных записей древних ученых, которые дошли до меня в виде за­
писей на полях книг. Также я использовал различные известные 
тюркские исторические предания и в результате всего этого на­
писал свою книгу»3.

Книга «Таварих-е Булгарийа» состоит из семи глав и за­
ключения. Первые три главы: «Мехэммэд-хан Эбул Газый 
кыйссасы» («Сказание Мухаммад-хана Абу-л Газыя»), «Чыцгыз- 
хан кыйссасы» («Сказание о Чингиз-хане»), «Эмир Тимер бине 
Тургай бине Барлас кыйссасы» («Сказание Амира Тимура ибн 
Тургая ибн Барласа») написаны на основе известной книги Абу- 
л Газый Бахадир хана (1603-1663) «Шаджара-и тюрк» («Родо­
словная тюрков»). Четвертая глава носит название «Болгар 
кыйссасы» («Сказание о Булгаре»), пятая «Болгар да вэ 
этрафында булган голэма вэ мэшаих кыйсасы» («Сказание о 
Булгаре и проживающих в его окрестностях ученых и шейхах»).

Амирханов Р.У. Татарская историография: востоковедческо-тюркологические 
аспекты // Научный Татарстан, 2000. -№3. -  С.72. 7074
1 Эмирхан X. Тэварихы Болгария (Болгар тарихы). -  Казан: Иман, 2001. -  192 
бит.
1 Эмирхан X. Тэварихы Болгария (Болгар тарихы). -  Казан: Иман, 2001. -  Б.4.

182



Шестая глав написана в качестве ответа-критики на труд другого 
известного татарского ученого -  Муслими «Таварих-е Булга­
рийа» («История Булгара»). Седьмая глава Хусаина ибн Амир­
хана состоит из двух разделов: «Болгар тевабигында булган 
голэма бэйанында» («Об ученых живших в Булгаре») и «Мах- 
сус Казан бэйанында» («Отдельный рассказ о Казани»), Заклю­
чение книги носит название «Фи байани големаи мазыя фи хосу- 
си Казан» («Об ученых прошлого живших в Казани»).

Как мы уже отмечали, в четвертой и пятой главах книги 
речь идет об истории Волжской Булгарии. Интересно, что 
Амирхан также обращается к проблеме исполнения намаза ясту 
в короткие летние ночи. Он приводит примеры из восточных 
книг по астрономии, в которых указывается, что «в местностях, 
расположенных точно на 48° широты, сразу за заревом появля­
ются первые лучи восходящего солнца»1. Булгар он располагает 
на 40° долготы и 79° широты, что ненамного отличается от его 
истинных координат. Четвертая глава -  это почти полностью 
критика книги «Таварих-е Булгарийа» Муслими. Осуждая не­
точность сведений Муслими, он все же относится вполне благо­
склонно к его ошибкам, понимая, видимо, что достоверных ис­
точников, способных опровергнуть или подтвердить сведения 
Муслими не то что мало -  их практически нет. Возможно, что в 
руках Хусаина Амирхана были какие-то книги, которые не дош­
ли до наших дней. Он часто опирается на авторитет предшест­
венников, правда, не называя источника, или делая «глухие 
ссылки». Критикуя Муслими, он мало что может дать в ответ -  
те же общие рассуждения, за исключением уточнения некоторых 
деталей, что было связано с лучшим развитием и общим про­
грессом точных наук в годы творчества Хусаина Амирахана. 
Например, он дает четкую характеристику так называемым «ик-

1 Эмирхан X. Товарихы Болгария (Болгар тарихы). -  Казан: Иман, 2001. -  Б. 107.

183



лимам» («климат») - так в арабо-мусульманской традиции было 
принято называть различные части. По классификации ученого 
в 1-й климат входят Вавилон и Иран, во 2-й Хинд и Синд, в 3-й 
Мекка и Хиджаз, в 4-й Египет, Африка, Андалусия и страна бер­
беров, в 5-й Сирия с соседними странами и Византия, в 6-й 
тюрк, хазар, сакалиба и дэйлэм, в 7-й Чин (Китай) и дэбил 1. Ин­
тересно, что Хусаин Амирхан относит булгар к 7-му климату. 
Здесь мы видим отступление от традиции, поскольку большин­
ство арабо-мусульманских авторов размещали булгар вместе 
тюрками и хазарами. Кроме того, для нас остались непонятными 
два этнонима -  дэйлэм и дэбил. По мнению Амирхана, свойст­
венный жителям седьмого климата светло-желтый тип лица объ­
ясняется тем, что этот климат находится под покровительством 
луны . Происхождение тюрок, татарский историк трактует со­
гласно общепринятой легендарной традиции. Здесь он почти 
полностью повторяет известную книгу Абу-л-Газый Бахадир ха­
на (1603-1663) «Шаджара-и тюрк» («Родословная тюрков»). 
Яфис -  один из сыновей Нуха (Ноя) был послан на северный по­
люс. Его дети: Тюрк, Хазар, Саклаб, Рус, Мин, Чин, Кимари, Та- 
рих . В отличие от других авторов, Хусаин ибн Амирхан особо 
отмечает, что все дети Яфиса были мусульманами4. В оригина­
ле Абу-л-Газый об этом говорится более точно -  все дети проро­
ка Нуха до Алынчы были мусульманами5. Кто такой Алынча? 
Он один из сыновей Тютека, который, в свою очередь, был сы­
ном Тюрка. Хусаин Амирхан дает следующую хронологию: Тю­

' Эмирхан X. Тэварихы Болгария (Болгар тарихы). -  Казан: Иман, 2001. -  Б.18. 
3Там же. -  Б.18.

В оригинале Абу-л-Газый: Тюрк, Хазар, Саклаб, Рус, М.н.и.к., Чин, 
К.и.м.а.р.и., Тарих. (Абу-л-Газый Бахадир-хан. Ушаль шаджара-и тюрк нам ки- 
j-абы. -  Казань, 1824. - С.7)

Эмирхан X. Тэварихы Болгария (Болгар тарихы). -  Казан: Иман, 2001. -  Б.20. 
Абу-л-Газый Бахадир-хан. Ушаль шаджара-и тюрк нам китабы. -  Казань, 

1824. - С.8.

184



тек -  современник персидского правителя Кей-марса1. После 
240-летнего царства Тютека, власть перешла в руки его сына 
Илчи, который также правил немало лет (ни Амирхан, ни Абу-л- 
Газый не дают точных цифр). После него правили его сыновья и 
потомки -  Диб Бакуйин и Алынча2. Правда в «Шаджара-и тюрк» 
Абу-Газый между двумя последними персонажами фигурирует 
еще и Киек-хан3, но почему-то Амирхан упускает его из виду. 
Хусаин ибн Амирхан пишет, что Алынча бросил религию своих 
предков -  ислам, завел у себя дома какую-то куклу, стал ее еже­
дневно гладить, целовать и молится на нее. Сыновья Алынчы -  
Татар и Могол. У Могола родилось четверо сыновей -  один из 
которых получил имя Кара-хан.

Итак, можно сделать вывод, что Хусаин ибн Амирхан сто­
ронник древней мусульманской, «яфетической» традиции, со­
гласно которой все тюркские народы вели свое происхождение 
от пророка Нуха (Ноя) и его сына Яфиса. Все потомки Нуха бы­
ли мусульманами, что вполне соответствует мусульманской тра­
диции, согласно которой все упомянутые в Коране пророки ис­
поведовали исламскую религию. Следовательно, Хусаин ибн 
Амирхан является сторонником наиболее древнего варианта 
трактовки проблемы исламизации тюркских народов, в том чис­
ле и своих предков - булгар. В годы его жизни уже были извест­
ны путевые заметки Ибн Фадлана, где четко говорилось о том, 
что булгары официально приняли ислам в 922 г., хотя уже до 
этого были мусульманами. Что касается данного случая, то здесь 
ни Хусаин ибн Амирхан в XIX в., ни тем более его предшест­

1 Имя явно персидское (ср.: Кей-Кавад). Среди древних правителей Ирана наи­
более созвучно имя Камбиза/Камбиса (ахеменидский правитель, ум. В 522 г. до 
н.э.). Подобные искажения были вполне распространены. Например, имя пер­
сидского царевича Хосрова писалось в арабских источниках в виде Кисра.
 ̂Эмирхан X. Тэварихы Болгария (Болгар тарихы). -  Казан: Имап, 2001. -  Б.20.

Абу-л-Газый Бахадир-хан. Ушаль шаджара-и тюрк нам китабы. -  Казань, 
1824,- С.7.

185



венник - Абу-л-Газый Бахадир хан (XVII в.), скорее всего, не 
стремились к тому, чтобы история их мусульманских предков 
выглядела как можно древнее. Просто они дали традиционную 
трактовку происхождения тюрок, правда, сделав акцент на их 
принадлежности к мусульманской религии еще задолго до про­
рока Мухаммада.

Среди других татарских историков XIX в. можно назвать 
имя богослова и историка Шигабутдина Марджани (1818­
1889). В 1864 г. в Казани вышел его первый исторический труд 
«Гирфат ал-хавакин ли-‘ирфат ал-хавакин» («Жилища хаканов 
для познания их жизни»), посвященный истории тюркских наро­
дов Средней Азии. В работе выяснялся также довольно сложный 
и запутанный вопрос о том, какая династия из тюркских племен 
занимала доминирующее положение в Междуречье и управляла 
регионом в течение двух с лишним столетий вплоть до появле­
ния на исторической арене Чингиз-хана. До издания труда 
Ш.Марджани об этом периоде истории Средней Азии имелись 
лишь отрывочные сведения в сочинении турецкого исследовате­
ля Мунеджим-баши «Сахаиф ал-ахбар» («Страницы сообще­
ний»), которыми пользовались европейские ученые. До по­
явления трудов В.В.Бартольда («Туркестан в эпоху монгольско­
го нашествия», «Очерк истории Семиречья» и др.) работа 
Ш.Марджани «Гурфат ал-хавакин...» являлась одной из лучших 
по названной проблеме и давала довольно полные сведения о 
династии западных уйгуров, о Караханидах, - считает казанский 
историк Р.У.Амирханов1.

Также большую известность получил и другой историче­
ский труд Марджани, «Гилалат аз-заман фи-т-тарихи Булгар ва 
Казан» («Завеса времени, прикрывающая историю Булгара и Ка­

1 Амирханов Р.У. Татарская историография: востоковедческо-тюркологические 
аспекты // Научный Татарстан, 2000. -№3. -  С.70-71.

186



зани»). Оригинал и перевод этого сочинения были напечатаны в 
трудах IV Всероссийского археологического съезда (1878).
В.В.Радлов подчеркнул важность сведений, которые удалось со­
брать Ш.Марджани из тронных речей правителей и из пре­
дисловий богословских книг, выпущенных в честь того или ино­
го золотоордынского хана. Это произведение Ш.Марджани ис­
пользовали И.Ф.Готвальд, Н.П.Загоскин, Н.И. Ашмарин, 
М.Г.Худяков и другие ученые. Впоследствии, многие сведения 
из «Гилалат-аз-заман...» в дополненном и уточненном виде во­
шли в одно из самых крупных исторических сочинений 
Ш.Марджани в 2-х томах -  «Мустафад ал-ахбар фи ахвали Ка­
зан ва Булгар» («Сведения, привлеченные для истории Казани и 
Булгара»)1. Данный трактат, написанный на основе многочис­
ленных источников, можно назвать первым (из известных нам) 
полноценным историческим трудом на татарском языке, посвя­
щенным прошлому татарского народа.

До сих пор эта книга Марджани по цитируемости занимает 
первое место среди других трудов татарских историков. В 1989 
г. «Мустафад...» был издан А.Н.Хайруллиным на современной 
кириллической татарской графике в значительно упрощенном, 
адаптированном виде2. Тогда не удалось выпустить полный 
текст исторического труда Марджани и до сих пор эта работа не 
проделана. Марджани, как и многие его предшественники, ведя 
речь об истории Булгара, приводит широко распространенную 
легенду об Александре Македонском, как основателе этого го­
рода. Это событие, по его мнению, произошло чуть более двух

Амирханов Р.У. Татарская историография: востоковедческо-тюркологические 
аспекты // Научный Татарстан, 2000. -№3. -  С.71.
i Мержэни ш .Б . Местафадел-ахбар фи охвели Казан вэ Болгар (Казан Ьам
Болгар хвллере турында файдаланылган хебарлэр). Кыскартып тозелде. -  
Казан: Татар, кит. нашр., 1989 .-415  бит, рас. белен. ,

187



веков назад до Рождества Христова1. Что касается исламизации 
Булгара, Ш. Марджани утверждает, что это событие произошло 
«... после [исламизации] Андалусии, возможно, в тот же самый 
век»2. Арабы проникли в Испанию в начале VIII в., следователь­
но, по Марджани ислам проник в Булгар не позже VIII-IX вв. 
Необходимо отметить, что речь в книге идет именно о городе 
Булгаре, а не о стране Булгар, которая по представлениям 
Марджани, имела в древние времена самые что ни на есть об­
ширные границы («от Дербента до Уральских гор»). Автор 
«Мустафад...» полагает, что город Булгар, за исключением ви­
зантийского Константинополя, был одним из первых цивилизо­
ванных городов Европы3. Окончательное утверждение и укреп­
ление ислама среди татар произошло, по представлению Мард­
жани во времена правления золотоордынского хана Узбека (?- 
1342)4.

В одной из глав Марджани более подробно рассматривает 
историю исламизации булгар и, как уже говорилось выше, кри­
тикует позицию татарского историка Муслими, который связы­
вает этот процесс с тремя асхабами пророка Мухаммада. Впро­
чем, отмечает Марджани, какие-то намеки полулегендарного ха­
рактера сохранились в мусульманских источниках. В частности 
он дает глухую ссылку на Абу-л-Хасана ‘Али ибн ал-Асира 
(1160-1233) , который в своем труде «Магрифа ас-сахаба» 
(«Просветительская деятельность сподвижников пророка») упо­
минает некоего ал-Аслами, которому пророк Мухаммад вручил

Марджани Ш. Ал-кысм ал-аввал мин китаб «Мустафад ал-ахбар фи ахваль 
Казан ва Булгар». -  Казан: Типография Б.Л.Домбровского, 1897. -  Б.8.
\ Там же. -  Б.8.
, Там же. -  Б.8.

Там же. -  Б. 14.
Арабский историк. Основные труды по всеобщей истории, биографический 

словарь сподвижников Мухаммада.

188



письмо «написанное на тюркском языке»1. Марджани полагает, 
что это письмо было предназначено для дальнейшей передачи 
булгарам или хазарам, которые тогда обитали относительно не­
далеко от арабских земель. Таким образом, он предполагает, что 
первые контакты предков татар -  хазар и булгар могли произой­
ти еще при жизни пророка Мухаммада. Более подробно татар­
ский ученый останавливается на анализе сообщений Ибн Фадла­
на и Гарнати, которые он использует в виде извлечений из тру­
дов других мусульманских ученых. Чтобы у читателя сложилось 
более четкое представление об этноконфессиональной ситуации 
в Волжской Булгарии, Марджани дает цитаты из самых разных 
источников. В частности, он приводит пример из книги «Раузат 
ас-сафа» («Сад чистоты»), где утверждается, что булгары «все 
мусульмане-хани фиты». Кроме этого он ссылается на некую 
книгу «Рисалат ал-интисаб» («Трактат о родстве»), в которой го­
ворится об истории принятия ислама булгарами: «Булгар -  земля 
мусульманских тюрок. Ислам они приняли еще во времена абас- 
сидских халифов М а’муна и Васика, а в годы правления Ал- 
Каима по воле Аллаха число шатров2 составило цифру 30 ты­
сяч». Марджани также дает отрывок из Йакута ал-Хамауи, кото­
рый сообщал о своей беседе с одним башкирским муллой, кото­
рая произошла в городе Халеб. В частности тот сообщил ему, 
что «в давние времена из Булгара в наши края прибыло семь че­
ловек. Они так усердно пропагандировали свою религию, что 
наши предки стали мусульманами» 3. Халиф ал-Ма’мун правил в 
813-833 гг., ал-Васик в 842-847 гг., а ал-Каим в 1031-1035 гг.

1 Марджани Ш. Ал-кысм ал-аввал мин китаб «Мустафад ал-ахбар фи ахваль Ка­
зан ва Булгар». -  Казан: Типография Б.Л.Домбровского, 1897. -  Б.52-53.

Как пишет татарский историк Гайнетдин Ахмеров: «В далеком прошлом 
булгары были степным народом: летом они жили в шатрах, зимовали же в 
деревянных домах» (Ахмеров Г. Избраные труды. -  Казань, 1998. -  С.43).
1 Марджани Ш. Ал-кысм ал-аввал мин китаб «Мустафад ал-ахбар фи ахваль 
Казан ва Булгар». -  Казан: Типография Б.Л.Домбровского, 1897. -  Б.67.

189



Получается, что автор книги «Рисалат ал-интисаб» относит вре­
мя принятия булгарами ислама на начало-середину IX в. Во вре­
мена ал-Каима, то есть в начале XI в. число шатров или жилищ 
булгар-мусульман составило около 30 тысяч. Данные этих му­
сульманских ученых еще раз подтверждают версию более ран­
него, чем в 922 г. времени принятия ислама.

Говоря об этом историческом труде, необходимо показать 
и отношение Марджани к проблеме обязательности или необяза­
тельности ночной молитвы, споры о которой велись на протяже­
нии всего XIX в. Примерно через сто лет после поездки Ибн 
Фадлана в Булгар, появилась фетва (решение мусульманских ав­
торитетов по какому-нибудь богословскому вопросу). Марджа­
ни удалось ее обнаружить и привести в своей книге «Мустафад 
ал-ахбар...». Он сообщает: «Наджм ад-дин Захиди в коммента­
рии к «Мухтасар ал-Кудури» рассказывает со слов своего учите­
ля Фахр ад-дина Бади ибн ал-Мансур ал-Казини следующее: «До 
нас дошло [известие] о том, что жители Булгара спросили реше­
ние по поводу ночной молитвы у шейха Сайф ас-сунна-ал- 
Баккали. Они заявили: «В нашей стране летом в длинные дни не 
гаснет вечерняя заря, не наступает время для ночной молитвы. 
Обязательна ли для нас ночная молитва при таком положении?» 
Тот [Баккали] дал фетву: «Раз не наступает время, то для вас от­
падает [необходимость отправлять] ночную молитву». Это из­
вестие дошло до Шаме ал-имма ал-Халвайи, [живущего] в Буха­
ре. Тот, считая совершенно невозможным, чтобы [Баккали] дал 
такую фетву, послал одного из своих учеников в Хорезм. Он ве­
лел [ученику], чтобы тот спросил об упомянутой фетве Баккали 
перед всеми [жителями] Хорезма, великими и малыми, и показал 
бы ошибку [Баккали, сказав]: «Не является ли неверным тот, кто 
отрицает одну из пяти молитв, то есть тот, кто считает [ее] не­
обязательной?» Ученик его [Халвайи] отправился [в Хорезм] и

190



спросил об этом у Баккали. Шейх Баккали, узнав о намерении 
ученика, спросил: «Сколько условий для тахарата?» 1 Ученик от­
ветил: «Четыре». Баккали сказал: «Если у кого либо отрезаны 
обе руки выше локтя, сколько для того необходимых условий 
для тахарата?» Ученик ответил: «В таком случае три». Баккали 
сказал: «Также обстоит дело и в вопросе об этой [ночной] мо­
литве». Когда ученик Халвайи рассказал последнему об этом от­
вете Баккали, [Халвайи] весьма одобрил [его] и счел удачным»2.

Петербугскому востоковеду М.А.Салахетдиновой удалось 
найти в фондах Института востоковедения РАН аналогичный 
цитированному текст в двух персидских рукописях, представ­
ляющих собой сборник юридических вопросов и ответов. Пер­
вый сборник, ввиду дефектности, не содержит указания ни на 
составителя, ни на дату составления и переписки, однако, судя 
по бумаге и почерку, по-видимому, переписан во второй поло­
вине XVII века. Второй сборник составлен Мир Хабибуллой ибн 
Кази Джалал ал-Хусейни (даты жизни автора и составления 
сборника неизвестны). Рукопись переписана в месяце рамазан 
1176 (март-апрель 1763 г.). Сведения, имеющиеся в этом сбор­
нике о пропуске ночной молитвы в стране волжских булгар, 
важны еще тем, что здесь автор указал источники, из которых он 
почерпнул эти сведения, а именно: комментарии различных ав­
торов к известному сочинению по мусульманскому законоведе­
нию «Викайа ар-ривайа фи-насади ал-хидайа» Мухаммеда ибн 
Ахмада ал-Махбуби Тадж аш-шари‘а (жил около 700/1300 г.). 
М.А.Салахетдинова отмечает, что Марджани не верил в правди­
вость рассказа Наджм ад-дина Захиди об упомянутой выше фет-

‘ Тахарат -  ритуальное омовение перед намазом 
Перевод приведен в варианте М.А.Салахетдиновой (См.: Салахетдинова М.А. 

Путешествие Ибн Фадлана и один мусульманский обряд у волжских булгар // 
Страны и народы Востока. -  Вып.XXVIII. -  География. Этнография. История. 
Культура. -  СПб: Центр «Петербургское востоковедение», 1994. -  С. 175.)

191



ве. «Он считал, что такое важное решение, как пропуск одной из 
пяти молитв, обязательных для каждого мусульманина, должно 
было бы быть вынесено лишь на основании 4 «корней» мусуль­
манского законоведения: 1) Корана; 2) сунны (предписание про­
рока Мухаммеда, содержащееся в его словах, сохранившихся в 
преданиях — хадисах); 3) иджмы (установленное практикой со­
гласие верующих); 4) кияса (решение по аналогии, даваемое в 
тех случаях, когда по какому-либо вопросу нет указания в Кора­
не и сунне). Сравнение, которым пользовался Баккали, чтобы 
обосновать пропуск ночной молитвы. Марджани считает не­
удачным, неправильным, а самого Баккали - не заслуживающим 
внимания от того, что о нем нет упоминания ни в исторических 
трудах, ни в сочинениях, посвященных биографиям законоведов. 
Марджани рассказывает, что авторы, писавшие после Наджм ад- 
дина Захиди, отождествляли этого Баккали с известным автором 
VI/XII века Абу-л-Фазлом Мухаммедом ибн Абу-л-Касим ал- 
Баккали, имевшим почетное прозвание Зайн ал-Машаих (ум. 
566/1170-71 или 586/1190), автором сочинений по мусульман­
скому законоведению и теологии», - пишет М.А.Салахетдинова1.

В области татарской истории большую работу проделал 
Ахмад-Заки Валиди-Тоган (1890-1970). Наиболее крупным его 
произведением, где описывается древняя история татар, является 
его книга «Тл>рек в1) татар тарихы» («История тюрко-татар» - 
Казань, 1912). Интересно, что царские цензоры неоднозначно 
восприняли выход книги Заки-Валиди Тогана. В казанском мис­
сионерском журнале «Инородческое обозрение» были помеще­
ны два прямо противоположных мнения об этом труде татарско­
го историка. «В сравнении с сочинением Хусамутдина «Тавари-

1 Салахетдинова М.А. Путешествие Ибн Фадлана и один мусульманский обряд 
у волжских булгар // Страны и народы Востока. -  Вып.ХХУШ. -  География. 
Этнография. История. Культура. -  CII6: Центр «Петербургское востоковеде­
ние», 1994.- С .  175-176.

192



хи Булгарие», писаным только по татарским источникам и с со­
чинением Шихабуддина «Мустафаду’ль-ахбар», писаным по ис­
точникам татарским, персидским, турецким и арабским, но язы­
ком крайне тяжелым, книга г.Валидова является совершенною 
новинкою: она содержательнее и полнее их, да и язык ее легкий 
и понятный ...» '. Совсем иного мнения был А.И.Емельянов: «В 
данном произведении довольно ясно чувствуется предвзятая 
цель автора -  восхвалять прошлое своей нации, почему самый 
труд получил характер тенденциозного»2. В 1992 г. сокращен­
ный вариант этого труда А.-З. Валиди-Тогана был издан в Каза­
ни на кирилице3.

Автор «Истории тюрко-татар» полагает, что процесс исла­
мизации тюрков начался в VIII в. с того момента, когда Амир 
Насыр вторгся в Кашгар. Правда самые первые столкновения 
арабов и тюрок, татарский историк относит к 46 г. по хиджре 
(666 г.). Именно в этот год арабский полководец Раби’ ибн ал- 
Харис преследуя иранского шаха, достиг тюркских владений в 
районе реки Амударьи. С тех пор арабо-тюркские столкновения 
в этом районе продолжались не протяжении еще ста лет4. После 
вторжения Амира Насыра в Кашгар, арабы начали проникать и в 
северные районы, стали вести свою миссионерскую деятель­
ность на землях Волжской Булгарии. Постепенно жители этого 
государства выбрали ислам, как наиболее подходящую для них 
на тот момент религию. Когда большинство населения стали му­
сульманами, булгарский хан Алмуш также принял ислам и в 921

1 Новые труды по татарской истории // Инородческое обозрение (приложение к 
журн. «Православный собеседник»), 1912. -декабрь. -  Кн.1. -  Казань: Цен­
тральная типография, 1912. -С .74 .
‘ Емельянов А.И. Мухаммеданская неповременная печать на татарском языке « 
Приволжском и Оренбургском крае за 1912 г. // Инородческое обозрение (при­
ложение к жури. «Православный собеседник»), 1913. -  июнь. -  Кн.З. -  Казань: 
Центральная типография, 1913. - С . 235.
' Вэлиди Э.-З. Кыскача терек-татар тарихы // Тез. Р.Эмирхан. -  Казан, (агар, 
кит. нэшр., 1992. -  181 бит.

Там же. -  Б.21.

*9 193



г. направил в Багдад посольство в котором просил прислать в 
Булгар мусульманских ученых1. Эта версия выглядит достаточно 
оригинальной и несколько выбивается из общепринятого кон­
текста. Как известно, современная историческая наука трактует 
процесс исламизации Волжской Булгарии как чисто политиче­
ский процесс, основанный на геополитических интересах прави­
телей Волжской Булгарии. Заки Валиди-Тоган хочет показать, 
что интерес к новой религии у булгар шел снизу, а не сверху и 
являлся искренним выбором низших слоев населения этого 
средневекового государства.

Важным трудом по истории распространения ислама среди 
волжских булгар является книга татарского историка Гайнетди- 
на Ахмерова (1864-1911) «Болгар тарихы» («История Булгар» - 
Казань, 1909)2. В 1908-1909 гг. он выступал с лекциями по исто­
рии Волжской Булгарии и казанского ханства в Восточном клу­
бе в Казани, которые позже и легли в основу вышеупомянутых 
книг. Помимо уже вышеупомянутых фактов из истории Волж­
ской Булгарии он приводит пример о контактах булгар и своих 
«сюзеренов» -  аббасидских халифов. «В 433г. по хиджре (1042 г. 
по милади) 50 человек из булгар отправились в хадж через Ба­
гдад. Был среди них и кто-то вроде главного. Халиф Багдада 
принял их в своем дворце, оказал им всяческие почести и рас­
спросил их о делах» . Этот отрывок был взят из русского изда­
ния труда Гайнетдина Ахмерова, который, к сожалению, был из­
дан не в полном варианте с сокращением некоторых, по мнению 
редактора, «неудобных» мест. В 2000 г. труды татарского исто­

1 Там же. -  Б.26-27.
* Эхмэрев Г. Болгар тарихы. -  Казан: Типография Баянуль-хак, 1909. -  128 бит.
3 Ахмеров Г'. Избраные труды. -  Казань: ТКИ, 1998. -  С.49. В оригинале - 
С.87-88. Видимо, с этого издания был сделан перевод на болгарский язык, 
который выполнила Татяна Яруллина и который был издан в серии (Библиоте­
ка «Елбегеп» ® ИК Огледало, София, 2001).

194



рика наконец-то увидели свет на кириллице в полном варианте1. 
В данном месте книги Гайнетдина Ахмерова также говорится о 
том, что багдадский халиф дал им в качестве сопровождающего
- «амир ал-хаджа» («руководителя группы паломников») некоего 
Ибн ал-Касыма бну ал-Аксаси2.

Этот пример говорит о том, что и через сто лет после офи­
циального принятия ислама волжскими булгарами отношения 
между Булгарией и ‘Аббасидским халифатом оставались вполне 
дружественными. Уже позже, в XIX в., направляющие в хадж 
мусульмане из Поволжья чаще всего будут останавливаться в 
Стамбуле. Не исключено, что во времена древних булгар меж­
дународные маршруты паломников проходили через Багдад, а не 
Стамбул. Не исключено, что это было связано с отсутствием на­
дежного и безопасного водного и сухопутного транспорта, в свя­
зи с чем наибольшей популярностью пользовались проверенные 
караванные пути через Багдад. Как пишет Гайнетдин Ахмеров, 
несмотря на любезности халифа и сопровождение, булгарских 
пилигримов все же ограбили в дороге «какие-то арабы» .

В книге известного татарского богослова и ученого- 
историка Рпзаэтдина Фахрутдина (1859-1936) «Болгар вэ Казан 
тереклэре» («Булгарские и казанские тюрки»)4. Татарский исто­
рик, также, как и большинство современных ученых- 
востоковедов был уверен в том, что булгары приняли ислам за­
долго до прибытия в Булгар багдадского посольства. Ризаэтдин 
Фахрутдин высказывает предположение, что булгары приняли 
ислам через посредничество хазар или персов, которые еще в

1 Гайнетдин Эхмэрев: тарихи-документаль жыентык. -  Казан: Хотср, 2000. -
^84 бит.
з Эхмерев Г. Болгар тарихы. -  Казан: Типография Баянуль-хак, 1909. -  Б.88. 
4Там же. -  Б.88.

Фахреддинев Р.С. Болгар ве Казан тереклэре. -  Казан: Татар, кит. нэшр.,1993.
-  287 бит, рее. белэн.

195



первые века ислама стали мусульманами . «Во всяком случае, - 
пишет Р.Фахрутдин, - причина принятия ислама волжскими бул­
гарами до конца не ясна. Здесь могли сыграть свою роль совер­
шенно различные причины. Возможно, что булгарские купцы 
заинтересовались исламом еще посещая Багдад...» . Как отмеча­
ет историк, несмотря на отдаленность от столицы халифата, бул­
гары с большим желанием восприняли основные постулаты но­
вой религии, стали ревностными мусульманами. Это, по мнению 
Р.Фахрутдина, шло от высокого интеллектуального и образова­
тельного уровня булгар, которые хорошо поняли религиозно­
философские принципы исламской религии, благодаря чему ис­
лам стал неотъемлемой частью булгарской культуры3.

По версии Ризаэтдина Фахрутдина, исламизация Поволжья 
произошла не по каким-то политическим или экономическим 
причинам, а благодаря духовному росту самих булгар, которые 
ознакомившись с новой религией во время своих торговых поез­
док, решили познакомить с исламом своих соплеменников в 
Волжской Булгарии, благодаря чему исламская религия проник­
ла и распространилась по всему Волжско-Уральскому региону.

' Там же. -  Б.46. 
Там же. -  Б.48. 

" Там же. -  Б.48.

196



Список использованной литературы

Литература на русском языке

1. Абашин С.Н. Искандар-пошшо И Ислам на территории 
бывшей Российской империи. Энциклопедический словарь. -  
Выпуск 3. -  Москва: Издательство «Восточная литература» 
РАН, 2001. -  С.42-44.

2. Авербух С.И. А.П.Ковалевский -  исследователь путешест­
вия Ибн Фадлана на Волгу // Страны и народы Востока. -  
Вып. XXVIII -  СПб: Центр Петербургское востоковедение, 
1994- С .  161 -  172.

3. Агишев Я., Хисматуллин X. О периодизации истории татар­
ской литературы (В порядке постановки вопроса) // Красная 
Татария. - 4 декабря 1940 г. - №281(6854).

4. Алиев Г.Ю. Легенда о Хосрове и Ширин в литературах на­
родов Востока. -  Москва: Из-во восточной литературы, 1960.

5. Амирханов Р.У. Татарская историография: востоковедческо- 
тюркологические аспекты // Научный Татарстан, 2000. -№3. -  
С.70-74.

6. Архангельский А. Мухамеданская космогония. Разбор му- 
хамеданского богословского сочинения на турецком языке: 
История сорока вопросов, предложенных иудейскими учены­
ми Мухаммеду. -  Казань, 1889. -  94 с.

7. Асадов Ф.М. Арабские источники о тюрках в раннее средне­
вековье. - Баку: Элм, 1993. -  204 с.

8. Ахмеров Г. Избраные труды. -  Казань: ТКИ, 1998. -  236 с.
9. Ахметзянов М. «Камень аулия» // Вера, 2002. - №9. -  сен­

тябрь (раджаб 1423 г.).
10. Ахметова Ф. Татарские народные дастаны // Идель, 1999. - 

№11. -  С.68-69.

197



11. Ахунов A.M. Арабский источник средневековой тюрко­
татарской литературы: на материале трудов ат-Табари (Учеб­
ное пособие). -  Казань: Изд-во ТГТИ, 2001. -  176 с.

12. Ахунов А. Ат-Табари и другие восточные источники о тюр- 
ко-булгарах (IV-VII вв.) // Научный Татарстан. - 1998. - №4. - 
С.31-36.

13. Бартольд В.В. - Сочинения. -  М.: «Наука»,1966. - Т.Н. -4.1.
14. Бартольд В.В. Очерк истории туркменского народа // Турк­

мения. -  Ленинград: Из-во Академии наук СССР, 1929. -  T.I.
-  С.3-69.

15. Беляев В.И. Ат-Табари как источник для истории народов 
СССР // «История» ат-Табари,- Ташкент: «Фан», 1987. -  С. 5­
13.

16. Бертельс Е. Литература народов Средней Азии от древней­
ших времен до XV в. н.э // Новый мир,1939. - №9.- С.264-281.

17. Бойс М. Зороастрийцы. Верования и обычаи. -  Москва: 
«Наука», 1988. -  303 с., ил.

18. Большаков О.Г. Уточнения к переводу «Записки» Ибн Фад­
лана // Древнейшие государства Восточной Европы. 1998 г. 
Памяти А.П.Новосельцева / отв. ред. Т.М.Калинина. -  М.: Из­
дательская фирма «Восточная литература» РАН, 2000. - С. 
54-63.

19. Булатов А.Б. К этимологии этнонима «болгар» // Вопросы 
истории Чувашии. -  Ученые записки. -  Вып. XXIX. -  Чебок­
сары: Чувашкнигоиздат,1965. -  С.259-260.

20. Вахидов С.Г. Татарские легенды о прошлом Камско- 
Волжского края // Вестник научного общества татароведения, 
1926. - №4. -  С.82-91.

21. Волжская Булгария глазами современников / сост. Ф.Хузин 
// Гасырлар авазы=Эхо веков, 1995. -  май. -  С.59-74.

198



22. Галяутдинов И.Г. «Тарих нама-и булгар» Таджетдина Ялсы- 
гулова. (Лингвотекстологический анализ списков памятника. 
Грамматический очерк, лексика, сводный текст и перевод). -  
2-е переработанное и дополненное издание. -  Уфа: Китап,
1998 .-272  с.

23. Гарипов Н. Ислам у татар Поволжья в IX -  XIX вв. -  Казань: 
«Иман», 1999. -  40 с.

24. Гаркави А.Я. Дополнение к сочинению «Сказания мусуль­
манских писателей о славянах и русских». -  СПб, 1871. -  41 с.

25. Гаркави А.Я. Сказания мусульманских писателей о славянах 
и русских (с пол. VII в. до к. X в. по Р.Х.). - СПб., 1870. -  308 
с.

26. Гибб Х.А.Р. Арабская литература. Классический период. -  
Москва: Из-во восточной литературы, 1960. -  185 с.

27. Гранде Б.М. Курс арабской грамматики в сравнительно­
историческом освещении. 2-е изд., репринтное. -  Москва: Из­
дательская фирма «Восточная литература» РАН, 1998. -  592 с.

28. Грязневич П. История ат-Табари. История посланников и 
царей... // Народы Азии и Африки, 1964. - №3. - С.186-189.

29. Гумилев Л.Н. Бахрам Чубин (Опыт критики источников) // 
Проблемы востоковедения, 1960. - №3. -  С. 228-241.

30. Гумилев Л.Н. Древние тюрки. -  Москва: Товарищество 
«Клышников-Комаров и К°», 1993. -  526 с.

31. Давлетшин А. (Дмитрий Макаров). Начало распространения 
ислама в России // Ислам, 2002. - №2 (2). -  С .12-14.

32. Денисов П.В., Димитриев В.Д., Федотов М.Р., Егоров Н.И., 
Сергеев В.И., Скворцов М.И. Оградим науку от лженаучных 
гипотез и концепций // Известия Национальной академии на­
ук и искусств Чувашской республики, 1998. -№ 1. -С.133-137.

33. Емельянов А.И. Мухаммеданская неповременная печать на 
татарском языке в Приволжском и Оренбургском крае за 1912

199



г. // Инородческое обозрение (приложение к журн. «Право­
славный собеседник»), 1913. -  июнь. -  Кн.З. -  Казань: Цен­
тральная типография, 1913. -  С.217-240.

34. Зайончковский А. Старейшие арабские хадисы о тюрках 
(VIII-XI вв.) // Тюркологический сборник. К 60-летию 
А.Н.Кононова. -  М.: Наука. Главная редакция восточной ли­
тературы, 1966. -  С. 194-201.

35. Закиев М.З. Сакалиба -  это кыпчаки, а булгары -  одно из 
кыпчакских племен // Татары: проблемы истории и языка. -  
Казань: ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова АНТ, 1995. -  С.68-81.

36. Закиев М.З. Татары: проблемы истории и языка. -  Казань: 
ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова АНТ, 1995. -  464 с.

37. Закирова И.Г. Народное творчество булгарского периода. -  
Автореферат ... кандидата филол. наук. -  Казань, 2000. -  24 с.

38. Заходер Б.Н. История восточного средневековья (Халифат и 
Ближний Восток). -  Москва: Издание МГУ, 1944. -  151 с.

39. Зелинский А.Н. Послесловие // Кузнецов Б.И. Древний Иран 
и Тибет (История религии бон). -  СПб: Евразия,1998. -  С.336- 
349.

40. Золотницкий Н.И. Лингвистическая заметка о названиях 
булгар, биляр и моркваши. -  Казань, 1879 (отд. оттиск. -  18 с.).

41. Ибрагим Т. Ислам: вероучение и обряды // Ислам и мусуль­
мане в России. Сб. статей/ под общ. ред. М.Ф.Муртазина,
А.А.Нуруллаева. -  Москва, 1999. -  С.35-63.

42. Ибрагимов Н. Способы описания Ибн Баттуты и других ав­
торов произведений средневековой географической литерату­
ры // Научные труды Ташкентского государственного универ­
ситета. -  Востоковедение (литературоведение, история). - 
№497. -  Ташкент, 1975. -  С.59-75.

200



43. Иваницкий Т. А. Почитание святых в мухаммеданстве вооб­
ще и у кавказских и казанских мусульман в частности // Дея­
тель, 1896.-№ 1 . - С.25-32.

44. Измайлов И.Л. Арабо-хазарские войны // Татарская энцик­
лопедия: В 5 т. -  Казань: Институт Татарской энциклопедии 
АН РТ, 2002. -  Т. 1: А-В. -  С. 170.

45. Измайлов И.Л. Великая Болгария // Татарская энциклопедия: 
В 5 т. -  Казань: Институт Татарской энциклопедии АН РТ, 
2002. -  Т. 1: А-В. -  С.554-555.

46. Измайлов И.Л. Волжская Булгария // Татарская энциклопе­
дия: В 5 т. -  Казань: Институт Татарской энциклопедии АН 
РТ, 2002. -Т .1 : А-В. -  С.610-313.

47. Измайлов И.Л. «Начала истории» Волжской Булгарии в пре­
дании и исторической традиции // Древнейшие государства 
Восточной Европы. 1998 г. Памяти А.П.Новосельцева / отв. 
ред. Т.М.Калинина. -  М.: Издательская фирма «Восточная ли­
тература» РАН, 2000. - С. 99-105.

48. Измайлов И. Проповедник на краю ойкумены. Ахмед Ибн- 
Фадлан и его путешествие на Волгу // Мусульмане, 1999. - 
№1(2). -  январь-февраль. -  С.28-32.

49. Илитвер А. (Иванов Л.М.) Очерки по истории древнейших 
предков чувашей (гипотезы и версии). -  Изд. 2-е. -  Цивильск: 
Цивильская типография, 1997. -  122 с.

50. Ислам и мусульманская культура в Среднем Поволжье: ис­
тория и современность. Очерки. -  Казань: Мастер лайн, 2002.
-  452 с.

51. История Востока. В шести томах. -  Москва: Издательская 
фирма «Восточная литература» РАН, 2000. -  Т. 1. -6 8 8  с.: 
карты.

52. Исхаков Д.М., Измайлов И.Л. Татары // Из истории Аль- 
метьевского региона. -  Казань: Татполиграф, 1999. -  С.8-26.

201



53. Исхаков Д.М., Измайлов И.Л. Этнополитическая история та­
тар в VI -  первой четверти XV в. - Казань: Иман, 2000. -  135 
с.

54. Кабиров А. Наша история от Шумеров // Аргамак, 1996. - 
№1. - С . 186-190.

55. Калинина Т.М. Арабские средневековые ученые о контактах 
хазар и славян // Восточная Европа в древности и средневеко­
вье. Контакты, зоны контактов и контактные зоны. XI Чтения 
памяти чл. кор. АН СССР В.Т.Пашуто. - М., 1999. - С.59.

56. Каспийское море в арабских источниках / перевод с араб, и 
примечания З.М.Буниятова и Н.М.Велихановой //Известия 
Академии наук Азербайджанской ССР. -  Серия истории, фи­
лософии и права. -  Баку: «Элм», 1988. - №3. -  С.113-126.

57. Катанов Н.Ф. Избранные научные труды. Тексты хакасского 
фольклора и этнографии. -  Абакан: Хакасское книжное изда­
тельство, 2000. -  544 с.

58. Катанов Н.Ф. Кыссэ-и Боз-Джигит (повесть о Боз-Джигите) 
//Деятель, 1897. - №3. -С .195-196.

59. Катанов Н.Ф. Кыссэ-и Кагырман (повествование о Кагырма- 
не) //Деятель, 1901. - №1. -  С.208-209.

60. Каюмова И.А. Ар-Рабгузи // Ислам на территории бывшей 
Российской империи. Энциклопедический словарь. -  Выпуск
3. -  Москва: Издательство «Восточная литература» РАН,
2001. -  С.81-82.
«Книга путей и стран» Ибн Хордадбеха / Пер. с арабск., ис- 
след., коммент., указат., карт. Н.М.Велихановой. - Баку, 1985. 
-410с.

62. Ковалевский А.П. Извлечения из «Записок» Ибн-Фадлана по 
Мешхедской рукописи... //Материалы по истории туркмен и 
Туркмении. -  Т. 1. -  Москва-Ленинград, 1939. -  С. 155-164.

202



63. Ковалевский А.П. Книга Ахмеда Ибн-Фадлана о его путе­
шествии на Волгу в 921-922 гг.: Статьи, переводы, коммента­
рии. -  Харьков: Изд-во Харьковского государственного уни­
верситета им. А.М.Горького, 1956. -  345 с.

64. Ковалевский А.П. Новооткрытый текст путешествия Ибн- 
Фадлана на Волгу // Вторая сессия Ассоциации арабистов: Те­
зисы и содержание докладов. -  Москва-Ленинград,1937. -  
С.27-28.

65. Ковалевский А.П. Посольство халифа к царю волжских бул­
гар в 921-922 гг. // Исторические записки, 1951. - №37. -
С .189-214.

66. [Ковалевский А.П.] Путешествие Ибн-Фадлана на Волгу. 
Изд. Академии наук СССР М-Л, 1939. [Перевод и коммента­
рии А.П.Ковалевского.] Под редакцией И.Ю.Крачковского.

67. Ковалевский А.П. Чуваши и булгары по данным Ахмада 
ибн-Фадлана. -  Чебоксары: Чувашское государственное изда­
тельство, 1954. -  63 с.

68. Ковалевский А.П.. Новооткрытый тест Ибн-Фадлана... // 
Вестник древней истории, 1939. - №1. -  С.57-71.

69. Коковцев П.К. Микаил Ян деГуе. 1836-1909. Некролог// 
Известия Имп. академии наук. -  СПб., 1909. -  VI сер. - №11.

70. Колесников А.И. Две редакции письма Мухаммада саса­
нидскому шаху Хосрову Парвизу // Палестинский сбор­
ник, 1967. - Вып. 17(18). - С.74-83.

71. Колесников А.И. Иран в начале VII в. (источники, внутрен­
няя и внешняя политика, вопросы административного деле­
ния) // Палестинский сборник, 1970. -  вып.22 (85). - 143 с.

72. Косолобова Е.В. Великий Александр: история одного мифа 
// Александр Великий в легендах и исследованиях Востока и 
Запада / сост. Е.В.Косолобова. -  Москва: Алетейа, 2000. -  С.7-
18.

203



73. Кочнев Б.Д. Шаш (Чач) и Илак при Караханидах // Древняя 
и средневековая культура Чача. -  Ташкент: «Фан», 1979. -
С .110-167.

74. Кузнецов Б.И. Древний Иран и Тибет (История религии 
бон). -  СПб: Евразия,1998. -  352 стр.

75. Кучумов И.В. «Башкирский» император Китая. -  Уфа: Ки- 
тап, 1995. -  112 с.

76. Мавродин В.В. Древнейшие сведения о славянах (к вопросу 
о происхождении славян) // Вестник ЛГУ. -  №20. - Серия ис­
тории, языка и литературы. -  Вып.4. -  Ленинград, 1956. -  
С.25-44.

77. Максуди Садри Ареал. Тюркская история и право / Пер. с 
турец. яз. Р.Мухамметдинова. -  Казань: Фэн, 2002. -  412 с.

78. Машанов М.А. Записки миссионера. -  Казань: Иман, 2002. -  
68 с.

79. Мишин Д.Е. Сакалиба (славяне) в исламском мире в ранее 
средневековье. -  Москва: Институт востоковедения РАН -  
Изд-во «Крафт+», 2002. -  368 с.

80. Мишин Д.Е. Сакалиба в исламском мире в раннее средневе­
ковье. - Диссертация ... канд. исторических наук. -  Москва,
1999.-380 с.

81. Миннегулов X. Татарская литература и восточная классика.
-  Казань: Из-во КГУ, 1993. -  384 с.

82. Мифы древней Волги. Мифы, легенды, сказания, быт и обы­
чаи народов, обитавших берега великой реки с древнейших 
времен до наших дней. -  Саратов: «Надежда», 1996. -688 с., 
илл.

83. Мухамметдинов Р.Ф. Взгляд на дофадлановский период 
булгарской истории в свете исследования материалов истори­
ко-лингвистического характера. (Этимология слов «сакалиба, 
Киев, сувайджу, Биармланд») // Катановские чтения. Сборник

204



статей. -  Казань: Издательство «Мастер Лайн», 1998. -  С. 150­
161.

84. Мухаметдинов Р. Вобрав в себя и булгар и татар // Идель,
1999. -№ 8.-С .64-67 .

85. Мухаметдинов Р.Ф. Что кроется за этимологией слова «са­
калиба» // Научный Татарстан. 1999. - №4. - С.53-57.

86. Мухаметшин Д.Г., Хакимзянов Ф.С. Эпиграфические па­
мятники города Булгара. -  Казань: Татарское книжное изда­
тельство, 1987. -  128 с.

87. Мухаметшин P.M. Ислам в татарской общественной мысли 
начала XX в. -  Казань: Иман, 2000. -  130 с.

88. Народы и религии мира: Энциклопедия / Гл. ред.
B.А.Тишков. -  Москва: Большая Российская энциклопедия,
2000. -  928 с.: ил.

89. Настольная книга атеиста/ Под общ. ред. С.Д.Сказкина. -  9-е 
изд., испр. и доп. -  Москва: Политиздат, 1987. -  431 с., ил.

90. «Не осуществлял политику партии в отношении религии» // 
Гасырлар авазы=Эхо веков, 1996. - №1/2. -  С.284-285.

91. Новосельцев А.П. Восточные источники о восточных славя­
нах и Руси VI-IX вв. //Древнерусское государство и его меж­
дународное значение. - Москва, 1965. - С.335-419.

92. Новосельцев А.П. «Худуд ал-Алам» как источник о странах 
и народах Восточной Европы // Древнейшие государства Вос­
точной Европы. 1998 г. Памяти А.П.Новосельцева / отв. ред. 
Т.М.Калинина. -  М.: Издательская фирма «Восточная литера­
тура» РАН, 2000. - С. 380-399.

93. Новые труды по татарской истории // Инородческое обозре­
ние (приложение к журн. «Православный собеседник»), 1912. 
-декабрь. -  Кн. 1. -  Казань: Центральная типография, 1912. -
C.73-76.

205



94. Пигулевская Н.В., Якубовский А.Ю., Петрушевский И.П., 
Строева Л.В., Беляницкий Л.М. История Ирана с древнейших 
времен до конца 18 века. - Ленинград, 1958.

95. Пиотровский М.Б. ад-Даджжал // Ислам: Энциклопедиче­
ский словарь. -  М.: Наука. Главная редакция восточной лите­
ратуры, 1991. -  С.55-56.

96. Пиотровский М.Б. Зу-л-Карнайн // Ислам: Энциклопедиче­
ский словарь. -  М.: Наука. Главная редакция восточной лите­
ратуры, 1991.-С .78-79.

97. Пиотровский М.Б. Йаджудж и Маджудж // Ислам: Энцикло­
педический словарь. -  М.: Наука. Главная редакция восточной 
литературы, 1991. -  С. 119.

98. Пиотровский М.Б. Коранические сказания. -М .:  Наука. 
Главная редакция восточной литературы, 1991. -  219 с.: ил.

99. Похлебкин В.В. Татары и Русь. 360 лет отношений Руси с 
татарскими государствами в XIII -  XIV вв., 1238-1598 гг. (От 
битвы на р.Сить до покорения Сибири). Справочник. -  Мо­
сква: Международные отношения, 2000. -  192 с.

ЮО.Путешествие Абу-Хамида ал-Гарнати в Восточную и Цен­
тральную Европу (1131 -115 3 гг.)/ Публикация
О.Г.Большакова, А.Л.Монгайта. -  М.: Наука, 1971. -  136 с.

101.Садекова А.Х. Идеология ислама и татарское народное 
творчество. -  Казань: Иман, 2000. -  260 с.

102.Сайфуллина Г. Музыка священного Слова. Чтение Корана в 
традиционной татаро-мусульманской культуре. -  Казань: Из- 
во «Татполиграф», 1999. -  230 с.

ЮЗ.Салахетдинова М.А. Путешествие Ибн Фадлана и один му­
сульманский обряд у волжских булгар // Страны и народы 
Востока. -  Вып. XXVIII. -  География. Этнография. История. 
Культура. -  СПб: Центр «Петербургское востоковедение», 
1994.- С .  173-178.

206



104.Смолин В.К. К открытию списка сочинения Ибн-Фадлана // 
Вестник научного общества татароведения, 1925. -№1-2. -  ян­
варь-апрель. -  С .10-15.

105.Спицын А. О степени достоверности «Записки» Ибн Фад­
лана // Записки Императорского русского археологического 
общества. -T .X I. -  Вып. 1-й и 2-й. -  Новая серия. -  СПб: Тип. 
И.Н.Скороходова, 1899. -  С .161-166.

Юб.Тагирджанов А.Т, Влияние поэмы Фирдоуси «Йусуф и Зу­
лайха» на «Кисса-и Йусуф» ‘Али и «Йусуф и Зулайха» 
Шаййад Хамзы // Палестинский сборник,1970. -  Вып.21(84). -
С.46-61.

107.Татарский энциклопедический словарь. -  Казань: Институт 
Татарской энциклопедии АН РТ, 1999. -  703 с., илл.

108.Тизенгаузен В. В защиту Ибн-Фадлана // Записки восточно­
го отделения Императорского русского археологического об­
щества, 1900. -  T.XIII. -  СПб: Тип. Императорской Академии 
Наук, 1901. -  С.024-032.

109.Урманче Ф.И. Лиро-эпос татар Среднего Поволжья: Основ­
ные проблемы изучения байтов. -  Казань: Татар, кн. изд-во,
2002. -  256 с.

110.Усманов М.А. Татарские исторические источники XVI- 
XVIII вв .-К азань: Изд-во КГУ, 1972.-221 с.
Халиков А.Х. Татарский народ и его предки. -  Казань: Татар­
ское книжное издательство, 1989. -  222 с.

112.Хвольсон Д.А. Известия о хозарах, буртасах, болгарах, 
мадьярах, славянах и руссах Абу-Али Ахмеда бен Омара ибн 
Даста, неизвестного доселе арабского писателя начала X века, 
по рукописи Британского музея. - СПб., 1869. -  199 с.

113.Хисамов Н.Ш. Поэма «Кысса-и Йусуф» Кул ‘Али. -  Анализ 
источников сюжета и авторского творчества. -  Москва: «Нау­
ка»,1979. -2 5 1  с.

207



114.Шайхиев Р.А. Татарская народно-краеведческая литература 
XIX-XX вв. -  Казань: Из-во КГУ, 1990. - 116 с.

115.Шакуров Ф.Н. Развитие исторических знаний у татар до 
февраля 1917 г. -  Казань: Издательство КГУ, 2002. -  128 с.

116.Шамсутов Р. Забытые тексты татарских шамаилей // Вос­
точная коллекция, 2002. -  Осень 2002. -  С.34-43.

117.Шерифи X. «Зафер наме-и Вилайет-и Казан» // Гасырлар 
авазы=Эхо веков, 1995. -  май. -  С.83-92.

118.Шюон Ф. Понять ислам // Вопросы философии, 1994. - № 7­
8. -  С .119 - 134.

119.Юхма М.Н. Зов далеких предков. Очерки, статьи, миниатю­
ры. -  Кн.З. -  Чебоксары, 2001. -  179 с.

120.Юхма М.Н. Верность истине. Интервью и беседы, эксклю­
зивы. -  Чебоксары, 2002. -  Кн.4. -  204 с.

Литература на европейских языках

1. [Fadlan] The Risalah of Ibn Fadlan: An Annotated Translation 
with Introduction /  Tr.James E.McKeithen // Ph.D.dissertation. - 
Indiana University, 1979.

2. [Togan Validi] Togan A.Z. Ibn Fadlan’s Reisebericht. - Leipzig: 

Kommissionverlag F.A.Brockaus,1939. -  XXXIV + 336 P. + ^ e i.

3. [Zotenberg] Cronique de Abou-Djafar-Mohammed-ben Djarir- 
ben-Jezid Tabari, traduite sur la version persane de Abou-Ali Mo­
hammed BePami, Ed. Par. H.Zotenberg - Vol. I-1V. - Paris, 1867­
1874.

4. Mantgomery James E. Ibn Fadlan and the Rusiyyah // Jomal of 
Arabic and Islamic Studies, 2000:3. -  P. 1-25.

208



Литература на восточных языках

1. Эмирхан X. Теварихы Болгария (Болгар тарихы). -  Казан: 
Иман, 2001 .-192  бит.

2. Эхмврев Г. Болгар тарихы. -  Казан: Типография Баянуль-хак, 
1909.-128  бит.

3. Эхмэтжанов М. Экспедиция табышларыннан // Эдабият 
чыганаклары Ьэм текстология. -  Казан, 1992. -  Б.4-12.

4. Абу-л-Газый Бахадир-хан. У шаль шаджара-и тюрк нам кита­
бы. -  Казань, 1824. - 215 с.+ IX.

5. Ахырзаман китабы / Эзер. Р.Ф. Исламов. -  Казан: Иман, 2000. 
- 2 0  б.

6. Бедввам. -  Казан: Типография Б.Л.Домбровского, 1910. -  16 
бит.

7. Баетлер / Тез. Р.Ягъфэров, А.Садыйкова. -  Казан: «Иман»,
2000. -  192 бит.

8. Бакиров М.Х. Бает эволюциясенэ бер караш // Татар 
фольклоры жанрлары. -  Казан, 1978. -  Б 51-69.

9. Бакиров М.Х. Шигърият бишеге: Гомумторки поэзиянец 
яралуы Ьэм иц борынгы формалары. -  Казан: Мэгариф, 2001.
-  343 бит.

10. [Бигиев] Муса Дарулла. Коръэн Карим аять кэримэлэренец 
могжиз ифадэлэренэ куре Йажуж-Мажуж. -  Берлин, 1933. -  
38 бит. (на араб, шрифте, старотатар. яз.).

11. Болгар, Казан тешми теллэрдэн: Риваятьлэр Ьэм 
легендалар. -  Казан: Магариф, 2001. -  111 бит.

12. Вэлиди Э.-З. Кыскача торек-татар тарихы // Тез.
Р.Эмирхан. -  Казан: Татар, кит. нэшр., 1992. -  181 бит.

13. Гайнегдин Эхмэрев: тарихи-докумеиталь жыентык. -  
Казан: Хэтер, 2000. -  384 бит.

209



14. Даулэтшин Г.М. Идел болгарларыньщ риваятьларе 
(монгол яуларына хэтле чор) // Борынгы татар фольклоры 
мэсьэлэлэре. -  Казан, 1984. -  Б.3-17.

15. [Даххан] Мухаммад Сами ад-Даххан. - РисЗлат Ибн 
Фадлан. - Дамаск, 1960. (на араб. яз.).

16. Зайнуллин Ж;. Ибне Фазлан сэяхэтнамэсе Ьем «Кэлилэ вэ 
Димнэ» турында // Казан утлары, 1986. - № 11. -  Б. 183-185.

17. Заманалар узган -  дастан туган: Дастаннар. -  Казан: 
Магариф, 2001. -  175 бит.

18. [Зирекли] Хайрутдин аз-Зирекли. А ‘лам. - Бейрут, 1999. - 3 
том. (на араб. яз.).

19. Камал Г. Эсерлэр. -  3 томда. -Том 3. -  Казан: Тат. кит. 
нэшр., 1982. -  415 бит.

20. «КаЬарман Катил» дастаны / М.Эхмэтжанов эшкэртуендэ.
-  Казан: ТКН, 1998.-221 бит.

21. Кол Гали. Йосыф кыйсассы. -  Казан: “Раннур”, 2000. -  239 
бит.

22. Кол Гали. Кыссаи Йосыф. -  Казан: Тат. кит. наш.,1983. -  
543 бит.

23. Колый Мэулэ. Хикмэтлэр / Эзер. М.Гайнетдин. -  Казан: 
Иман, 2000. -  136 бит.

24. Кутб. Хосрэу вэ Ширин. Казан: КДУ нэшр., 1969. - Ике 
кисэктэ - 441 бит. (на араб, шрифте, на старотатар. яз).

25. Кыйсса-и КаЬарман: Казан: Типо-литография университета, 
1900. -  14 бит.

26. Марджани Ш. Ал-кысм ал-аввал мин китаб «Мустафад ал- 
ахбар фи ахваль Казан ва Булгар». -  Казан: Типография 
Б.Л.Домбровского, 1897. -  264 бит.

210



27. Мэржэни Ш.Б. Местэфэдел-эхбар фи эхвели Казан ве 
Болгар (Казан heM Болгар хэллвре турында файдаланылган 
хэбэрлэр). Кыскартып тэзелде. -  Казан: Татар, кит. нэшр., 
1989. -  415 бит, рве. белен.

28. Мэржани Ш. Назуратул хак фи фврзыйятил гышаи ве ин 
лэм ягыйбишшэфэку. - Казан: “Иман”, 2001. —  236 бит.

29. Мэхмутов Х.Ш. Мвнгелек ядкяр. -  Казан: Татар, кит. 
нэшр., 2002. -  127 бит.

30. ал-Мунджид (ал-Мунджид фи-л-луга + ал-Мунджид фи-л- 
а‘лям).- Бейрут: Дар ал-Машрик, 1994. - 1014 с. + 713 с. + 40 
карт, (на араб. яз.).

31. Меслими. Тэварихы Болгария (Болгар тарихы)/ Эзер.
С.Гыйлэжетдинов. -  Казан: Иман. -  100 бит.

32. Рамазанова Д. Татар мифологиясендэ гайб-ирэннэр // 
Эдэби мирас: эзлэнулэр, табышлар. -  Казан, 1991. -  Б. 21-23.

33. Сараи Сэйф. Гелестан. Лирика. Дастан / Эзер. 
Х.Ю.Мицнегулов. -  Казан: Татар, кит. нэшр., 1999. -  296 бит.

34. [Табари] Ат-Табари. Та’рих ал-умам ва-л-мулюк. -  В 5-ти 
томах. -Бейрут, 1988. (на араб. яз.).

35. Тарих мен дэ сигез йез дэ: Бэетлэр, менэжэтлэр. -  Казан: 
Магариф, 2000. -  159 бит.

36. Татар эдэбияты тарихы. -  Урта гасырлар девере. -  1 том. 
Казан: Татар, кит. нэшр., 1984. -  567 бит.

37. Татар халык ижаты. Экиятлэр. - 2-нче китап. -  Казан: 
ТКН, 1978 .-448  бит.

38. Татар халык ижаты. Дастаннар / Эзер. Ф.В.Эхмвтова. -  
Казан: ТКН, 1984. -  383 бит.

39. Тимергалин А. «Миллият сузлеге» // Дин ве едеп, 2000. -  
февраль. -  Б. 1-48.

40. Фехредцинев Р.С. Болгар ве Казан тереклере. - Казан: 
Татар, кит. нешр., 1993. -287 бит, рее. белен.

211



41. Увэйсул-Карани кыйссасы // Иман, 2002. -  январь.
(Шэувэл, 1422). - №1.

42. Фэхреддинев Р.С. Болгар вэ Казан тереклэре. -  Казан: 
Татар, кит. нэшр.,1993. -  287 бит, рэс. белэн.

43. Фэхретдин Ризаэтдин. Ж^эвамигуль кэлим шэрхе. Гарэби- 
урыс хоруфатында беренче басма. -  Казан: Иман, 1416 c.h. 
(1995 м .)-6 0 2  бит.

44. Хан кызы: Менэжэтлэр / Тез. Ж.Г.Зэйнуллин. -  Казан: 
Магарнф, 1994. -  95 бит.

45. Хисамов Н.Ш. Ислам Ьэм урта гасыр Идел буе терки 
эдэбияты // Ислам в Поволжье: история и проблемы изучения. 
Материалы научной конференции 1989 г., поев. 1100-летию 
(по хиджре) официального принятия ислама Волжской Булга- 
рией. -  Казань: Иман, 2000. -  Б. 114-120.

46. Шэмси С.С. Татар мифологиясенец популяр образы // 
Борынгы татар фольклоры мэсьэлэлэре. -  Казан, 1984. -  
Б.142-153.

47. §e§en R. islam cografyacilanna gore ttirkler ve ttirk ulkeleri. -  
Ankara: Ankara iiniversitesi basimevi, 1998. -  297 s. (на турец. 
яз.).

48. [Tabari] - Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed ibn 
Djarir at Tabari cum aliis edited M J. de Goeje. - Series I -  Ш. - 
Lugduni Batavorum, 1879 -  1901. (на араб. яз.).

49. RabguzT NSsirii'd-DTn. Kisasii'l-Enbiy& (Peygamber kissalari).
-  1 c. -  Giri§ -  Metin-Tipkibasim / Dr. Aysu Ata. -  Ankara, 1997.
-  616 s. (на чагатайском яз.).

50. [Hamadhani] Compendium libri KitAb al-BoldAn Auctore Ibn 
al-Fakih al-HamadhAni. -  Quod edidit, idicibus et glossario 
instruxit M.J.De Goeje. -  Lugduni Batavorum. -Apud E.A.Brill, 
1885. (на араб. яз.).

212



Список сокращений

1. КГУ -  Казанский государственный университет

2. НА РТ -  Национальный архив Республики Татарстан

3. ТГГИ -  Татарский государственный гуманитарный институт

4. ТКН -  Татарстан китап нэшрияты (Татарское книжное 

издательство)

213



Оглавление

ВВЕДЕНИЕ......................................................................3

ГЛАВА I. Первые упоминания о тюркских народах в 
Коране и посткоранической литературе....................... 8

§ 1. Тюрки в изречениях пророка Мухаммада.............8

§ 2. Йаджудж и Маджудж -  первые тюрки, упомяну­
тые в Коране?.................................................................11

§ 3. Йаджудж и Маджудж в трактовке татарского 
ученого-богослова Мусы Бигиева............................... 20

§ 4, «Ас-сакалиба» -  кто они: славяне или тюрки и ка­
кова их роль в процессе исламизации Волжско- 
Камского региона?.........................................................29

§ 5. Трактовка терминов «ас-сакалиба», «ал- 
йаджудж», «ал-маджудж», «ат-тюрк» в трудах араб­
ского ученого ат-Табари............................................... 40

ГЛАВА II. Арабские источники о народах Волжско- 
Камского региона...........................................................57

§ 1. «Записки» Ибн Фадлана, как основной источник 
по истории исламизации Поволжья............................ 57

§2. «Сами ад-Даххан» - арабский исследователь «Ри- 
сапе» Ибн Фадлана........................................................76

§3. Отражение в арабских источниках проблемы ис­
ламизации Поволжья.....................................................86

ГЛАВА 111. Отражение процесса исламизации Повол­
жья в тюрко-татарских источниках........................... 108

§1. Народный фольклор о происхождении предков та­
тар.................................................................................. 110

214



§2. Татарские легенды о Зу-л-Карнайне...................115

§3. Исламское содержание татарских дастанов, байтов 
и поверьев.....................................................................136

§4. Место и роль ислама в древнетатарской литерату­
ре.................................................................................... 156

§5. Проблема исламизации Волжско - Камского ре­
гиона в трудах татарских историков
XVIII- нач. XX вв.......................................................172

СПИСОК ИСПОЛЬЗОВАННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ... 197

СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ........................................ 213

ОГЛАВЛЕНИЕ.............................................................214

215



Ахунов Азат Марсович

Исламизация Волжско-Камского региона (VII-X вв.) 

(на материале арабских и старотатарских источников)

Научное издание

Замечания н предложения можно направлять по адресу:

Ахунову А,М.
420015, Россия, Республика Татарстан, Казань, аУя19

Электронная почта: 
aakhiinovfa)ram  b lcr.ru

Подписано в печаггь 30 07.2003 г.
Форм. бум. бОхМ 1/16. Печ л. 13.5 Тираж 1000. Заказ 148

Издательство “Отечество”
420107, Казань, ул Свердлова, 12

Отпечатано с оригинал-макета 
в Минитипографии Института проблем информатики АН РТ 

420012, Казань, ул.Чехова. 36

ISBN 5 - 9 2 2 2 - 0 0 6 9 - 0


