
Rok XII (XXX)Nr 43 (120)
styczeń-czerwiec  

2016

Zespół „Buńczuk”

ISSN 1506-431X ukazuje się od 1934 roku



32 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Szanowni Czytelnicy!

Prezentujemy kolejny numer Życia Tatarskiego. W szybko zmienia-
jącym się świecie znajdujemy coraz mniej czasu na sięganie do historii. 
Przedłożony numer stwarza okazję, aby sięgnąć do naszej tatarskiej prze-
szłości. Zebraliśmy, mamy nadzieję, ciekawe artykuły autorów nie tylko 
z Polski. Nasze pismo stara się wychodzić poza nasz kraj i docierać do 
jak największej rzeszy odbiorców, także do naszych bliskich współbratym-
ców z Litwy czy Białorusi. Tym razem zaprosiliśmy na łamy półrocznika 
również Tatarów z Kazania. Liczymy na to, że ich perspektywa badawcza 
poświęcona historii Tatarów, zaprezentowana w dwóch artykułach, będzie 
pouczająca i inspirująca.

Wspaniała wiadomość dotarła do nas z Anglii. Uroczyście uhonoro-
wano najstarszego ułana Rzeczpospolitej – Pana Stefana Mustafę Abramo-
wicza. Uroczystość odbyła się w Konsulacie RP w Manchester. Sekretarz 
Stanu Pan Prof. Krzysztof Szczerski wręczył mu w imieniu Prezydenta 
Rzeczpospolitej Polskiej Pana Andrzeja Dudy Krzyż Komandorski Orderu 
Odrodzenia Polski – Polonia Restituta oraz dokonał awansu na stopień po-
rucznika, który przyznał Minister Obrony Narodowej Pan Antoni Maciere-
wicz w dniu 27 stycznia 2016 roku. 

Drodzy Czytelnicy, w ubiegłym roku i na początku nowego 2016 roku 
byliśmy świadkami niezwykle dramatycznych wydarzeń związanych z woj-
ną w Syrii i losem uchodźców. Ubolewamy nad tym, iż cywilizowany świat 
nie umie się uporać z tym problemem. Pragniemy jednak zwrócić uwagę, że 
w świetle tych zdarzeń zupełnie marginalizowany staje się problem i dramat 
tatarskiej braci na Krymie. Dlatego w niniejszym numerze zamieszczamy 
Deklarację Wileńską Światowego Kongresu Tatarów Krymskich.

Pierwsze półrocze obfitowało w różnego rodzaju wydarzenia społecz-
no-kulturalne, godne naszego zainteresowania, stąd też postanowiliśmy 
krótko o nich napisać. To bardzo cieszy, kiedy społeczność tatarska organi-
zuje różne akcje, i co z wielką satysfakcją można stwierdzić, wychodzi jej 
to coraz lepiej. Tak trzymać, zwłaszcza że widać w tych spotkaniach coraz 
większe zaangażowanie młodzieży. Już tradycyjnie zachęcamy Szanow-
nych Czytelników do współtworzenia pisma. 

Z życzeniami miłej lektury – Redakcja

Czasopismo naukowe, literackie i społeczne poświęcone historii,
kulturze, religii i życiu Tatarów-muzułmanów.

Wydawca:
Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Oddział Podlaski w Białymstoku

Redakcja:
Lyaysan Batertdinova (Kazań), Jolanta Dragańska (sekretarz redakcji),

Aleksander Gadomski (Symferopol), Tagir Gilazov (Kazań),
Artur Konopacki (redaktor naczelny)

Rada naukowa:
prof. dr, H. Cychun (Mińsk), prof. zw. dr hab. M. M. Dziekan (Łódź),

prof. zw. dr hab. H. Jankowski (Poznań),
dr hab. prof. UMK Cz. Łapicz (Toruń),

dr hab. prof. UW A. Skowron-Nalborczyk (Warszawa),
prof. zw. dr hab. J. Tyszkiewicz (Warszawa)

Pozycja dotowana w całości przez Ministerstwo Spraw Wewnętrznych i Adminictracji.
Przedruk i reprodukcja w jakiejkolwiek postaci całości lub części

czasopisma bez pisemnej zgody wydawcy zabronione.

Na okładce: Zespół „Buńczuk”

Skład graficzny:
Alter Studio

Druk:
Alter Studio, ul. Legionowa 30 lok. 211

15-281 Białystok, tel. 85 72 22 545
www.alterstudio.com.pl

ISSN 1506-431X
© Copyright by „Życie Tatarskie”

Adres redakcji: 15-523 Grabówka, ul. Palmowa 8/3
www.zycietatarskie.pl                   kontakt@zycietatarskie.pl



54 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Bulat L. Khamidullin
kierownik Centrum Badań Diaspory Tatarskiej 

(Instytut Encyklopedii Tatarskiej i Studiów Regionalnych, 
Akademia Nauk Republiki Tatarstan w Kazaniu), doktor nauk historycznych, 

e-mail: bulat.antat@mail.ru

Chanat Kazański i zamieszkujące go narody 
na kartach zachodnioeuropejskich 

pisanych źródeł historycznych od XV do XVII wieku

Chanat Kazański (1445–1552/1557), który był dużym i  rozwiniętym 
ekonomicznie państwem, ma bogatą historię1. W  okresie swego najwięk-
szego rozkwitu ten postzłotoordyjski twór państwowy odrywał ważną rolę 
w życiu politycznym Europy Wschodniej i zachodniej Syberii2, a także współ-
tworzył kulturalno-ekonomiczną historię Powołża i  regionu rzeki Kamy3.

Mieszkańcami Chanatu Kazańskiego byli, oprócz dominującej grupy 
Tatarów, dobrowolnie podporządkowujący się władzy potomków Dżoczi-
-chana i  chcący dołączyć się do budowy państwa4 Czuwaszowie, część 
Baszkirów, Mordwinów i Udmurtów (liczba mieszkańców państwa wyno-
siła około 400 tysięcy). Chciałbym podkreślić, że dostępne nam na dzień 
dzisiejszy źródła historyczne z XV oraz XVI wieku nie powalają stwier-
dzić, iż nietatarskie narody włączane były do chanatu siłą. Sytuacja jest 
wręcz odwrotna – według licznych źródeł pierwszy kazański chan Mahmud 

1	 Хамидуллин Б.Л, Казанское ханство // Большая Российская энциклопедия. – 
М., 2008. – Т. 12. – С. 402–405.

2	 Исхаков Д.М. Тюрко-татарские государства XV–XVI веков. – Казань, 2004. 
– 132 с.; Бахтин А.Г., Хамидуллин Б.Л. Политическая история Казанского 
ханства // История татар с древнейших времен: В 7 т. – Казань, 2014. – Т. IV. – 
С. 289–358.

3	 Хамидуллин Б.Л. Народы Казанского ханства. – Казань, 2002. – 335 с.
4	 Казанская история / Подг. текста и перевод Т.Ф.Волковой // Памятники 

литературы Древней Руси: В 12 т. Т. 7. Середина XVI века. – М., 1985. – С. 326.



76 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

terytorium tego państwa ma miejsce ogromna wymiana kulturowa pomię-
dzy narodami, wzrost tatarskiego komponentu etnicznego, ogromny wpływ 
polityczny, socjalno-ekonomiczny oraz religijny będących u  władzy Ta-
tarów na ludność peryferyjną chanatu, turkijski etnokulturowy wpływ na 
mieszkańców wywodzących się z grupy ugro-fińskiej, jak również wpływ 
grupy ugro-fińskiej na turkijskie grupy etniczne zamieszkujące terytoria 
chanatu, co widać najwyraźniej w etnogenezie Czuwaszów i Besermian.

Szczególnie godnym uwagi jest fakt, iż w Chanacie Kazańskim za-
obserwować można wytworzenie się nowej etnopolitycznej wspólnoty, 
włączającej w swoje grono Tatarów, Maryjczyków i Czuwaszów, a także 
część Baszkirów, Mordwinów i Udmurtów, opierającej się na równowa-
dze etnicznej oraz socjalno-ekonomicznej, kulturowej i językowej inte-
gracji oraz traktowanie przez wszystkie etnosy państwa kazańskiego jako 
własnej ojczyzny, o czym świadczą wydarzenia rozgrywające się w regio-
nie w latach 1552–1557. Nie bezpodstawnie rosyjski historyk, emigrant 
pierwszej fali z Rosji Sowieckiej M. D. Karatiejew pisał: „podporządko-
wanych sobie narodów – Czeremisów (przestarzała nazwa oznaczająca 
Maryjczyków – przyp. tłum.), Baszkirów, Czuwaszów i innych – Tatarzy 
nie prześladowali, i  dlatego też żadnych buntów ani powstań przeciw-
ko nim nie było. Wręcz odwrotnie – wszystkie te narody najwyraźniej 
były zadowolone z porządków zaprowadzonych przez carów kazańskich 
i wspierały ich w walce z wrogami z zewnątrz”10. I właśnie ta informacja 
dała możliwość moskiewskiemu historykowi Sz. F. Muchamiediarowowi 
w 1950 roku nazwać Chanat Kazański nie tylko „narodowym państwem 
kazańskich Tatarów”11, ale jednocześnie też „formacją państwową naro-
dów Środkowego Powołża”12.

Zdławienie powstania z  lat 1552–1557 prowadzi do tego, iż całe 
terytorium Chanatu Kazańskiego staje się częścią państwa moskiew-
skiego, będąc jednocześnie pierwszym większym wielonarodowym re-

10	 Каратеев М.Д. Казанское царство // «Арабески» истории. – М., 1994. – Вып.1: 
Русский взгляд. – С.54.

11	 Мухамедьяров Ш.Ф.  Материалы по истории Татарии, вып. I  [рецензия на 
книгу] // Вопросы истории. – М., 1950. – № 4. – С.144.

12	 Мухамедьяров Ш.Ф. Социально-экономический и государственный строй 
Казанского ханства (XV – первая половина XVI вв.) / Диссертация … кин. – 
М., 1950. – С.5.

(syn założyciela dynastii kazańskich chanów Ulug-Muhammada) wspie-
rany był w regionie przez lokalne społeczności, które w jego panowaniu 
widziały szansę na wzmocnienie władzy centralnej, zażegnanie między-
plemiennych waśni, zapobieżenie przenikania na ich ziemie rozbójników 
rzecznych, a także wstrzymanie ekspansji terytorialnej książąt nowgorodz-
kich, halickich, moskiewskich i innych5. Jak nie bez racji napisał w 1998 
roku pochodzący z Joszkar-Oli naukowiec A. G. Bachtin, „w sytuacji, kie-
dy Środkowe Powołże regularnie nękane było przez siejące spustoszenie 
napady rozbójników rzecznych, najazdy książąt ruskich oraz samodziel-
nych stepowych oddziałów tatarskich, nadejście chana wraz z jego silnym 
wojskiem u ludności lokalnej wzbudzić mogło nadzieję na stabilizację sy-
tuacji politycznej w regionie” 6.

Z  punku widzenia religijnego społeczeństwo Chanatu Kazańskie-
go dzieliło się na dwie mniej więcej równe grupy – muzułmanów i po-
gan. Jako że w chanacie dominował islam sunnicki szkoły chanafickiej7, 
w  państwie panowała pełna tolerancja religijna, wynikająca z  tradycji 
Kaganatu Hazarskiego, Bułgarii Wołżańsko-Kamskiej, imperium mon-
golskiego, a także Złotej Ordy8. W samym Kazaniu znajdowała się chrze-
ścijańska świątynia – kościół ormiański, a  większa część ugro-fińskiej 
i  część turkijskiej ludności państwa wyznawała pogańskie wierzenia 
swoich przodków. Islam rozprzestrzeniał się bez użycia siły i przyjmo-
wany był dobrowolnie, najczęściej wskutek wzmocnienia kontaktów 
międzykulturowych oraz integracji różnych grup etnicznych tego zróż-
nicowanego pod względem narodowym państwa9.

Oryginalna etnopolityczna geneza Chanatu Kazańskiego prowadzi do 
specyficznego etnosocjalnego rozwoju wszystkich lokalnych narodów. Na 

5	 Na ten temat zob.: Бахтин А.Г. XV–XVI века в истории Марийского края. – 
Йошкар-Ола, 1998. – С. 37–39.

6	 Бахтин А.Г. XV–XVI века в истории Марийского края. – Йошкар-Ола, 1998. – 
С. 40.

7	 Szczegóły zob.: Мухамедьяров Ш.Ф. Казанское ханство // Очерки истории 
распространения исламской цивилизации: В 2-х т. – М., 2002. – Т.2. 
– С.144–151.

8	 Хамидуллин Б.Л. Народы Казанского ханства. – Казань, 2002. – С. 143.
9	 Исламо-христианское пограничье: Итоги и перспективы изучения. –  Казань, 

1994. – С.100–108.



98 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

gionem, włączonym w skład Rusi-Rosji, która od drugiej połowy XVI 
wieku zmieniła się w państwo o wyraźnym polietnicznym i wielokultu-
rowym obliczu13.

Badanie historii Chanatu Kazańskiego, a zwłaszcza dziejów żyjących 
w nim grup etnicznych, od zawsze utrudnione było z powodu niedostatku 
materiałów źródłowych14. Dlatego też zachodnioeuropejskie narracyjne 
teksty z  XV–XVII wieku zapisane w  języku angielskim, holenderskim, 
hiszpańskim, niemieckim, polskim, francuskim, a także po łacinie i w in-
nych językach, choć zawarte w nich informacje o Tatarach są zwykle nie-
pełne i fragmentaryczne, nierzadko pozwalają odkryć białe karty historii 
nie tylko Chanatu Kazańskiego, ale również innych państw powstałych na 
gruzach Złotej Ordy15.

Jeden z  najpełniejszych i  najbardziej wiarygodnych opisów sąsia-
dujących z państwem moskiewskim krajów i narodów pierwszej połowy 
XVI wieku znajduje się w napisanym w 1549 roku przez austriackiego 
dyplomatę Zygmunta Herbersteina (1486–1566) dziele pt. Rerum Mosco-
viticarum Commentarii16. Herberstein, który świetnie znał zarówno nie-
miecki i łacinę, jak i języki słowiańskie, w 1517 oraz w 1526 roku brał 
udział w pertraktacjach doradców wielkiego kniazia Wszech Rusi Wasyla 
III z posłami króla polskiego i wielkiego księcia litewskiego Zygmunta I. 
W trakcie pobytu na Rusi zbierał on wszelkie dostępne informacje na naj-
różniejsze tematy – od historii i etnografii po politykę i ekonomię. W Mo-
skwie przebywał przez dość długi okres czasu; zyskał sobie sympatię Wa-
syla III, więc miał szansę poznać przedstawicieli najróżniejszych warstw 
społecznych: dyplomatów z obcych krajów, kupców, a także cudzoziem-

13	 Мухамедьяров Ш.Ф., Хамидуллин Б.Л. Казанское ханство в панораме веков // 
Татарский народ после 1552 года: потери и приобретения. – Казань, 2003. – С. 
263–290.

14	 Хамидуллин Б.Л. Источники по истории Казанского ханства // Идель. – Казань, 
1998. – № 6. – С. 62–65; Хамидуллин Б.Л. Народы Казанского ханства. – 
Казань, 2002. – С. 12–36.

15	 Гатин М.С. Западноевропейские источники [по истории татарских государств 
XV–XVIII вв.] // История татар с древнейших времен: В 7 т.– Казань, 2014. – Т. 
IV. – С. 20–28.

16	 Dzieło Herbersteina wzbudziło ogromne zainteresowanie w  Zachodniej Europie 
i  już w  XVI wieku doczekało się 10 wydań w  językach łacińskim, niemieckim 
i włoskim.

ców będących w carskiej służbie. Herberstein był człowiekiem o bardzo 
szerokich horyzontach i  posiadał świetną pamięć, a  ponadto doskonale 
znał sytuację wielu wschodnioeuropejskich państw, dlatego też niezwykle 
cenne są pozostawione przez niego informacje na temat niuansów etno-
politycznej i socjalno-ekonomicznej historii Tatarów kazańskich i nogaj-
skich, a także innych nacji zamieszkujących rejon Centralnego Powołża 
(w szczególności dotyczące Czuwaszów i Mordwinów, jako że ich wła-
sne zabytki piśmiennictwa właściwie nie przetrwały do naszych czasów). 
Herberstein, któremu obca była religijna i narodowa nietolerancja, spisał 
wiele ciekawych informacji na temat tych narodów: przywołał ich nazwy 
etniczne, scharakteryzował języki, którymi się posługiwali, opisał zajęcia, 
jakimi się parali, osobliwości ich bytu codziennego, a także ich religie – 
podawane przez niego informacje dopełniają inne źródła piśmiennictwa17. 
U Herbersteina na przykład znajdujemy pierwszą wzmiankę o Czuwaszii 
(Schvuuaij) jako o  oddzielnym regionie wchodzącym w  skład Chanatu 
Kazańskiego18.

Wśród zapisów poczynionych przez Europejczyków w  XV–XVII 
wieku, w których odzwierciedlona została historia narodów Centralnego 
Powołża tamtego okresu, czasów wcześniejszych, a  także historia i pre-
historia Chanatu Kazańskiego, wyróżnić można ciekawe wspomnienia 
bawarskiego najemnika Johanna Schiltbergera19 (1381– ok. 1440), który 
służył u  złotoordyjskiego chana Ulug-Muhammada, założyciela dynastii 
kazańskich chanów; opowiadanie weneckiego dyplomaty i kupca Josapha-
ta Barbaro20 (1413–1494), który władał językiem tatarskim, przez długie 

17	 Zob. np.: Замысловский Е.Е. Герберштейн и его историко-географические 
известия о России. – СПб., 1884. – 571 с.; Герберштейн С. Записки о Московии. 
– М.,1988. – 430 с.; Хамидуллин Б.Л. С.Герберштейн о татарах Восточной 
Европы в XVI веке // Хамидуллин Б.Л. Из глубины столетий. – Казань, 2000. – 
С. 235–253.

18	 Герберштейн С. Записки о Московии. – М.,1988. – С.128.
19	 Jego pamiętniki w XV wieku były wydane przynajmniej 4 razy. Współczesne wy-

dania tej pozycji to np.: Schiltberger Johannes. Als Sklave im Osmanischen Reich 
und bei den Tataren: 1394–1427. – Stuttgart, 1983. – 253 р.; Шильтбергер Иоганн. 
Путешествие по Европе, Азии и Африке с 1394 года по 1427 год. – Баку, 1984. – 
88 с.; Хамидуллин Б.Л. Иоганн Шильтбергер о Татарии // Хамидуллин Б.Л. Из 
глубины столетий. – Казань, 2000. – С. 209–214.

20	 Po raz pierwszy opowiadanie wydane zostało w Wenecji w 1543 roku pod następu-



1110 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

lata mieszkał w mieście Tan (Azow) i pozostawił po sobie bogate w szcze-
góły świadectwo o etnografii narodów basenu Morza Azowskiego i Powoł-
ża (nie tylko o Tatarach, ale też o Mordwie i innych narodach), jak również 
o politycznej sytuacji Tatarów w pierwszej połowie XV wieku, a w szcze-
gólności o  „wielkim Mahomecie-imperatorze” (Ulug-Muhammadzie). 
W tym kontekście ciekawy jest także opis podróży posła Republiki We-
neckiej Ambrogio Contarini21 (1429–1499) przez Polskę, Krym i Gruzję 
do Persji, i powrotu przez „tatarskie stepy” (Campagna di Tartari) i Mo-
scowię, w którym autor opisuje Tatarów Powołża i Krymu, a także szkicu-
je obraz całego rejonu Europy Wschodniej. Deskrypcja wielu „tatarskich 
ord”, w tym „Ordy Tatarów kazańskich” (Orda di Tartari Cassani)22 wyszła 
też spod pióra włoskiego kupca Marco Fosсarino (?–?), który odwiedził 
w  1557 roku „położoną pomiędzy Polską i  ziemiami tatarskimi” Rosję. 
Ciekawe informacje pozostawił również angielski kupiec Anthony Jenkin-
son (1529–1610), który w latach 1557–1571 przebywał w Rosji (mieszkał 
w Kazaniu od 29 maja do 13 czerwca 1558), w Azji Centralnej i w Per-
sji i  pisał między innymi o ziemiach Tatarów i o Mordwie, o  „Tatarach 
zwanych Czeremisami”, o „ziemiach Czeremisów” (Cheremizes), o „kraju 
Waczen” (Vachen) położonym „między Kazaniem a Kamą”, o „następcy 
cara kazańskiego” Utiamysz-Gireju, o  „bogatym” i  „przepięknym” mie-
ście Kazań, itd.23 Niemiec Heinrich von Staden (1542–ok. 1579), który 
w latach 1564–1576 mieszkał w Rosji i służył w oddziałach opryczników 
Iwana Groźnego, opisał ze szczegółami „jak wielki kniaź [Iwan IV Groź-
ny] zawojował i zdobył Kazań i Astrachań”24. Ziemie tatarskie opisali rów-
nież angielscy kupcy Christopher Barrow (?–?) i William Turnbull (?–?), 

jącym tytułem: Viaggi fatti da Vinetia, alla Tana, in Persia, in India et in Constanti-
nopoli: con la descrittione particolare di Citta, Luoghi, Siti, Costumi, et della Perta 
del gran Turco etc., o  czym informuje nas Słownik encyklopedyczny Brockhausa 
i Efrona. Zob. także: Барбаро и Контарини о России. – Л., 1971. – 274 с.

21	 Pierwszy raz wydane w Wenecji w 1487 roku pod tytułem Viaggio de misier Am-
brogio С., ambassador al gran-signore Ussum-Cassan, re di Persia. Zob. również: 
Барбаро и Контарини о России. – Л., 1971. – 274 с.

22	 Донесение о Московии второй половины XVI в. – М.,1913. – 151 с.
23	 Английские путешественники в Московском государстве в XVI в. –Л.,1937. – 308 с.
24	 Штаден Генрих. О Москве Ивана Грозного. Записки немца опричника. – Л., 

1925. – 184 с.; Царь-палач (Грозные времена Грозного). – Казань, 1998. – 200 с. 
(publikacja zapisków Alberta Schlichtinga i Heinricha von Stadena.

przebywający w Kazaniu od 22 do 26 września 1579 i od 26 maja do 4 
czerwca 1581 roku25, a także Sir Jerome Horsey (ok. 1550–1626) – angiel-
ski handlowiec, który w latach 1573–1591 mieszkał w Rosji i opisał relacje 
cara Iwana IV Groźnego z Tatarami26. Informacje na temat Tatarów pozo-
stawili również Antonio Possevino (1534–1611) – poseł papieski, przeby-
wający w Rosji w latach 1581–158227 i Giles Fletcher starszy (1548–1611) 
– poseł angielski w Moskwie w latach 1588–158928, a także wielu innych29.

Osobnej uwagi wymagają teksty trzech innych autorów. Pierwszy 
z nich to Tractatus de duabus Sarmatiis profesora Uniwersytetu Krakow-
skiego, nadwornego lekarza i astrologa króla Zygmunta I oraz króla cze-
skiego, węgierskiego i chorwackiego Władysława II – Macieja z Miechowa 
(Maciej Karpiga, 1457–1523)30. Drugi to: Omnium Regionum Moscoviae 
Monarchae subiectarum, Tartarorumque campestrium, arcium, civitatum 
praecipuarum, mo-rum denique gentis, religionis et consuetudinis vitae 

25	 Английские путешественники в Московском государстве в XVI в. – Л.,1937. – 
308 с.

26	 Джером Горсей. Записки о России. XVI – начало XVII в. – М., 1990. – 289 с.
27	 Поссевино А. Исторические сочинения о России XVI в. – М., 1983. – 272 с.
28	 Середонин С.М. Сочинение Джильса Флетчера как исторический источник. – 

СПб., 1891. – 410 с.; Флетчер Дж. О государстве Русском. – СПб., 1906. – 156 с.
29	 Zob. np.: Путешествие в Московию Рафаэля Барберини в 1565 году // Сын 

отечества. – 1842. – Ч. III. – № 6 и № 7; Записки гетмана [Станислава] Жолкевского 
о Московской войне. – СПб., 1871. – 307 с.; Какаш [Стефан], Тектандер [Георг]. 
Путешествие в Персию через Московию в 1602–1603 гг. – М., 1896. – 54 с.; 
Колло Франческо. Доношение о Московии. – М., 1996. – 84 с.; Литвин Михалон. 
[o  zwyczajach Tatarów, Litwinów i  Moskowitów]  //  Мемуары, относящиеся к 
истории Южной Руси. – Киев, 1890. – Вып. I. – С. 6–58; Масса Исаак. Краткое 
известие о Московии в начале XVII в. – М., 1937. – 206 с.; Олеарий Адам. 
Описание путешествия в Московию и через Московию в Персию и обратно. – 
СПб., 1861. – 174 с. (chciałbym zaznaczyć, że w książce Niemca Adama Oleariusa 
zawarte są niezwykle cenne informacyjnie rysunki przedstawiające miasta Powołża, 
w szczególności Kazań, jak również portrety przedstawicieli narodów Powołża w stro-
jach narodowych); Петрей П. История о Великом княжестве Мовсковском. – М., 
1867. – XII+574 с.; Принц Даниил. Начало и возвышение Московии. – М., 1877. 
– III+73 с.; Путешествие по России голландца [Яна] Стрюйса // Русский архив. 
–1880. – Кн.1. – С.67–69; Рассуждение о делах московских Франческо Тьеполо // 
Исторический архив. – М.–Л., 1940. – Т. III. – С. 305–388.

30	 Меховский М. Трактат о двух Сарматиях. – М.–Л., 1936. – XI+288 с. Książka 
wydana po raz pierwszy w 1517 roku (miejsca wydania nie ustalono) po łacinie.



1312 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

sufficiens et vera descriptio. Adiuncta praeterea gesta praecipua, tyran-
nisque ingens moderni Monarchae Moscoviae, Ioannis Basiliadis, nuper 
perpetrata, vera fide descripta wydawcy i historyka włoskiego Aleksandra 
Gwagnina (Alexander Gwagninus/Alessandro Guagnini, 1538–1614)31, 
służącego w  polskim wojsku i  będącego przez wiele lat wojennym ko-
mendantem Witebska, a w ostatnim okresie życia mieszkającego w Kra-
kowie. Trzeci tekst natomiast to De bello Moscovitico commentariorum 
libri XII polskiego dyplomaty, prawnika i historyka, sekretarza królów pol-
skich Stefana Batorego i Zygmunta III – Niemca Reinholda Heidensteina 
(1553–1620)32.

Stopień przydatności informacji zawartych w tych źródłach przy od-
twarzaniu historii Tatarów Chanatu Kazańskiego jest dość zróżnicowany.

Polski dyplomata, etniczny Niemiec, Reinhold Heidenstein w swoim 
tekście pisał o pojawieniu się Tatarów w Europie w XIII wieku, a ponadto 
o  relacjach Tatarów krymskich (w  jego tekście nazywani są „Tatarami” 
lub „krymskimi Tatarami”) z Rzeczpospolitą, mimochodem wspominając 
również o  „kazańczykach”, „Tatarach kazańskich”, „astrachańczykach”, 
„nogajskich Tatarach” i „Tatarach litewskich”. Jednakże historii chanatu 
kazańskiego i zamieszkujących go narodów (a zwłaszcza Tatarów kazań-
skich) Heidenstein nie opisał.

Włoch Aleksander Gwagnin w  swoim utworze pt. Omnium Regio-
num Moscoviae... stworzył (oprócz podania wielu innych informacji)33, co 
zresztą wynika z samego tytułu, „opis umiejscowienia, zwyczajów i spo-
sobu życia stepowych Tatarów, podzielonych na ordy lub pewne obszary”. 
Według moich informacji, w rosyjskim przekładzie dzieła Gwagnina roz-
dział ten niestety nie został zamieszczony34. Jednakże w rozdziale pierw-

31	 Гваньини А. Описание Московии. – М., 1997. – 176 с. Książka wydana po raz 
pierwszy w 1578 roku w Krakowie w języku łacińskim.

32	 Гейденштейн Р.  Записки о Московской войне (1578–1582).  –  СПб., 1889.  – 
86+312  с. Książka wydana po raz pierwszy w  1584 roku w  Krakowie w  języku 
łacińskim.

33	 W  książce, co zresztą oddaje sam tytuł, „wystarczająco powiedziano o  okrucień-
stwie i bezwzględności Moskowitów” i o „częstych wojnach [Moskowitów] z Litwi-
nami, Liwończykami, Szwedami i Tatarami perekopskimi, Turkami i innymi sąsia-
dującymi narodami”.

34	 Por. dla przykładu przekład ukraiński: Гваньїні О. Хроніка Європейської Сарматії. 
– Киів, 2009. – 1008 с.

szym Omnium Regionum Moscoviae... znajdujemy dwa bardzo interesują-
ce i mające ogromną wartość z informacyjnego punktu widzenia paragrafy 
pod tytułem „Naród Czeremisi” i „Naród Mordwa”.

Na początku powinniśmy zaznaczyć, iż pod etnonimem „Czeremi-
si” w pierwszym rzędzie należy mieć na uwadze Maryjczyków. Jednak-
że pod tą nazwą „skrywać się” mogą również inne nacje: Czuwaszowie 
i Udmurtowie, co nie raz obserwowane było w  innych źródłach histo-
rycznych. W podrozdziale „Naród Czeremisi”, moim zdaniem, opisani 
zostali Maryjczycy stepowi oraz Udmurtowie północni. Czuwaszowie 
scharakteryzowani zostali przez Włocha w części noszącej tytuł „Naród 
Mordwa” jako „górni/górscy Czeremisi” (w  rozróżnieniu od „północ-
nych Czeremisów”). Chociaż bardzo możliwe jest, że chodzi tutaj zno-
wu o nie Czuwaszów, lecz o górskich Maryjczyków, lub o Czuwaszów 
i o górskich Maryjczyków łącznie.

Autor opisuje Czeremisów będących już w poddaństwie u państwa 
moskiewskiego (przypomnę, że książka napisana została w  latach 70. 
XVI stulecia). Jednakże opis stworzony przez Włocha przenieść mogli-
byśmy również na okres istnienia Chanatu Kazańskiego, nie zapominając 
jednakże o fakcie, iż przynajmniej od 1545 roku na terytorium Central-
nego Powołża miały miejsce działania wojenne na szeroką skalę35 (czyli: 
zdobycie Kazania przez wojska Iwana Groźnego w 1552 roku, Pierwsza 
Wojna Czeremiska 1552–1557, Druga Wojna Czeremiska 1571–1574), 
które w oczywisty sposób odbiły się na życiu wielu licznych narodów 
zamieszkujących ten obszar. I  tak, według słów Aleksandra Gwagnina, 
Czeremisi „żyją bez żadnych domów w  ogromnych lasach pomiędzy 
prowincjami Wiatki i Wołogdy”, „posiadają swój własny język i wyzna-
ją religię mahometańską, a  niektórzy są poganami (nie znając żadne-
go Boga)”, „zajmują się kradzieżami i grabieżami i mają nadzwyczajne 
skłonności do magicznych zaklęć”, „żywią się głównie mięsem dzikich 
zwierząt i miodem (mają bardzo wiele uli), chleb zaś jedzą rzadko”, „całe 
ich rzemiosło i zajęcie – polowanie z łukiem na dzikie zwierzęta, mięsem 
których się żywią”.

35	 Алишев С.Х. Казань и Москва: межгосударственные отношения в XV–XVI вв. – 
Казань, 1995. – С. 96; Котляров Д.А. Московская Русь и народы Поволжья в XV–
XVI вв.: у истоков национальной политики России. – Ижевск, 2005. – С. 118. 



1514 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

O Mordwie i „górnych Czeremisach” (Czuwaszach? Górskich Ma-
ryjczykach? A może o jednych i drugich?) Gwagnin pisze w następujący 
sposób: „Poruszając się na południowy-wschód z Niżnego Nowgorodu 
natrafiamy na ogromne dzikie lasy, które zamieszkałe są na dużym ob-
szarze wzdłuż sławnej rzeki Wołgi narodami [!] o nazwie Mordwa. Oni 
mówią własnym językiem, żyją we wsiach rozrzuconych po tym terenie 
i zajmują się uprawą ziemi. Pod dostatkiem jest u nich miodu i najróżniej-
szych cennych futer. Ludzie ci są surowi i waleczni, dzielnie przegania-
ją ze swych ziem zajmujących się rozbojem Tatarów (którzy mieszkają 
po sąsiedzku), walcząc prawie zawsze jako piechota uzbrojona w  dłu-
gie łuki; nadzwyczajnie sprawni w strzelaniu: zwierzęta zabijają strzałą 
wystrzeloną w nos, aby pozostawić futro niezniszczone i nienaruszone. 
Niektórzy z nich wyznają religię mahometańską, niektórzy z uporem po-
zostają przy pogaństwie... Z nimi zmieszane są inne narody – Czeremisi, 
które dla rozróżnienia od północnych Czeremisów (o  których powie-
dziano wyżej) nazywają się górnymi Czeremisami albo górskimi – od 
wzgórz, na których żyją”. I w tym miejscu autor tekstu zauważa: „Tutaj 
trzeba by było opowiedzieć o sąsiadujących i graniczących z państwem 
moskiewskim Tatarach kazańskich i innych stepowych, podzielonych na 
ordy, ale żeby nie przerywać rozpoczętego tematu, wydaje się koniecz-
nym w kilku słowach opisać charakter, religię i obyczaje Moskowitów. 
Po tym opisie na chwilę wrócimy do terytorium Tatarów i  obyczajów 
tego narodu”. Jednak tekst Gwagnina dotyczący Tatarów na dzień dzi-
siejszy jeszcze nie został przetłumaczony na język rosyjski. 

Jak widzimy, Aleksander Gwagnin podaje bardzo ciekawe informa-
cje na temat ludności zamieszkującej peryferia południowo-zachodnich, 
zachodnich i  północno-zachodnich terytoriów Chanatu kazańskiego, 
w momencie powstania książki będących już częścią państwa moskiew-
skiego (całkowicie – od 1557 roku). Szczególnie oryginalna wydaje się 
jego myśl, że „Czeremisi” i  „narody o nazwie Mordwa” w większości 
wyznawali islam, co odróżnia relację Gwagnina od wielu innych źródeł 
pisanych, mówiących o nieznacznej ilościowo islamizacji peryferyjnych 
narodów Chanatu Kazańskiego.

Najpełniejsze i  bardzo interesujące informacje dotyczące Tatarów 
od XIII do początku XVI wieku znajdziemy jednak w  skompilowanym 
(w swojej części historycznej) utworze pt. Traktat o  trzech Sarmacjach. 

Jego autor – „doktor sztuk i medycyny, krakowski kanonik”36, Polak Ma-
ciej z Miechowa – poświęcił sporo uwagi „strasznemu narodowi tatarskie-
mu, żyjącemu na stepach Azjatyckiej Sarmacji”. W pierwszym rozdziale 
książki (w „Traktacie Pierwszym” Księgi Pierwszej) informuje on czytel-
nika o istnieniu Sarmacji Europejskiej i Sarmacji Azjatyckiej (gdzie „obec-
nie żyje wiele plemion tatarskich”), o „pojawieniu się i najściu Tatarów” 
(XIII wiek), „o  strasznym spustoszeniu Polski i  Węgier przez Tatarów 
(XIII wiek), o  tym, „jak przyjęli wiarę Mahometa” (XIII wiek), „o oby-
czajach Tatarów i o tym, co dzieje się na ich ziemiach”, „o granicach pa-
nowania Tatarów Zawołżańskich”, „o czterech tatarskich ordach” i „gene-
alogii ich imperatorów”, o tym, że „Tatarzy nie mogą żyć w pokoju, nie 
robiąc najazdów i napadów na sąsiadów, nie zdobywając łupów, nie wy-
kradając zakładników i trzody”. W drugim rozdziale książki (w „Traktacie 
Drugim” Księgi Pierwszej) pisze on o  tym, „jakie plemiona i  jaki naród 
żyje w Scytii, zwanej Tatarią”, czyli „o wielu narodach Europy od czasów 
Gotów i Hunów Attylli do przyjścia Tatarów”. W trzecim rozdziale książ-
ki (w  „Traktacie Trzecim” Księgi Pierwszej) Maciej z  Miechowa pisze 
o „Turkach – potomkach i odgałęzieniu Tatarów, co potwierdza się przez 
podobieństwo obyczajów, języka i sposobów walki”, a także o „rodzie Ta-
tarów Ułanów albo perekopskich” (tj. o krymskich Tatarach), o „Tatarach 
kozańskich [sic!] i Tatarach nogajskich”. Księga Druga utworu poświę-
cona jest Europejskiej Sarmacji, w tym także „Rusi, niegdyś nazywającej 
się Roksolanią”, „Litwie i  Sarmacji”, „obszerności Wielkiego Księstwa 
Litewskiego i  temu, co się w nim znajduje”, „Moskowii – państwie ob-
szernym w długości i szerokości” (= państwie Moskowitów), a także „Per-
mowi, Jugrii i Karelii, zdobytych przez księcia Moskowii”.

Informacje podawane przez Miechowitę o Tatarach Wschodniej Eu-
ropy, a w szczególności – o kozańskich i nogajskich Tatarach37, w skrócie 
wyglądają następująco:

„są oni naśladowcami i wyznawcami Mahometa”;
„Tatarzy zwykle są ludźmi o średnim wzroście, o szerokich barkach, 

36	 Tak sam siebie nazywał Maciej z Miechowa.
37	 W  tym miejscu warto wspomnieć o  aktywnym uczestnictwie przedstawicieli Ta-

tarów nogajskich w  historii etnosocjalnej oraz wojskowo-politycznej chanatu ka-
zańskiego. Na ten temat zob.: Хамидуллин Б.Л. Народы Казанского ханства. – 
Казань, 2002. – С.180–182.



1716 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

z szeroką piersią i nieprzystojni. Twarze ich są szerokie i z płaskim no-
sem, kolor skóry ciemny. Są silni, śmiali i z łatwością znoszą głód, chłód 
i gorąco. Jeździe konnej i strzelaniu z łuku oddają się od wczesnego dzie-
ciństwa. Wszystko co posiadają, wożą ze sobą i, koczując z  miejsca na 
miejsce, żyją w polach z żonami, dziećmi i bydłem. Nie mają ni miast, ni 
wsi, ni domów... Nie kradną sobie i nie znoszą złodziei w swojej grupie, 
ale żyć grabieżą rujnując sąsiadów to dla nich wielka przyjemność i znak 
dzielności... Tatarzy są chytrzy i podstępni z obcymi, lecz między sobą i ze 
swoimi uczciwi”;

„Tatarskich ord jest cztery, i tyleż ich imperatorów. Są to: orda Tata-
rów zawołżańskich, orda perekopskich, orda kozańskich (Cosanensium) 
i czwarta orda nogajskich. Dodać można jeszcze piątą, nie mającą impera-
tora, którą zwą kazacką”;

„Tatarzy nie mogą żyć w pokoju, nie robiąc najazdów i napadów na 
sąsiadów, nie zdobywając łupów, nie wykradając zakładników i  trzody. 
Jest to charakterystyczne dla wszystkich tatarskich ord od samego ich po-
czątku aż do dnia dzisiejszego... Stąd wynika, że Tatarzy nigdy nie żyli 
bez grabieży i wywołują trwogę u sąsiednich narodów. Tak i w naszych 
czasach perekopscy Tatarzy często napadają na Wołoszczyznę, Ruś, Litwę 
i Moskowię. Nogajscy i kozańscy Tatarzy wdzierają się do Moskowii, od-
dając się morderstwom i grabieży”.

W  Księdze Drugiej „Traktatu...” znajduje się nawet oddzielny roz-
dział, zatytułowany „O Tatarach kozańskich i Tatarach nogajskich”. Tekst 
tego rozdziału nie jest długi, więc zacytuję go w całości: „Trzecia orda – 
kozańskich Tatarów – nazwana tak została od zamku Kozan, stojącego nad 
rzeką Wołgą u granic Moskowii, gdzie też oni żyją. Oni wywiedli się od 
głównej tatarskiej ordy, a dokładnie od czagatajskich lub zawołżańskich 
Tatarów, jak i wszyscy inni Tatarzy. Ta kozańska orda posiada około 12 
tysięcy wojowników, a jeśli zajdzie konieczność, kiedy zwołają i innych 
Tatarów, to mogą wystawić do 30 tysięcy wojowników. Ich państwa, dzia-
łania i genealogia, jako że są oni dannikami księcia Moskowii, zależą od 
woli jego i w czasie pokoju, i na wojnie, i przy wybieraniu sobie wodzów. 
Dlatego do nich można będzie odnieść to, co będzie powiedziane o władcy 
moskiewskim [wielkim księciu moskiewskim]. Czwarta orda, młoda i nie-
dawno istniejąca, powstała później od innych jako odgałęzienie Tatarów 
Zawołżańskich, to Okkassowie lub Tatarzy nogajscy. Po tym jak Okkass, 

znany sługa i wojownik wielkiego chana posiadający 30 synów został za-
bity, synowie jego oddzielili się od głównej zawołżańskiej ordy i osiedli 
koło zamku Saraj mniej więcej lat 70 lub trochę mniej do obecnego 1517 
roku. Szybko rozrośli się oni nadzwyczajnie, tak że w  naszych czasach 
stali się oni najliczniejszą i największą ordą. Od innych Tatarów żyją oni 
bliżej chłodnej północy i stykają się ze wschodnimi ziemiami Moskowii, 
która często ulega ich najściom i grabieżom. Rządzą u nich synowie i wnu-
kowie Okkassa. Ni pieniędzy, ni monet nie znają, a sprzedają oni rzeczy za 
rzeczy, czyli za niewolników, dzieci, bydło i zwierzęta juczne”.

Dalej, w części „O Moskowii”, opisując to państwo Maciej z Miecho-
wa pokazuje, że Wołga, „po Tatarsku zwana Edel”, „podchodzi do zamku 
Kozan, którym włada kniaź Moskowii, i w końcu do zamku Saraj, należą-
cego do Tatarów”.

Podsumowując omówienie utworu Miechowity jeszcze raz chciałbym 
zauważyć, że w  części historycznej „Traktat...” stanowi pracę kompila-
cyjną, w części poświęconej geografii i etnografii zaś jest prawie zawsze 
dziełem oryginalnym38, bezsprzecznie zasługującym na uwagę. 

* * *

W  zakończeniu należy podkreślić, że zachodnioeuropejscy autorzy 
tworzący w okresie od XV do XVII wieku wnieśli względnie cenny wkład 
w  historiografię Centralnego Powołża od początku XV do połowy XVI 
wieku, a ich utwory stanowią dosyć oryginalne źródła ukazujące w pierw-
szym rzędzie rozumienie przez samych autorów zachodnioeuropejskich 
etnopolitycznej i  socjalno-ekonomicznej historii Chanatu Kazańskiego 
i  narodów go zamieszkujących. I  w  tym właśnie kryje się ich ogromna 
wartość.

38	 Гатин М.С. Западноевропейские источники [по истории татарских государств 
XV–XVIII вв.] // История татар с древнейших времен: В 7 т. – Казань, 2014. – Т. 
IV. – С. 21.



1918 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Lilia Gabdrafikova
Doktor habilitowany nauk historycznych, główny specjalista ds. naukowych  

w Instytucie Historii im. Sz. Mardżaniego Akademii Nauk Republiki Tatarstanu.

TATARSKIE MEDRESY W POCZĄTKACH XX WIEKU: 
NARODZINY „BYŁYCH SZAKIRDÓW”

W tatarskim muzułmańskim społeczeństwie od zawsze istniała szcze-
gólna dziecięco-młodzieżowa grupa, której członków zwano szakirdami. 
Nazwa ta odnosiła się do uczniów medres (szkół wyznaniowych). Prak-
tycznie każda parafia muzułmańska posiadała własną szkołę. W  1905 
roku w guberni kazańskiej działało 1018 parafii muzułmańskich1. W wielu 
z nich funkcjonowały szkoły podstawowe – mekteby, a najbogatsze gminy 
wyznaniowe posiadały medresy, czyli średnie i wyższe ośrodki kształce-
nia. Każde dziecko płci męskiej, bez względu na stan społeczny z jakie-
go się wywodziło, mogło otrzymać tam bezpłatne wykształcenie. Dzieci 
duchowieństwa muzułmańskiego, a także dzieci pochodzące z dobrze sy-
tuowanych rodzin miały szansę kontynuować naukę w starszych klasach 
szkoły religijnej i zakończyć edukację egzaminem na mułłę.  Muzułmań-
skie duchowieństwo nie było zamkniętą w  obrębie jednego stanu spo-
łecznego grupą – w jego skład wchodzili zarówno przedstawiciele klasy 
mieszczańskiej oraz kupcy, jak również i chłopi. Wykształcenie religijne 
było wysoko cenione przez społeczeństwo, zaś mułłę utrzymywała cała 
społeczność, dlatego też jeżeli u dziecka zauważono zdolności do nauki, to 
rodzice nie szczędzili środków na jego edukację.

W 1889 roku w samym Kazaniu uczyło się 1419 szakirdów, z których 
555 było uczniami dochodzącymi, zaś 864 mieszkało na stałe w medresach2. 
W roku szkolnym 1904/1905 w 18 kazańskich szkołach muzułmańskich na-
uki pobierało 1578 osób, z czego 688 słuchaczy pochodziło z Kazania, zaś 

1	 Людмилин А.С. Контрреволюция в рясах и чалмах в 1905 году в Казанской 
губернии. – Казань, 1931. – С.11–12.

2	 Пинегин М.Н. Казань в ее прошлом и настоящем. – Казань, 2005. – С.654.



2120 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

896 – z innych miejscowości. Z tego uczniów klas młodszych (czyli do 14 
roku życia) było 791, zaś młodzieży i dorosłych uczniów – 7673.

	 Na przełomie XIX i XX wieku rozpoczął się proces reformowania 
systemu kształcenia religijnego Tatarów kazańskich. W niniejszym arty-
kule mówić więc będziemy o medresie starego typu (sprzed reformy) oraz 
nowego typu (czyli o szkole zreformowanej).

Tatarscy szakirdowie byli zwykle na etapie życia pomiędzy dzieciń-
stwem a dorosłością, ale w medresach  starego typu uczniowie pozostawać 
mogli nawet do 30-40 roku życia. Większość z nich zakładała rodziny do-
piero po zakończeniu nauki. Tak jak w każdej innej zbiorowości, której 
członków łączą podobne warunki życia i  podobne zapatrywania, wśród 
szakirdów wytworzyła się swoista subkultura, hierarchia oraz model za-
chowań odpowiedni dla każdej grupy wiekowej. W  medresach starego 
typu starsi szakirdowie (chalfowie) uczyli młodszych uczniów. Najlepsi 
mieli prawo przebywać bliżej kierownika medresy (mudarrisa), a ponadto 
zapewniano im lepsze warunki życia.

Zmiany, jakie zaszły w całym społeczeństwie tatarskim na przełomie 
XIX i XX wieku, odcisnęły się w pierwszej kolejności na młodym pokole-
niu, czyli właśnie na uczniach medres. Szakirdowie chciwie chłonęli nowe 
prądy myślowe: czytali gazetę „Tardżeman”4 pomimo zakazów mułłów, 
a także uczyli się języka rosyjskiego. W ciągu kilku dziesięcioleci zmienił 
się nie tylko program nauczania szkół muzułmańskich, ale także styl życia 
uczniów. Po rewolucji lat 1905–1907 w tatarskiej społeczności obok sza-
kirdów pojawili się tak zwani „byli szakirdowie”. 

To właśnie z nich uformowała się większa część narodowej świeckiej 
inteligencji. Co jednak skłoniło tych młodych ludzi do opuszczenia szkol-
nych ławek? Aby zrozumieć ten fenomen, należy zapoznać się najpierw 
z warunkami życia codziennego w medresach sprzed reformy. W tym kon-
tekście świadomie wprowadzam pojęcie „starej medresy”, jako że uwa-
żam, iż narodziny medresy nowego typu miały miejsce dopiero po 1905 
roku. Wiele muzułmańskich szkół wyznaniowych jeszcze przed pierwszą 
rosyjską rewolucją wprowadziło zmiany w zakresie metodyki nauczania: 

3	  Narodowe Archiwum Republiki Tatarstanu (НА РТ). Ф.160. Оп.1. Д.1057. Л.23об.
4	  Pierwsza gazeta w języku turkijskim. Wydawana była przez Ismaiła Gasprinskiego 

w Bakczysaraju od roku 1883.

zmieniły się metody pracy z młodzieżą (np. w miejsce scholastycznej na-
uki pamięciowej wprowadzono nowocześniejsze metody nauczania) oraz 
poprawiono program nauczania, jednak mimo to organizacja wewnętrzna 
ośrodków kształcenia nie odpowiadała potrzebom współczesności. 

Hierarchia panująca wśród szakirdów i szczególny sposób zachowa-
nia wynikały zarówno z systemu nauczania (bez podziału na klasy), jak 
i z warunków życia (jedno pomieszczenie dla wszystkich uczniów). Cią-
głe przebywanie wielu dzieci na zamkniętym terytorium wywoływało sy-
tuacje konfliktowe, nierzadko miały miejsce również przypadki znęcania 
się starszych dzieci nad młodszymi. Nie wszyscy uczniowie przyuczeni 
byli do wykonywania prac domowych. Codzienność szakirdów przypo-
minała życie żołnierzy w koszarach, a znęcanie się nad młodszymi i „no-
wymi” uczniami przeplatało się, podobnie jak w wojsku, z koniecznością 
wypełniania poleceń wydawanych przez starszych kolegów. Hierarchia 
uczniowska w medresie sprzed reformy opierała się na dwóch zasadach: 
materialno-geograficznej oraz intelektualno-wiekowej. Najtrudniej było 
szakirdom spoza miasta, wywodzącym się w dodatku z biednych rodzin. 
Miejscowi uczniowie młodszych grup wiekowych, pomimo iż uczęszczali 
do medresy, to nie musieli mieszkać w internacie. Dzieci ze średniej grupy 
wiekowej były już niekiedy  oddawane do szkoły na stałe, gdyż sądzono, 
iż mieszkając w szkolnej bursie wraz z chalfami i mudarrisem, wyrosną 
oni na prawowitych muzułmanów. Bogaci uczniowie brali na służbę dzieci 
z biednych rodzin, uczęszczające do tej samej szkoły, które przygotowy-
wały dla nich jedzenie, przepisywały za nich zeszyty i  wypełniały inne 
mniejsze posługi. Dla tych dzieci, które nie mogły liczyć na materialną 
pomoc rodziców, był to właściwie jedyny sposób na utrzymanie się.

W trakcie nauki szakird mógł wyróżnić się spośród innych uczniów 
dzięki własnym zdolnościom intelektualnym. Zdarzało się, że syn boga-
tych rodziców latami studiował jedną księgę, podczas gdy inny w trak-
cie jednego roku szkolnego przyswajał kilka pozycji z  listy lektur. Od 
tego, na jakim etapie nauki był uczeń, zależało wiele rzeczy, m.in. sza-
cunek ze strony innych szakirdów. Im więcej ksiąg uczeń opanował 
pamięciowo, tym lepszy był stosunek innych dzieci do niego. Jak już 
wspomnieliśmy, odrabiając za kogoś lekcje i  przepisując zadania do-
mowe można było zarobić pieniądze. Chłopcy wykazujący talent do 
kaligrafii i potrafiący przepisywać księgi rękopiśmienne mogli znaleźć 



2322 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

źródło utrzymania również poza murami medresy. Wysoko cenieni byli 
szakirdowie umiejący ładnie recytować Koran, których zapraszano na 
różne spotkania religijne w trakcie Kurban-Bajramu lub Ramadanu oraz 
na pogrzeby. Czasami pomiędzy uczniami dochodziło do sporów i walk 
o możliwość uczestniczenia w tej lub innej religijnej imprezie organizo-
wanej przez bogatych mieszczan. Najbardziej utalentowani stawali się 
chalfami, pomocnikami mudarrisa.

W czasie wolnym od lekcji szakirdowie pozostawiani byli sami sobie. 
Chalfowie nie zawsze byli w stanie ich dopilnować, nierzadko też przy-
mykali oko na niektóre rzeczy. W medresie prowadzono specjalne zeszyty, 
w których zapisywano wszystkie złe postępki szakirdów. Czasami zapi-
ski wychodziły spod piór uczniów, jednakże donosiciele nie cieszyli się 
szacunkiem wśród rówieśników. Wewnętrzne prawa i wytyczne odnośnie 
zachowania uczniów nie istniały jednak we wszystkich szkołach. 

W czasie wolnym od zajęć szakirdowie zajmowali się tym, na co mieli 
ochotę. Kierownictwo medres nie posiadało żadnych programów uzupeł-
niających ani planu organizacji czasu wolnego uczniów. Jedynymi zajęcia-
mi pozalekcyjnymi w medresach starego typu były dyskusje teologiczne, 
dość popularne zresztą wśród mieszkańców bursy. Ambitni uczniowie me-
dres chętnie brali w nich udział, aby móc popisać się nie tylko swoją zna-
jomością religii, ale przede wszystkim umiejętnościami oratorskimi, szyb-
kością reakcji oraz błyskotliwością. Szakirdów zapewne interesowała nie 
tyle treść dyskusji, ile sama jej forma – współzawodnictwo intelektualne. 
Takie wyjaśnienie tłumaczyłoby przyczynę, dla której w początkach XX 
wieku – kiedy coraz większą rolę zaczęły odgrywać dyskusje o świeckim 
charakterze prowadzone w klubach, na spotkaniach oraz w prasie – dyspu-
ty teologiczne straciły wśród szakirdów popularność.

Inną rozrywką uczniów w medresach starego typu była tzw. „kałpa-
nia” – wyraz ten utworzony został najprawdopodobniej od rosyjskiego 
słowa „kompania”. Na tę okazję czyniono specjalne przygotowania – 
szakirdowie gotowali narodową potrawę – płow i wydobywali ze swoich 
zapasów najlepsze smakołyki. Starsi uczniowie popisywali się odgrywa-
niem scenek humorystycznych, grali na skrzypcach i  harmonii, kuraju 
i kobzie, a  także śpiewali i  tańczyli5. Kałpania przypominać miała do-

5	  Исхакый Г. Әсәрләр. – Т.3. – Казан, 2001. – Б.238–245.

mowe spotkanie młodzieży – aulak ej. Imprezie atrakcyjności dodawał 
fakt, iż była ona organizowana w tajemnicy przed przełożonymi. Mułła, 
w zależności od tego, jaki miał charakter i przekonania, mógł srogo uka-
rać uczniów za organizowanie nielegalnych zabaw, a nawet wykreślić ich 
z listy uczniów.

Śpiewane przez szakirdów pieśni i opowiadane przez nich anegdo-
ty oraz historie stały się podstawą tzw. „szakirdzkich zeszytów”, w któ-
rych uczniowie zapisywali wiersze arabskich, perskich i  osmańskich 
autorów, najróżniejsze legendy, opowieści, itp. Owe zapiski odegrały 
znaczną rolę dla rozwoju tatarskiej kultury jako materiały archiwalne. 
Niektóre dzieła tatarskiej literatury średniowiecza ocalały właśnie dzię-
ki „szakirdzkim zeszytom”.

W początkach XX wieku w systemie nauczania dokonały się poważ-
ne zmiany. W  szkołach dżadickich rok szkolny rozpoczynał się już we 
wrześniu i  trwał do końca czerwca. W szkołach starego typu czas nauki 
uzależniony był od kalendarza prac polowych. Szakirdowie gromadzili się 
w medresach późną jesienią, a rozjeżdżali się do domów wczesną wiosną, 
kiedy rozpoczynały się pierwsze prace rolnicze. Wraz z reformą nauczania 
w medresach ich życie zaczęło się toczyć nowym trybem. Człowiek coraz 
mniej zależny był od przyrody. Pierwsze medresy dżadickie w  Kazaniu 
pojawiły się jeszcze w końcu XIX wieku. Pionierem nowej metody na-
uczania była medresa „Muchammadija”, prowadzona przez teologa i peda-
goga Galimdżana Barudiego. Szkoła ta wyróżniała się na tle innych medres 
bogatym zbiorem materiałów i urządzeń technicznych. Kierownik szkoły 
wspierany był przez wielu lokalnych tatarskich przedsiębiorców.

Uczniowie w nowym typie szkół kończyli naukę około 20-25 roku 
życia – nie było już „wiecznych” czterdziestoletnich szakirdów. Absol-
wenci „nowych” medres o  wiele szybciej rozpoczynali dorosłe życie. 
W epoce przemian człowiek nie mógł sobie pozwolić na wieloletnią na-
ukę. Zmieniło się tempo życia oraz zadania priorytetowe stawiane przez 
społeczeństwo. Zwiększyła się mobilność socjalna – w  krótkim czasie 
absolwent medresy mógł kilkakrotnie zmienić zajęcie. Niepewność sy-
tuacji młodych ludzi wynikała zarówno z problemów materialnych, jak 
i z poszukiwań duchowych. Oprócz kształcenia religijnego, dla młodych 
ludzi pojawiło się nowe pole do działania, związane z  samorealizacją 
w dziedzinie profesjonalnej. 



2524 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Po ukończeniu medresy za największe szczęście uczniowie uważali 
zostanie mułłą w bogatym miasteczku. Co prawda stanowisko imama było 
praktycznie zawsze dziedziczone, a syn mułły – machdum – zajmował po 
zakończeniu nauki miejsce ojca, lecz szakirdowie szkół starego typu mimo 
to marzyli o wyjeździe ze swoich wsi do miasteczek. W najtrudniejszej sy-
tuacji znajdowali się ci uczniowie, którzy pochodzili z prostych chłopskich 
rodzin – jeżeli chcieli zostać mułłami, to mogli liczyć jedynie na swoje wy-
bitne zdolności lub wyjątkowe szczęście, np. zawarcie małżeństwa z cór-
ką bogatego człowieka, który dzięki swojemu autorytetowi mógł załatwić 
młodemu zięciowi odpowiednie stanowisko. Protektorem szakirda-absol-
wenta mógł stać się również jego ojciec, jeśli oczywiście był szanowanym 
i majętnym człowiekiem. 

„Na pracę w charakterze mułły szakirdowie patrzą wyłącznie z prak-
tycznego punktu widzenia: starają się o to stanowisko, ponieważ zapewnia 
ono dostatnie życie i szacunek. O religijno-moralnej i społeczno-wycho-
wawczej roli, jaką odgrywa w społeczności mułła będący duchowym pa-
sterzem, większość szakirdów ma nikłe pojęcie” – zauważył w 1905 roku 
inspektor ośrodków kształcenia guberni kazańskiej6.

Jeżeli w XIX wieku problem z zatrudnieniem absolwentów medres 
związany był z tym, że nie wszystkim szakirdom udawało się znaleźć wol-
ne stanowisko mułły i pozostawali oni bez zajęcia, to w początku XX wie-
ku sytuacja uległa całkowitej zmianie – szakirdowie w większości przestali 
interesować się posadą duszpasterza. Coraz mniej uczniów przystępowało 
także do egzaminów przed Mahometańskim Zgromadzeniem Duchownym 
w Orenburgu, upoważniających do zostania mułłą lub mugallimem (na-
uczycielem w medresie).

Jeszcze pod koniec XIX wieku do medres wchodzą lekcje języka ro-
syjskiego, gdyż aby zostać mułłą konieczne było zdanie egzaminu z tego 
języka. Opanowanie mowy imperium, a  także bazowe wiadomości na 
temat pozareligijnych dziedzin wiedzy otwierały przed uczniami nowe 
perspektywy o świeckim charakterze. Wielu szakirdów nie marzyło już 
o zostaniu mułłą lub imamem, gdyż pojawiły się przed nimi możliwo-
ści realizacji zawodowej. Istniała jednak również inna przyczyna spadku 
popularności drogi duchowej – na przełomie XIX i XX wieku warunki 

6	  НА РТ. Ф.160. Оп.1. Д.1057. Л.25.

życia mułłów, zwłaszcza na terenach wiejskich, były bardzo skromne. 
Ich pracy nie opłacano z  pieniędzy państwowych tylko z  datków pa-
rafian, zaś wielu zbiedniałych wieśniaków wyjechało w  tym czasie do 
miast w poszukiwaniu lepszego życia. W procesie zmiany orientacji pro-
fesjonalnej szakirdów niepoślednią rolę odegrała również prasa, która 
w  krótkim czasie (od początku XX wieku) silnie wpłynęła na pogor-
szenie wizerunku muzułmańskich duchownych. „Upokorzenie medres 
i ich kierowników sprawiło, że szakirdowie ze wszystkich sił starali się 
(odejść – L. G.) ze świata szakirdowstwa, uznając, iż lepiej być sprze-
dawcą” – z goryczą pisał redaktor kazańskiej gazety „Kojasz” w artykule 
pt. „Czym jest medresa?”7.

Wydarzenia 1905 roku oraz panująca w tamtym czasie atmosfera in-
telektualna miały ogromny wpływ na szakirdów. W początkach rewolucji 
większa część uczących się w medresach dzieci i młodzieży nie przeja-
wiała szczególnej aktywności – ich zachowanie zgodne było z podstawo-
wymi zasadami życia Tatarów-muzułmanów: cechował je szacunek dla 
starszych, dla tradycji, a także pokora i fatalizm. Głównymi wolnomyśli-
cielami i głosicielami idei liberalnych wśród szakirdów okazali się ci, któ-
rzy utrzymywali ścisłe kontakty z uczniami rosyjskich ośrodków kształ-
cenia. Pomiędzy tatarską młodzieżą „gimnazjalną” i  szakirdami istniała 
przepaść kulturowa. Na przykład Zajnab Amirchanowa (przyrodnia siostra 
pisarza Fatiha Amirchana) wspominała sytuację, gdy negatywnie odniosła 
się do propozycji zaręczyn poczynionej przez pewnego młodego kupca, 
którego wykształcenie ograniczało się do egzaminów zdanych w medresie. 
Sama Zajnab w  tamtym czasie była już absolwentką Drugiego (Ksenin-
skiego) Gimnazjum w Kazaniu. „Jak to, ja, nauczycielka, mam wyjść za ja-
kiegoś kupca? On na pewno sprzedaje skóry... Fuj. I nie ma pojęcia o alge-
brze i geometrii...” – rozmyślała dziewczyna8. Taki stosunek do religijnego 
kształcenia, wyrażany nawet przez współwyznawców, musiał oczywiście 
obniżać status szkół muzułmańskich w  oczach ich uczniów. W  tamtym 
czasie marzeniem wielu szakirdów było zdanie egzaminu gimnazjalnego 
w szkole świeckiej i dostanie się na uniwersytet. Fatih Amirchan w 1908 
roku przeciwstawił wykształcenie „myśleniu szakirdów” i cieszył się, że 

7	  НА РТ. Ф.969. Оп.1. Д.44. Л.12.
8	  Әмирханова З. Абыем турында // Казан утлары. – 1986. – №1. – С.71–72.



2726 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

„to ostatnie odchodzi w niepamięć”, a młodzież „wyrasta z dzieciństwa 
i wychodzi na ludzi”9.

Szczególną rolę w protestach szakirdów z lat rewolucji odegrali ab-
solwenci i uczniowie kazańskiej tatarskiej szkoły nauczycielskiej. Prawie 
wszyscy znani zwolennicy socjalno-demokratycznych i socjalno-rewolu-
cyjnych idei zakończyli tę właśnie szkołę: Husain Jamaszew, Ayaz Ischa-
ki, Gafur Kulahmetow, Fuad Tuktarow, Galimdżan Saifutdinow, Ischak 
Bikczurin, Mirsaid Sultangaliew i inni. W trakcie nauki uczniowie pozna-
wali nie tylko kulturę rosyjską, ale także przejmowali radykalne poglądy 
lewicowe. To właśnie absolwenci tej szkoły byli najczęściej tłumaczami 
proklamacji rewolucyjnych na język tatarski, a ponadto wydawali gazetę 
„Ural” i „Tan Joldyzy”.

Szakirdowie reagowali na radykalne hasła rewolucyjne z młodzieńczą 
wrażliwością, z zapałem czytali liberalne manifesty. Sprzeciw wobec panu-
jących dotychczas porządków wyrażany był w tej grupie poprzez konflikty 
z kierownictwem medresy i poszczególnymi nauczycielami. Nastroje panu-
jące w szkołach religijnych niewiele różniły się od sytuacji w innych ośrod-
kach kształcenia i w niektórych przypadkach bliskie były chuligaństwu. 

Uczniowie kazańskich medres i, w pierwszej kolejności, uczniowie 
medresy „Muhammadija” pomagali w pracy milicji publicznej w paździer-
niku 1905 roku. Na dziedzińcu tej medresy zbierano konie dla milicji lu-
dowej, organizowano patrole konne oraz piesze10. Możliwe, że jedną z mo-
tywacji do wzięcia udziału w tych działaniach był czynnik ekonomiczny 
– według jednego ze świadków tamtych wydarzeń szakirdom – członkom 
ochotniczej obywatelskiej służby porządkowej (tzw. drużynnikom) z jed-
nej z dzielnic Kazania płacono po 50 kopiejek za godzinę dyżuru11. Prote-
sty uczniowskie z lat 1906–1907 ukazały negatywne emocje, nagromadzo-
ne w grupie szakirdów.

Interesujący jest fakt, iż kierownik „Muhammadiji” – mudarris Ga-
limdżan Barudi – po likwidacji milicji ludowej znalazł się wśród zwo-

9	  История Казани в документах и материалах. XX век / под ред. Р.У.Амирханова. 
– Казань, 2004. – С.535.

10	  Әмирханов Р. «Мөхәммәдия» мәдрәсәсе // Мәдрәсәдә китап киштәсе... – Казан: 
Тат. кит. нәшр., 1992. – Б.24.

11	  Centralne Państwowe Archiwum Historyczno-Politycznej Dokumentacji Republiki 
Tatarstanu (ЦГА ИПД РТ). Ф.30. Оп.3. Д.73. Л.7. 

lenników cara. Jako człowiek religijny i szanujący prawo nie popierał on 
jawnie liberalnych zapatrywań swoich podopiecznych. Ich główne żądanie 
– przeobrażenie medresy w szkołę świecką – nie było traktowane przez 
opiekunów na serio, pomimo iż medresa „Muhammadija” odróżniała się 
od innych szkół religijnych nie tylko lepszymi warunkami, metodami 
nauczania, ale również programem. Nauczycielem geografii i historii od 
1904 roku był tam Jusuf Akczura, który od jesieni 1905 roku pracował jako 
redaktor gazety „Kazan Muhbire”12. Podstawowym założeniem medresy 
było jednakże przygotowywanie dobrze wykształconych duchownych. 

W  listopadzie 1905 roku szakirdowie „Muhammadiji” przedstawili 
kierownictwu medresy swoje roszczenia – głównym powodem ich nie-
zadowolenia był program nauczania. Administracja medresy z Galimdża-
nem Barudim na czele zignorowała jednak pismo uczniów, co stało się 
przyczyną nowego konfliktu z jednym z nauczycieli szkoły w lutym 1906 
roku. Czterech uczniów najbardziej aktywnie uczestniczących w zajściu 
usunięto ze szkoły. Wydalenie towarzyszy z medresy zostało źle przyję-
te przez innych szakirdów, którzy od tej pory nie skrywali już swojego 
niezadowolenia i złości. Konflikt w medresie nabrał poważnych rozmia-
rów. Władze szkoły wezwały policję – wkrótce na miejsce przybyło 10 
posterunkowych. Za zniszczenie sal lekcyjnych oraz powybijanie okien 
w budynku ze szkoły usuniętych zostało 82 uczniów13. Wyrzuceni szakir-
dowie opublikowali 3 marca 1906 roku w gazecie „Kazan Muhbire” list 
otwarty, w którym wyjaśniali rodzicom, że nie chcą po 10-15 latach nauki 
w medresie żyć jak żebracy i „handlarze wiarą”. Ponadto autorzy listu wy-
rażali wątpliwość, czy po zakończeniu kształcenia w szkole religijnej będą 
w  stanie znaleźć pracę w  muzułmańskich parafiach. „Do tego potrzeba, 
aby ojciec był mułłą, albo teść – wpływową osobistością, albo trzeba wró-
cić z Buchary...” – pisali szakirdowie14.

Reakcją na zajścia w „Muhammadiji” było grupowe opuszczanie me-
dres przez uczniów. Na przykład z orenburskiej medresy „Husajnija” odeszło 

12	  Духовная культура и татарская интеллигенция: исторические портреты. Сб. 
статей / сост. Р.М.Мухаметшин. – Казань: Магариф, 2000. – С.134.

13	  История Казани в документах и материалах. XX век. – Казань: Магариф, 
2004. – С.327.

14	  Медресе г. Казани XIX – нач. XX вв.: Сборн. док. и материалов / под общ. ред. 
Д.И. Ибрагимова. – Казань: Гасыр, 2007. – С.142–143.



2928 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

40 szakirdów, zaś uczelnię wyznaniową Walego Husajnowa znajdującą się 
w tym samym mieście, opuściło 25 słuchaczy15. W niektórych wypadkach 
„odejścia” uczniów były inspirowane przez kierownictwo medres. Szakir-
dowie jednak w swoich wspomnieniach (szczególnie tych z czasów sowiec-
kich) woleli nazywać tamte wydarzenia „odejściem” niż „wydaleniem”.

Według rachunków D. M. Ischakowa liczba tatarskich szkół wyzna-
niowych w guberni kazańskiej w latach 1905–1907 zmniejszyła się z 945 
do 87716. Zamykanie szkół było najwidoczniej związane ze zmniejszeniem 
się liczby uczniów. O ile z początku uczniowskie protesty polegające na 
kolektywnym opuszczaniu szkół miały miejsce tylko w  medresach naj-
większych miast, o tyle z czasem tendencja ta objęła również konserwa-
tywne szkoły wyznaniowe (działające w duchu kadimizmu) oraz wiejskie 
medresy. W tego typu ośrodkach panowały oczywiście najgorsze warunki, 
a młodzież uczono przy pomocy przestarzałych metod, jednak brak kon-
taktu z uczniami innych szkół oraz węższy światopogląd niż u rówieśni-
ków z miasta, nie pozwalały szakirdom z małych ośrodków samodzielnie 
sformułować swoich żądań.

Przyznać trzeba jednak, że i u miejskich szakirdów te żądania były 
dosyć mgliste. Pomimo iż powołanych zostało kilka uczniowskich ko-
mitetów – np. „El-Islah” pod kierownictwem Fatiha Amirchana, czy 
„Berek” Ayaza Ischakiego – to żadna z tych grup nie miała konkretnego 
planu działania. „Kazańska młodzież w tym czasie została opanowana 
przez ideę reformy szkoły narodowej. Wychodziła nawet gazeta „El-
-Islah”. Rozmawiałem z tymi „reformatorami” – nie mieli oni żadnych 
wyraźnych planów, oni chcieli zmienić tatarskie medresy, których byli 
uczniami, w  gimnazja, szkoły inżynierskie, a  nawet uniwersytety” – 
wspominał historyk Zaki Walidi17. W  historiografii sowieckiej, i  – 
w ślad za nią – w postsowieckiej utrwaliło się przekonanie, że po 1905 
roku zostało wprowadzone nauczanie nowymi metodami, co miało być 
jakoby kompromisem pomiędzy żądaniami szakirdów a stanowiskiem 

15	  Ибраһимов Г. Әсәрләр: 8 томда. – Т.7. – Казан, 1984. – Б. 395.
16	 Исхаков Д.М. Феномен татарского джадидизма: введение к социокультурному 

осмыслению. – Казань, 1997. – С.26.
17	 Тоган Заки Валиди. Воспоминания. Борьба мусульман Туркестана и других 

восточных тюрок за национальное существование и культуру / Пер. с тур. – 
М., 1997. – С.52.

ich nauczycieli18. Jednakże uczniowie tatarskich medres nie otrzymali 
tego, o  co walczyli: narodowych świeckich gimnazjów i  uniwersyte-
tów19. Ich marzeniem było ciekawe i godne życie, w którym samoreali-
zacja łączyłaby się z dostatkiem materialnym.

Protesty szakirdów miały wpływ na kształtowanie się nowych po-
glądów – uczniowie szkół wyznaniowych stali się bardziej otwarci na 
świecką kulturę. Jeden z  absolwentów medresy kadimistycznej „Wa-
lija” wspominał, że po 1905 roku miało miejsce pewne złagodzenie 
zasad panujących w medresie. Uczniowie w  tajemnicy przed nauczy-
cielami odwiedzali teraz świeckie biblioteki, w których czytali książki, 
a także gazety i czasopisma wydawane w Kazaniu, Astrachaniu i Ural-
sku, a ponadto podtrzymywali kontakty z szakirdami z  innych ośrod-
ków20. W październiku 1907 roku w Kazaniu skonfiskowany został na-
kład tatarskich broszur „Szekertlernen sadelere” – 2965 egzemplarzy 
– przetransportowany z  Orenburga. Do „szkodliwych wydawnictw”, 
„podburzających tatarską młodzież  przeciw szkolnym zwierzchnikom 
i wzywających do aktów przestępczych”21 przedostały się również bro-
szury ze znanymi pieśniami szakirdów, które do tej pory rozchodziły 
się jedynie w formie rękopisów.

Napięte nastroje panujące w medresach zjednoczyły szakirdów z róż-
nych miast i wsi – przestała istnieć charakterystyczna dla okresu przedre-
wolucyjnego opozycja pomiędzy uczniami poszczególnych mudarrisów. 
W szakirdzkiej subkulturze w miejsce sporów teologicznych pojawiły się 
tajne kółka literacko-polityczne, w których uczniowie dyskutowali na róż-
ne tematy. W wielu miastach to właśnie szakirdowie stali się organizato-
rami pierwszych literacko-muzycznych wieczorów i przedstawień teatral-
nych w języku tatarskim.

18	 Юзеев А. Место джадидизма в татарской общественной мысли конца XIX – 
начала XX веков // Гасырлар авазы = Эхо веков. – 1999. – №1. – С.167.

19	 Jedynym przedrewolucyjnym narodowym ośrodkiem kształcenia o  świeckim cha-
rakterze było otwarte w 1916 roku w Kazaniu Tatarskie Żeńskie Gimnazjum Fatihy 
Aitowej. Oprócz tego w miastach prowadzone były kursy przygotowawcze dla tatar-
skich nauczycieli i nauczycielek.

20	 Абушаев Х. Г.Ибраһимов укыган иске мәдрәсә // Казан утлары. – 1987. – №2. 
– Б.167–170.

21	 Archiwum Państwowe Obwodu Orenburskiego (ГАОО). Ф.10. Оп.2. Д.174. Л.1 об.



3130 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

W  początkach XX wieku uczniowie medres kontynuowali jeszcze 
tradycję tworzenia rękopiśmiennych szakirdzkich zapisków, lecz coraz 
częściej zdolniejsi młodzi autorzy zaczynali publikować swoje teksty 
w powstającej w tamtym czasie oficjalnej prasie tatarskiej, której tematyka 
rozszerzyła się po 1905 roku na informacje dotyczące całego Imperium. 
Jeszcze w latach nauki szkolnej zaczęli publikować tacy poeci, jak Szajch-
zada Babicz, Zarif Baszyri i inni.

Protesty uczniowskie przyciągnęły uwagę nie tylko społeczeństwa 
tatarskiego, ale także kuratorów medres. Szkoły zaczęto modernizować 
i wyposażać. Pojawiły się oddzielne sale do nauki, kwatery mieszkalne, 
pokoje modlitwy, biblioteki i  stołówki. Wnętrza klas wyposażane były 
w  europejskie meble szkolne i  sprzęty: ławki, stoły, globusy, mapy, itp. 
Niektóre medresy zostały rozbudowane i podzielone na korpusy. W inter-
natach szakirdowie nie musieli już mieszkać w pięćdziesięcioosobowych 
salach, jak ich rówieśnicy sto lat wcześniej – dla uczniów budowano kilku-
osobowe wygodne pokoje. Podział na klasy i prowadzenie lekcji dla róż-
nych grup wiekowych w oddzielnych pomieszczeniach wpłynęło jednakże 
na osłabienie tradycyjnej uczniowskiej hierarchii. 

W  niektórych medresach rozwiązany został również problem orga-
nizacji posiłków. Jednym z żądań uczniów uczestniczących w protestach 
z lat 1906–1907 było stworzenie stołówek na podobieństwo kantyn istnie-
jących w szkołach rosyjskich. Wraz ze zmianą na lepsze warunków panu-
jących w medresach, w wielu ośrodkach zaczęto jednak pobierać opłatę za 
naukę. Do tej pory w szkołach wyznaniowych nie było oficjalnego czesne-
go: każdy rodzic dawał tyle, ile mógł, a wielu mniej zamożnych rodziców 
w podzięce za opiekę nad dzieckiem darowali mudarrisowi produkty spo-
żywcze: mięso, zboże, chleb, miód, itp. 

W  celu uregulowania sytuacji panującej w  medresach wprowadzono 
kodeks postępowania dla uczniów. W końcu wieku XIX taki kodeks istniał 
tylko w kazańskiej medresie „Mardżanija”, ale po roku 1905 wiele muzuł-
mańskich szkół zdecydowało się na wprowadzenie obowiązujących zasad 
zachowania na piśmie. Na przykład, zgodnie z kodeksem „Muhammadiji” 
można było uczęszczać na zajęcia dokształcające, ale zakazano chodzenia 
na literacko-muzyczne wieczory organizowane w „Klubie Wschodnim”22. 

22	  Jedyny muzułmański klub w Kazaniu, otwarty został w 1907 roku.

Spisanie kodeksu ucznia na papierze przyczyniło się do znaczącego zmniej-
szenia liczby sytuacji konfliktowych.

Nie zmieniły się jednak sposoby zarobkowania szakirdów: naucza-
nie dzieci koczowników z Azji środkowej, sprzedawanie książek, praca 
w obsłudze (w charakterze kelnerów bądź posługaczy). Uczniów medres 
zapraszano, jak przedtem, na recytacje Koranu w trakcie uroczystości reli-
gijnych w bogatych domach. Upowszechniły się także nowe sposoby do-
rabiania – po 1905 roku, wraz z pojawieniem się prasy tatarskiej, wielu 
szakirdów zajmowało się kolportażem, rozwożąc nocami nakłady gazet. 
Zarobione pieniądze wydawane były w pierwszej kolejności na opłatę na-
uki, nową odzież, artykuły szkolne oraz jedzenie. Nierzadko szakirdowie 
oddawali swoje oszczędności w ręce chalfom lub mugallimom, którzy wy-
dzielali im co tydzień określoną sumę na wydatki. 

Na skutek rozruchów szakirdów w latach 1906–1907 setki uczniów 
tatarskich medres porzuciło naukę: część z  nich odeszła dobrowolnie, 
część zaś została usunięta ze szkoły za różne przewinienia. Bolszewicka 
gazeta „Ural” pisała w 1907 roku, iż spośród byłych szakirdów „bogatsi 
rozpoczęli naukę języka rosyjskiego, biedni zaczęli szukać pracy, niektó-
rzy zostali robotnikami fabrycznymi”, a dla reszty młodzieży gazeta prosi-
ła czytelników o udzielenie materialnego wsparcia23. Nie wszyscy bogaci 
uczniowie mogli sobie jednak pozwolić na wynajęcie korepetytorów i na-
ukę języka rosyjskiego. Według słów poety Madżyta Gafuriego, niektórzy 
szakirdowie za samowolne opuszczenie medresy zostali pozbawieni po-
mocy materialnej rodziców, w związku z czym ich sytuacja nie różniła się 
od sytuacji biednych uczniów24.

Byli szakirdowie, zarażeni ideałami rewolucji, po opuszczeniu me-
dres wybierali najróżniejsze drogi. Pisarz Ayaz Ischaki zamienił poglądy 
eserowskie na panturkizm i w trakcie kolejnej rewolucji marzył już o na-
rodowo-kulturalnej autonomii dla Tatarów, a następnie został założycie-
lem projektu „Idel-Ural”. Niektórzy jego towarzysze broni – eserowcy 
zostali zwerbowani przez żandarmerię. Przyjaciel Gabdulli Tukaja, ese-
rowiec Ischak Bikczurin, nie wytrzymawszy podwójnego życia agenta 

23	  Ибраһимов Г. Әсәрләр: 8 томда. – Т.7. – Казан, 1984. – Б.397.
24	  Гафури М. Әсәрләр. – Т.3. – Казан, 1983. – Б.305.



3332 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

tajnej policji, popełnił samobójstwo w 1913 roku25. Socjaldemokrata Ga-
limdżan Sajfutdinow do końca życia pozostał wierny swoim rewolucyj-
nym ideałom. Będąc aktywnym uczestnikiem wydarzeń 1905 roku w Ka-
zaniu, nawet matkę swego przyszłego dziecka, Aleksandrę Wojdinową, 
poznał w chaosie rewolucyjnym, w trakcie protestu pod uniwersytetem. 
Sajfutdinow został wówczas silnie pobity, a jego przyszła żona zabrała 
go do swojego mieszkania i okazała mu pierwszą pomoc medyczną.  Ona 
także zafascynowana była ideami socjaldemokratycznymi26. Z powodu 
swoich „nieprawomyślnych poglądów” Sajfutdinow nie mógł znaleźć 
stałej pracy, w związku z czym zmuszony był zarobkować wykonywa-
niem przypadkowych zleceń. W każdym miejscu zesłania próbował on 
rozwijać działalność społeczno-polityczną. W tym przypadku mamy jed-
nak do czynienia ze szczególnym typem człowieka, dla którego zwyczaj-
ne życie obywatelskie wydawało się zbyt nudne i trywialne27.

Najbardziej utalentowana i aktywna część „byłych szakirdów” zmie-
niła się w  powstającą w  tamtym czasie tatarską świecką inteligencję. 
Dawni uczniowie medres znaleźli posady w  różnych redakcjach, zostali 
publicystami, pisarzami, artystami, mugallimami. Do „byłych szakirdów” 
należał chociażby Fatih Amirchan czy Gabdulla Tukaj, a także inne zna-
ne osobistości. W skład trupy teatralnej Iliasa Kudaszewa-Aszkadarskie-
go wchodzili uczniowie, którzy porzucili medresy w  trakcie protestów 
uczniowskich: Nurulla Gajnullin, Ajchmet Iszmuratow-Kulalajew, Nuret-
din Chajretdinow-Achunow28. Tym samym subkultura szakirdów rozprze-
strzeniła się na inne grupy i stała się częścią składową ogólnonarodowej 
kultury tatarskiej.

„Minione trzy lata stworzyły muzułmańską młodą inteligencję – pisał 
w 1907 roku Ismaił Gasprinski. – Ta inteligencja, zrodzona bez przeszłości 
i tradycji, nie może stać się ożywczym, wprowadzającym ferment kultu-
ralny czynnikiem wpływającym na masy, takim, jak np. inteligencja fińska, 
polska, żydowska czy ormiańska [...]. Życzmy, drodzy przyjaciele, naszej 

25	  Мәһдиев М.С. Реализмга таба. ХХ йөз башы татар әдәбиятында чынбар­
лыкның чагылышы мәсьәләләре. – Казан, 1989. – С.65.

26	  Гарафутдинов Р.А. Галимджан Сайфутдинов (Очерк жизни и деятельности). 
– Казань: Татар. кн. изд-во, 1988. – С.29–30.

27	  Гарафутдинов Р.А. Указ. соч. – С.89.
28	  Махмутов Х. Сахна фидакаре // Казан утлары. – 1984. – №3. – С.174–178.

na razie nielicznej inteligencji rozrostu w  szerz i w głąb oraz prawidło-
wo sformułowanych celów i  zadań dla sukcesywnej i  upartej działalno-
ści. Życzmy im, aby pomieszanie, rozbiór myśli i zapożyczone z zewnątrz 
doktrynerstwo zmieniły się w zgodną, konstruktywną i „elementarną” pra-
cę, której potrzebuje i której oczekuje naród” 29.

Pod wpływem „byłych szakirdów” mocnej zmianie uległ w literaturze 
obraz ucznia medresy. O ile w literaturze ludowej szakirdowie oraz religij-
ni uczeni przedstawiani są jako szanowani obywatele, o tyle w tatarskiej 
literaturze pięknej początku XX wieku coraz częściej zaczyna pojawiać się 
obraz szakirda-nieuka. Oczywiście, za sprawą tego stoi również obecny 
w  tamtym czasie w  literaturze realizm. W wielu przypadkach wpływ na 
taki punkt widzenia miał także subiektywny wzgląd pisarza. Ayaz Ischaki 
na przykład nie ograniczał się do krytyki programu nauczania w medresie, 
ale zilustrował ponadto świat wewnętrzny szakirdów, posiadających mnó-
stwo moralnych wątpliwości i wad. W  tatarskiej prasie szerokim echem 
odbiły się jego utwory pt. Czy to jest życie? oraz Wujek szakird. Polemi-
ka na łamach gazet oraz liczne dyskusje nie przeszkodziły jednak tatar-
skim medresom w funkcjonowaniu aż do nastania władzy sowieckiej. Dla 
przykładu, do roku 1912 liczba mektebów i medres w guberni kazańskiej 
wzrosła do 109130, przy czym w  jednej tylko kazańskiej medresie „Mu-
hammadija” w  1913 roku uczyło się 329 uczniów31. Medresy pozostały 
głównymi dostępnymi dla muzułmanów ośrodkami kształcenia – nawet 
po wydarzeniach 1905 roku słuchaczami rosyjskich uczelni byli tylko nie-
liczni Tatarzy.

Przełożyła z rosyjskiego Małgorzata Sylwestrzak

29	  НА РТ. Ф.92. Оп.2. Д.8828. Л.8–9.
30	  Исхаков Д.М. Феномен татарского джадидизма: введение к социокультурному 

осмыслению. – Казань, 1997. – С.26.
31	  НА РТ. Ф.1. Оп.4. Д.5482. Л.208.



35Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Flera Sagitovna Sayfulina
Kazański Uniwersytet Federalny (Tatarstan, Rosja)

Tatarska literatura Syberii: 
osobliwości współczesnej poezji

Tatarska literatura Syberii stanowi organiczną część literatury ogólno-
tatarskiej. Z powodu uwarunkowań historycznych i geograficznych proces 
formowania się i rozwoju tatarskiej literatury obwodu tiumeńskiego jest 
złożony i dość specyficzny.

Historyk, teolog oraz pisarz R. Fachruddin w swojej doskonałej pracy 
pt. Asar’ zauważa, że w wieku XVIII i XIX gubernia tiumeńska stała się 
centrum kulturalnym i umysłowym zbierającym uczonych-reformatorów 
pochodzących z Syberii, Powołża oraz Azji Centralnej. Syberia stała się 
miejscem spotkania oraz wytworzenia się wzajemnych wpływów pomię-
dzy wieloma historycznie różniącymi się od siebie turkijskimi kulturami i 
literaturami: ujgurskiej, kazachskiej oraz tatarskiej. I właśnie w tym miej-
scu zaistniały idealne warunki dla ludzi wykształconych, aby zająć się 
twórczością literacką oraz działalnością przekładową.

Zachowane teksty literackie, powstałe w tamtym okresie w obwodzie 
tiumeńskim, pozwalają sformułować wniosek, że korzenie literatury sybe-
ryjsko-tatarskiej wywodzą się z przekazywanej ustnie bogatej twórczości 
ludowej, literatura ta kształtuje się zaś pod wpływem średniowiecznych 
literackich tradycji piśmiennictwa sufickiego. Analiza twórczości poety 
końca XVII i początku XVIII wieku, Amdamiego pokazuje, że poezja ta 
odzwierciedla poglądy i zapatrywania dawnych sufickich poetów, sytuując 
je w nowych historycznych okolicznościach. Jego książka pt. Nasichatna-
me ma charakter filozoficzno-moralizatorski, zaś jej głównym celem jest 
wykształcenie u czytelnika moralnych i etycznych norm zachowania, a po-
nadto autor podejmuje temat kształcenia oraz samokształcenia się jednost-
ki. Założenia dydaktyczne zobrazowane zostały poprzez wprowadzone do 
tekstu religijno-mitologiczne i mistyczne symbole i obrazy.



3736 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Twórczość najbardziej znanego poety wywodzącego się z Tatarów sy-
beryjskich Maulikaja Jumaczykowa stanowi jedno z ciekawszych zjawisk 
literatury XIX wieku. Oświecicielski charakter, różnorodność tematyczna 
oraz osobliwości języka sprawiają, że jego twórczość bliska jest twórczo-
ści wielu narodów turkijskich.

Odkrycia tekstologów ostatniej dekady XX wieku pozwalają nam dziś 
mówić o tatarskiej literaturze Syberii jako o części składowej tatarskiej 
literatury. W twórczości Amdamiego i Jumaczykowa nie odnajdujemy 
jeszcze motywów związanych z warunkami syberyjskimi. Twórczość ta-
kich poetów jak Amdami, M. Jumaczykow, Ikania, czy A. Tubyli, a także 
Muchammadrachim (zbiór opowiadań pt. Мәҗмугыл хикәят) charakte-
ryzują się tymi samymi cechami ogólnymi, co cała turecko-tatarska lite-
ratura – starotatarska, średniowieczna, jak również literatura XVIII i XIX 
wieku. Analiza książek napisanych bądź przetłumaczonych przez pisarzy 
urodzonych, żyjących lub przebywających z najróżniejszych przyczyn w 
interesującym nas regionie pozwala odkryć niektóre osobliwości rozwoju 
tatarskiej literatury w ogóle, jak również literatury obwodu tiumeńskie-
go. Pod wpływem najróżniejszych literackich związków oraz wzajem-
nych wpływów literatura tatarska przyjęła liczne cechy literatur Wschodu, 
wzbogacając się o wątki zaczerpnięte z różnych tradycji.

Nowy rozkwit tatarskiej literatury Syberii datuje się na lata sześćdzie-
siąte XX wieku. Charakteryzuje się ona duchowym wyzwoleniem czło-
wieka, a także pewnym ożywieniem i odnowieniem tatarskiej poezji.

W tym czasie pojawia się nowe, oryginalne i jednolite w swym charak-
terze pokolenie twórców, nazwane „szestidiesiatnikami”, które doświad-
czyło dobroczynnego wpływu swobody myśli. W latach sześćdziesiątych 
tatarska literatura wzbogaciła się o całą plejadę utalentowanych poetów. 
Wymieńmy w tym miejscu chociażby I. Juzjejewa, R. Fajzullina, R. Min-
galimowa, R. Gataullina, G. Rachima, R. Charisowa czy S. Sulejmanową. 
Wśród utalentowanych poetów tatarskich szczególne miejsce zajmuje Bu-
łat Sulejmanow. Różnorodność tematów, aktualność problemów zaczerp-
niętych z życia, skupienie się na najistotniejszych elementach duchowości 
współczesnego człowieka, a także poszukiwanie nowych poetyckich form 
i środków artystycznego wyrazu – wszystko to charakterystyczne jest dla 
autorów, którzy zaistnieli w literaturze w latach pięćdziesiątych i sześć-
dziesiątych XX wieku.

Twórczość syberyjsko-tatarskiego poety Bułata Sulejmanowa (1938–
1991) stanowi ciekawy przykład poezji tego okresu i oryginalny przejaw 
fenomenu poezji lat sześćdziesiątych.

Analizując teksty krytycznoliterackie dotyczące twórczości Bułata 
Sulejmanowa można zaobserwować, że każdy, kto zetknął się z jego 
poezją, zauważa talent twórczy, indywidualność, a także szczególne po-
strzeganie świata przez tego autora. Jego twórczość nie jest niestety zbyt 
obszerna – zbiór wierszy Ja – syberyjski Tatar stanowi cały dorobek 
poety. Obraz Syberii, stworzony przez młodego autora, przedstawio-
ny został w różnych porach roku. Syberyjski pejzaż w jego twórczości 
bliski jest wyobrażeniu „północnej ziemi”: w kreślonych przez niego 
obrazach dominuje chłód, zamiecie śnieżne i niedostatek światła. Cha-
rakterystyczne są opisy „niekończących się śniegów”, „pustych dali”, 
„złych wiatrów”, stwarzające obraz syberyjskiej ziemi jako mrocznej, 
nieprzyjaznej przestrzeni bez życia. Jednak później w twórczości Sulej-
manowa zachodzą pewne zmiany: prezentacja przyrody zmienia się w 
opis stanu duchowego bohatera lirycznego: „Jak nadzieja na przyszłość/ 
- Nie przygasa tylko światło śniegu”.

Przeanalizowawszy całą drogę poetycką Bułata Sulejmanowa i prze-
badawszy jego dorobek literacki można dojść do wniosku, że rozwój jego 
poezji należy rozpatrywać w dwóch etapach: pierwszym – datowanym 
na lata sześćdziesiąte i siedemdziesiąte – okresie poszukiwań twórczych 
i „stawania się poetą”, i drugim – przypadającym na lata osiemdziesiąte – 
okresie poetyckiej dojrzałości.

W końcu lat siedemdziesiątych Sulejmanow odchodzi od czysto pej-
zażowej, naturalistycznej liryki. Coraz więcej miejsca w jego utworach 
zajmować zaczyna analiza psychologiczna i odkrywanie wewnętrznego 
świata bohatera lirycznego, a tym samym poeta osiąga filozoficzną głębię 
myśli. W jego obrazach poetyckich odzwierciedlona zostaje pełna czułości 
miłość autora do rodzimej ziemi i własnego narodu. Wyrazistym przykła-
dem tej zmiany jest wiersz Җирсү (Tęsknota), wyrażający uczucie tęsk-
noty do swojej wsi oraz bezkresnej tajgi. Wracając we śnie do rodzinnych 
stron, bohater liryczny znajduje uspokojenie i ukojenie:

Tęsknota za rodzimą ziemią,/ Tak wielka,/ 
że we śnie wróciłem/ w rodzinne strony.



3938 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

- pisze Sulejmanow, obrazując stan duchowy swojego bohatera, śnią-
cego o powrocie do znanych miejsc. W opisie własnej wioski autor używa 
takich określeń, jak „drogie korzenie”, „ojcowski dom”, „kolebka moja”, 
„miejsce, gdzie leżą pradziadowie”.

W wielu utworach Sulejmanowa sybirskie toponimy zajmują najważ-
niejsze miejsce – stanowią tytuł wiersza. Dla przykładu, wymieńmy takie 
utwory jak Sopra (Sopra – to nazwa rodzinnej wsi autora), Tobol, Niżniaja 
Warta, Spływ kry po Obie, Środek lata w Samotlorze, Północ – tundra, W 
związku z przyjazdem do Salechard, gdzie przedstawiony został stosunek 
autora do syberyjskich miast i osad, które pozostawiły trwały ślad w jego 
życiu:

Zrodziłaś się w moim sercu/ zanim zrodziła mnie matka./
Syberio, jesteś jedyną na tej ziemi/ Która godna jest mej miłości.

W twórczości wymienionych wyżej poetów w sposobie wykorzy-
stania toposu Syberii zauważyć można świadome kreowanie opozycji 
przestrzennych. W wielu wierszach Syberia przedstawiana jest jako to, co 
„swoje” i jednocześnie przeciwstawiana jest temu, co „cudze”, czyli innym 
przestrzeniom geograficznym.

W poezji Sulejmanowa wiersze poświęcone Kazaniowi zajmują 
szczególne miejsce, gdyż marzenie o zostaniu poetą i próba wejścia w 
świat tatarskiej literatury związane są dla niego właśnie z tym miastem. 
Kazań, obecny w kilku tekstach autora, staje się przestrzenią przeżyć li-
rycznych. Przyszły poeta przyjechał do stolicy Tatarstanu, wiążąc z faktem 
przebywania w niej ogromne nadzieje. 

O (mój) Kazaniu!/ 
Jak matka rodzona/ Na wieki weź mnie w swe objęcia./ 
Niech szary mój/ Irtysz o bystrym nurcie/ 
Połączy się z twą Wołgą.

Do Kazania przywiodła autora chęć wejścia w świat wielkiej poezji. 
Sulejmanow poświęca temu miastu wiele utworów: Kazań, Na Wołdze, 
Dawno było lato w Kazaniu, Nie widać Syberii z Kazania, Wieczór. Jezioro 
Ljebiaże, Zanim wyjedzie się z Kazania, W Kazaniu wiosna i inne: 

Jeśli rodzinna ziemia nauczyła mnie być mężczyzną,/ 
Nie ustępować w drodze,/ To twoje mi melodie / Skrzydła dały,/ 
Rozbudziły pieśń w dzikim sercu.

W wierszach „kazańskich” Sulejmanowa odnajdujemy całą paletę 
przeżyć, różnorodną gamę uczuć człowieka żyjącego daleko od rodzinnych 
stron. Autor obrazuje w tych utworach głębię odbioru otaczającego świa-
ta, wyraża przekonanie o bezbronności i wrażliwości ludzkiej duszy oraz 
bogactwa natury człowieka. I tak, w dalszych strofach wiersza Күптәнме 
җәй иде... (Dawno było lato...) ma miejsce opis uczuć bohatera liryczne-
go, stanowiący, jak się wydaje, opis przeżyć samego autora: 

 
Dawno było lato w Kazaniu,/ 
 Zima nadchodzi, zwalając się z niebios,/ 
Brodzę niepowstrzymanie po ulicach,/ Pijaniejąc od zapachu śniegów”.

Odbicie stanu duchowego bohatera lirycznego rozumiane jest przez 
czytelnika jako obraz świata wewnętrznego samego poety.

Szacunek i uczucie wdzięczności w stosunku do swojej ziemi oraz 
do swoich mentorów i nauczycieli, wspierających pierwsze kroki autora 
w świecie literatury, odczuwalne jest w wielu wierszach poety, w których 
obok toposu Syberii umieszczony zostaje topos Kazania. W takich utwo-
rach „swoje”, wyrażane przez topos Syberii, oceniane jest zazwyczaj pozy-
tywnie i przeciwstawione zostaje „obcemu”, które jednak w ostatecznym 
rozrachunku również okazuje się „swoim, rodzimym”.

W twórczości Bułata Sulejmanowa odnaleźć można wiele utwo-
rów, w których autor wyraża swój stosunek do wydarzeń historycznych, 
związanych tak czy inaczej z losem Tatarów. Poeta zastanawia się nad 
losem własnej nacji, nad sensem życia i nad ideałem służenia narodowi. 
W takich wierszach autor wznosi się ponad powszednią marność życia 
i codzienności i z wysokości patrzy na przeszłość, starając się określić 
miejsce własnego narodu w historii rosyjskiego państwa. Dla poety 
współczesność okazuje się węzłem związującym przeszłość z tym, co ma 
nastąpić. Ten punkt widzenia charakterystyczny jest dla jego twórczości 
z lat osiemdziesiątych, przechodzącej od opisów przyrody i pracy do głę-
bokich rozmyślań filozoficznych. 



4140 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Jeżeli prześledzimy całą twórczość poety, zauważymy z pewnością, 
że w wielu wierszach Sulejmanowa z ostatnich lat jego życia bohater li-
ryczny charakteryzuje się skłonnością do filozoficznych rozmyślań na te-
mat udziału własnego narodu w historii, jego przeszłości, teraźniejszości 
oraz przyszłości. Poetę niepokoi wiele problemów współczesności, m.in. 
zagrożenie wymarcia języków, kultury i tradycji narodowych tak zwanych 
„małych” narodów. Wiersze o tej tematyce plasują twórczość poety w gro-
nie najznamienitszych tatarskich poetów, takich jak Ch. Tufan, S. Chakim, 
G. Afzal, I. Juzijew czy R. Fajzullin. W tym czasie Sulejmanow pisze tak-
że teksty publicystyczne na temat samookreślenia narodowego, ochrony 
języka jako podstawowego czynnika odróżniającego narody i problemów 
związanych z kształceniem narodowym w regionie.

Interesujące w tym kontekście są wiersze, w których pojawia się temat 
związków czasowych oraz pokoleń. Chęć głębszego pojęcia problemów 
współczesności prowadzi Sulejmanowa do studiowania przeszłości swoje-
go narodu, do próby oceny jego roli i miejsca w historii ludzkości. W tym 
kontekście interesujący wydaje się wiersz Мин төп себер татарымын 
чыгышым белән (Jestem z pochodzenia rdzennym syberyjskim Tatarem), 
w którym odzwierciedlenie znajduje życiowe i twórcze kredo poety i dzia-
łacza społecznego Sulejmanowa: 

Jestem z pochodzenia rdzennym syberyjskim Tatarem,/ Żyli tu moi pradziado-
wie./ Jak sam siwy Irtysz, z dawien dawna/ Żyją tu dzieci Tatarów./ Nie jestem tutaj 
przyjezdny, rodzona ziemio,/ Nigdy w życiu nie będę w stanie cię opuścić./ Przyciąga-
nie ziemskie mogłem przezwyciężyć, o moja Syberio,/ lecz twojego przyciągania nie 
mogę pokonać”.

Sulejmanow stwierdza, iż Tatarzy syberyjscy są rdzennymi mieszkań-
cami Syberii. Myśl ta znajduje wyraz w całej twórczości poety; związane 
są z nią również ideały przyświecające jego działalności społeczno-poli-
tycznej. 

W nawiązaniu do tej idei poety warto wspomnieć wiersz Sopra, w 
którym autor zastanawia się nad pochodzeniem nazw malutkich tatar-
skich wiosek, rozrzuconych po syberyjskiej ziemi (Баеш, Рәнцек, Меткә, 
Киндерле, Сопра – Bajesz, Rencek, Mietke, Kinderle, Sopra) i docho-
dzi do wniosku, że właśnie w tych nazwach przechowywana jest historia 

narodu. „Przetaczały się wojny,/ Zmieniały się kraje,/ Lecz nie zmieniała 
się/ Ta nazwa...” – zamyśla się poeta nad nazwą swojej rodzinnej wsi. W 
słowach wiersza wyczuć można dumę z własnego narodu, który zdołał za-
chować dla potomnych nie tylko turkijskie nazwy geograficzne, ale także 
tradycję i styl życia.

Stwarzanie opozycji przeszłość – teraźniejszość w twórczości Sulej-
manowa służy jako klucz do oceny współczesnego życia narodu. Rozmy-
ślając o przeszłości historycznej Syberii, poeta zastanawia się także nad 
jej dniem dzisiejszym: „Mówicie/ «Nie ruszaj przeszłości,/ trudno zrozu-
mieć, gdzie jest sprawiedliwość.»/ Słuchajcie, pochylając głowy,/ Z tej 
ziemi/ Słychać dzwonienie łańcuchów”. Bohater liryczny wskrzesza w 
swej pamięci przeszłość swojego regionu i ocenia rolę Syberii w historii, 
aby zakończyć utwór wykrzyknieniem: „Nie mówcie o (mojej) Syberii,/ 
że w przeszłości była ziemią przeklętą./ Niech tak już będzie, zrozumcie/ 
To moja rodzona ziemia/ Rodzona!”.

Refleksja o historii w poezji Sulejmanowa nie ogranicza się tylko do 
dziejów Syberii i Tobolska jako miejsc przebywania zesłańców. Zaduma 
nad losem własnego narodu jest o wiele głębsza – jego wiersze to „głośne 
rozmyślania” bohatera lirycznego, dla którego nieobojętne są dzieje wła-
snego narodu, jego przeszłość oraz przyszłość. Wiersz pt. Уйный җилләр 
нинди кылларда... (Na jakich strunach grają wiatry...) rozpoczyna się re-
fleksją bohatera lirycznego na temat własnych przodków, głosu serca, ale 
pojawia się tam też informacja o Scytach oraz Kipczakach. Poeta dochodzi 
do wniosku, że są oni jego przodkami – jego ród wywodzi się właśnie od 
tych ludów.

Zaduma Sulejmanowa nad dziedzictwem Wielkich Bułgarów powią-
zana jest w jego poezji z refleksją nad tatarskością: dochodzi on do wnio-
sku, że wszystkie narody turkijskie mają wspólne korzenie. Wiele spośród 
jego wierszy współbrzmi z wymową utworu Gabdulli Tukaja Кичке азан 
(Wieczorna modlitwa) oraz z wierszami G. Afzala: „Na jakich strunach 
grają wiatry/ Swoje dzikie melodie?/ W tych melodiach/ Dalekich przod-
ków/ Zew słyszy serce (moje)”.

Obraz rodzimej ziemi spaja w jedną całość różne uczucia i myśli: 
jest to idea patriotyzmu, zjednoczenia narodów, odpowiedzialności, któ-
ra w ostatecznym rozrachunku w twórczości poety sformułowana zostaje 
jako filozoficzna i estetyczna koncepcja. Historyzm w poezji Sulejma-



4342 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

nowa rozpatrywany jest w kontekście takich pojęć jak rodzima ziemia, 
własny naród. 

Sulejmanow poświęca twórczości Gabdulli Tukaja cały cykl wier-
szy, gdzie wyraża swój szacunek dla wielkiego poety. W wierszu Мин 
ялгызым йөрим урамда... (Samotnie włóczę się po ulicy...) uczucia zwią-
zane z tatarskim miastem Kazań wzmocnione zostają poprzez hołd oddany 
geniuszowi Tukaja. Wiersz pt. Тукай кабере янында (U mogiły Tukaja) w 
całości poświęcony jest wielkiemu poecie. Jego specyficzny styl, w którym 
dominuje urywany język, a strofy są nierówne, służy ukazaniu zmieszania 
bohatera lirycznego przed mogiłą Tukaja:

...Bezgłośnie/ płacze/ Czarny kamień nad mogiłą,/ Jak gdyby/ ludzką duszę posia-
dał,/ Dlaczego rozrywa się moja dusza?!

Refleksje poety o dumie narodowej i o cnotach charakteru tatarskiego 
narodu znajdują odbicie w wierszu poświęconym poecie i bohaterowi na-
rodowemu Musie Dżalilowi:

Jak wiatry chodzi/ Po świecie,/ O nas tyle kłamstw./ A Tatarzy/ upadli tylko dla-
tego,/ Że przed toporem ciemięzcy/ Nie zniżali głowy./ My do wolności tylko/ Dą-
żyliśmy,/ Nikt nie chciał wielkiej sławy,/ I zgnieciony został,/ I rąbany,/ I nie poddał 
się wrogowi./ Za własny kraj my/ Szliśmy w bój,/ Jak konie, rwące się do natarcia./ 
„Tatarzy nie zdradzają swojej Ojczyzny”/ - wypisano/ Na ścianach więzień/ Na wieki.

Każda strofa tego wiersza może stanowić doskonały przykład liry-
ki obywatelskiej, za słowami której kryją się wielkie znaczenia. Forma 
wiersza sprzyja zadumie nad każdym jego słowem i tworzeniu własnych 
ciągów skojarzeniowych na ten temat.

Zwrot w stronę historii jest przyczyną sformułowania się idei o wy-
branym losie syberyjskiej ziemi, co z kolei przejawia się poprzez przeży-
wane przez autorów odczucie silnego z nią związku. Historyzm w poezji 
syberyjskich pisarzy stanowi przykład poznawania historii narodu poprzez 
samopoznanie i samostanowienie.

W latach siedemdziesiątych na poetyckiej arenie pojawia się uta-
lentowany i oryginalny poeta z Syberii, który znany jest pod imieniem 
Szaukat Gadelsza (Gadelsza to imię ojca poety, po tatarsku znaczy 

„Sprawiedliwy”). W tatarskiej historii literatury Gadelsza uznawany jest 
za jednego z najbardziej niepowtarzalnych, interesujących i oryginal-
nych poetów współczesności. Syberia w wierszach tego twórcy jawi się 
jako historyczna część świata tatarskiego. Życie poety związane było 
z centrum tatarskiego narodu – Kazaniem. Bohater liryczny utworów 
Gadelszy często rozważa swój niełatwy los, za sprawą którego zmuszo-
ny jest on funkcjonować w rozerwaniu pomiędzy dwoma drogimi mu 
miastami – Tiumeniem i Kazaniem.

Cała jego twórczość przesiąknięta jest melancholią. Pierwsza rzecz, 
jaka rzuca się w oczy czytelnikowi poezji Gadelszy, to swoiste niedo-
określenie oraz niestabilność stanu psychicznego bohatera lirycznego, 
który przez cały czas odczuwa coś w rodzaju niewygody związanej z ko-
niecznością życia w oddaleniu od miejsca, gdzie się urodził. Dlatego też 
w twórczości Gadelszy, w odróżnieniu od poezji Sulejmanowa, uczucie 
melancholii wywołanej wspomnieniem rodzinnych stron prawie zawsze 
związane jest z poczuciem winy. 

Krajanie wyciągają niewód,/ U jeziora zebrawszy się (razem)./ 
Ręce chowając w kieszeniach,/ Stoję z boku, skrępowany.

Bohater liryczny wierszy Gadelszy funkcjonuje w ciągłej walce 
wewnętrznej: tęskni za bliskimi sobie miejscami, cierpi z powodu udrę-
czonej przyrody, chce wrócić, ale w tym samym momencie zdaje sobie 
sprawę, że powrót do przeszłości nie jest możliwy. Z tego też powodu nie 
ma on śmiałości pomóc swoim ziomkom, żyjącym dzięki pracy własnych 
rąk: dla nich stał się on już obcym człowiekiem – przyjezdnym, gościem, 
mieszkańcem miasta.

Charakterystycznym motywem w twórczości Gadelszy jest ból oraz 
przerażenie wywołane niszczeniem syberyjskiej przyrody, co odróżnia 
jego wiersze nie tylko od poezji Sulejmanowa, ale i innych współczesnych 
poetów, u których więcej znaleźć można zachwytu nad pięknem Syberii 
niż bólu spowodowanego niszczeniem przyrody. Twórczość Gadelszy czy-
tana jest często jako filozoficzne zapatrywania starca-myśliciela, którego 
mądrość zaczerpnięta została z doświadczeń życiowych. Liryka pejzażu 
autora zawsze ma głęboki podtekst, zbliżając się tym samym do liryki fi-
lozoficznej. Jego wiersze zmuszają do zderzenia się z nieoczekiwanymi 



4544 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

skojarzeniami myślowymi, wyrażanymi antytezami. Takie utwory poety 
jak Allach (mój) nie usłyszał, Kula trafiła, Spalę lasy, Korszun stanowią 
wyraz głębokich rozważań i intymnych odczuć lirycznego bohatera. Po-
dobny charakter ma również wiersz pt. Po polowaniu na łosia:

Tak chłodno. Sosna trzeszczy./ Psia ślina zmieniła się w lód./ 
Ostatnie tchnienie wydaje łoś/ - Zbliżają się do jego ciała. 
Starzy myśliwi rąbią kości/ Dzielą na części,/ 
Nie mięso, zdaje się, na stos/ Składają, lecz swoje grzechy.

Zwierzęta w poezji Gadelszy ucieleśniają prapoczątek przyrody. Naj-
większym znaczeniem poeta obdarza w swej twórczości łosia oraz jelenia. 
Wiersze, w których pojawiają się bohaterowie zwierzęcy, składają się na swe-
go rodzaju pradawny kodeks postępowania moralnego, gdzie śmierć każdej 
istoty żywej jawi się jako przerwanie życia w ogóle. W wierszach Gadelszy, 
podobnie jak w archaicznych wyobrażeniach, obrazy przyrody naznaczone 
są cechami ludzkimi: umiejętnością rozumowania, odczuwania bólu i straty. 
W wierszu pt. Brzoza cmentarna bohater liryczny pyta pochylone drzewo, 
dlaczego przybrało taką formę. Odpowiedź brzozy jest wstrząsająca:

Ojciec twój... Z trzaskiem/ Szarpie moje korzenie./ 
Z powodu twojej długiej nieobecności/ (jemu) Jest przykro i gorzko.

Używając obrazu skrzywionej brzozy poeta podejmuje jeden z naj-
bardziej aktualnych tematów, jakim jest problem relacji różnych pokoleń. 
Rozmyślając o własnych przodkach, autor wykorzystuje obrazy przyrody, 
tworząc oryginalne i niespodziewane metafory:

Które bagno wessało/ Ślady moich pradziadów?/ 
W brzozie – zachowany kolor kości,/ Pochowanych tutaj.

Zwracając się w stronę współczesności, Gadelsza pisze o melodyjnym 
azanie (wezwaniu do namazu), który słychać z sąsiedniej wioski. Dla opi-
sania smukłego świerku autor posiłkuje się obrazem minaretu, zaś krzewy 
i zarośla porównuje z literami i surami Koranu. 

W wierszu Болан күзе (Oko jelenia) przeżycia jelenia, który zobaczył 

w życiu wiele zła, w niczym się odróżniają się od doznań ludzkich; w jego 
oczach odbija się „pustka, w której utonąć może cały świat”.

Pustka i ogłuszająca cisza przeciwstawione są w liryce krajobrazu 
Gadelszy takim pojęciom jak Życie, Piękno, Nadzieja. Nawet śmierć w 
zderzeniu z tymi pojęciami wydaje się zgodna z naturą. W wierszu Йөз 
яшьлек аучы (Stuletni myśliwy) pojęcie Życia zostaje wyraźnie przeciw-
stawione pojęciom Ciszy i Pustki. „Śmierć – to nic, straszna jest pustka” 
– powtarza w ślad za stuletnim myśliwym bohater liryczny, dając wyraz 
prawdzie życiowej, mówiącej, że „śmierć człowieka – to zmiana pokoleń, 
a nastanie ciszy – to śmierć wszechświata”.

Analiza porównawcza twórczości opisywanych tutaj poetów pokazu-
je, że Bułat Sulejmanow stwarza w swoich wierszach niespotykany przed-
tem w tatarskiej literaturze obraz syberyjskiej przyrody. Jego poezja obfi-
tuje w zderzenia opisów pejzażu z opisami stanu psychicznego bohatera 
lirycznego, znajdującego się daleko od stron rodzinnych i tęskniącego do 
miejsc związanych z własnym dzieciństwem. Syberia w jego twórczości 
okazuje się miejscem, w którym człowiek stanowi jedność z przyrodą i 
zlewa się z nią w spójną całość.

W odróżnieniu od Sulejmanowa, w poezji Gadelszy w najsilniejszym 
stopniu wyeksponowany jest lęk i ból, spowodowany obrazem zniszczenia 
przyrody. Wiersze jego wywołują nieprzyjemne uczucia i strach, którego 
źródłem jest świadomość utraty rodzinnego domu i oczekiwanie nieuchron-
nej śmierci. Liryczny bohater Gadelszy odczuwa bliskość z przyrodą, archa-
icznością, dawnymi wierzeniami i obrzędami, a także przeżywa magiczne 
doznania, uaktualniające się jedynie na poziomie podświadomości. W jego 
wierszach cała otaczająca przyroda stanowi żywy świat, któremu znane są 
także takie uczucia jak smutek i cierpienie. Stan niepokoju, poczucie winy i 
ból wydają się nieodłącznymi cechami bohatera lirycznego Gadelszy.

Najważniejszym tematem poezji filozoficznej tego poety jest ducho-
wo-moralny stan społeczności, a także obawa o przyszłość swojej małej 
ojczyzny. Według autora przyroda Syberii posiada prawdziwą siłę twórczą. 
Człowiek nauczy się tworzyć, nie naruszając naturalnej równowagi tylko 
wówczas, jeżeli przezwycięży własną niefrasobliwość i beztroskę i będzie 
w stanie przeniknąć duszą prawdziwie historyczną, naturalną czasoprze-
strzeń swojej ziemi. Ten punkt widzenia wyraziście przedstawiony został 
w takich wierszach poety, jak Хәзинә (Bogactwo), Күңел елый (Dusza pła-



4746 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

cze), Булмас бүтән уңай вакыт (Nie będzie innego wypadku), Ни диим 
(Co powiedzieć) i innych.

W wierszu Сазлык (Bagno) poeta snuje rozmyślania na temat przy-
szłości kraju. Najważniejsza idea utworu umieszczona została w końco-
wych wersach, zamkniętych pytaniem retorycznym. Przy pomocy wyra-
ziście wyłożonej problematyki narodowo-historycznej i socjalnej autor 
kreuje dramatyczny obraz dziejów tatarskiego narodu oszukanego przez 
ideologię. Pytanie retoryczne autora pobrzmiewa tutaj raczej jak twier-
dzenie. Wydarzenia przeszłości zostają przez poetę ocenione z punktu wi-
dzenia współczesnych wyobrażeń. Żyjący w epoce reżimu totalitarnego 
Sulejmanow jeszcze nie mógł pisać o chanacie syberyjskim, o Kuczumie. 
W wierszu Szaukata Gadelszy Бармы ирләр? (Czyż są mężczyźni?) bo-
hater historyczny, chan Kuczum, występuje w roli narodowego ideału. W 
utworze pobrzmiewa idea mówiąca, że naród nie powinien zapominać o 
obrońcach własnych ziem. Połączenie obrazów historycznych z realnymi 
wydarzeniami służy tu stworzeniu wyobrażenia o nierozerwalności związ-
ków przeszłości i teraźniejszości narodu.

Z twórczości Gadelszy wyłania się tragiczna historia kraju, stwarzana 
przez poetę ze zderzenia wyobrażenia zaczerpniętego z topiki syberyjskiej 
i oceny własnej autora, stojącej z ową topiką w sprzeczności. Na przy-
kład, w wierszu pt. Себер диләр аны, Себер... (Syberią ją nazywają, Sy-
berią...) z jednej strony podkreślane jest bogactwo tej krainy, dawność jej 
historii i heroizm jej przeszłości, z drugiej zaś – gorzki obraz wyłaniający 
się z niektórych kart dziejów regionu, a także niepewność dotycząca jego 
przyszłości. Swoje stanowisko na temat niełatwej historii własnego naro-
du – syberyjskich Tatarów – pokazuje autor wykorzystując topos Syberii: 
„Syberyjski Tatarze, cóż rzec?/ Czyż więc dlatego, by tylko Jermaka, Ku-
czuma/ Zostawić w historii,/ Urodziłeś się na tym świecie?”.

Gadelsza nierzadko w swoich utworach wyraża własny stosunek do 
„żywej pamięci” narodu, którą cechuje swoista niesprawiedliwość, związa-
na z nobilitacją niektórych faktów historycznych, w istocie nie aż tak zna-
czących. Pytania retoryczne, zwroty do czytelnika, wieloznaczność słów i 
podteksty służą autorowi do wyrażenia głębokich przemyśleń na temat wła-
snego narodu. Wieloznaczność strof poetyckich przepleciona jest w wier-
szach Gadelszy z głębią myśli, charakterystyczną na poezji Hasana Tufana.

Filozoficzne rozważania Gadelszy o losach Tatarów umieszczone zo-

stały w wielu wierszach poety. W tych utworach najsilniej pobrzmiewają-
cym uczuciem jest głęboki ból bohatera lirycznego wywołany rabunkiem 
bogactw syberyjskiej przyrody oraz losem nacji, która nie ma przed sobą 
przyszłości. Poeta rozmyśla także o własnej roli, jaką przychodzi mu ode-
grać: „Na brzegach Tawdy, Tobola, Tury, Irtyszu/ Zdarzyło mi się leżeć u 
ogniska./ Od fal, sitowia, liści/ Posłyszałem te gorzkie skargi” – rozpoczyna 
swoją opowieść bohater liryczny Gadelszy, który stara się pojąć, dlaczego 
koleje losów Tatarów syberyjskich potoczyły się właśnie w ten, a nie inny 
sposób.

„Z żalu żuję ziemię, serce się ściska,/ Jak robak na brzegu się skuli-
łem./ Od gęstej mgły – ogromnej siły/ Oczekując, odchodziłem od zmy-
słów”. Bohater liryczny Gadelszy w trudnym momencie, kiedy jego ducha 
opanowuje niepewność, szuka sobie oparcia, zwracając się w stronę cze-
goś, czego on sam do końca nie pojmuje. 

„Słucham ich modłów/ i dusza płacze,/ Jakbym nie był panem samego 
siebie,/ Pozostaje mi tylko śpiewać, Syberio,/ o niekończącym się cier-
pieniu Tatarów”. Poczucie braku nadziei pobrzmiewa również w innych 
wierszach, w których w najważniejszym elementem jest topos Syberii – 
regionu, zamieszkiwanego przez syberyjskich Tatarów:

 „Zdaje się, że w szarej mgle/ Maszerują okiełznane rumaki./ Te ko-
nie/ osiodłać,/ zmuszając do posłuszeństwa,/ Czy są jeszcze mężczyźni/ na 
Syberii?” Pytanie retoryczne autora brzmi jak wyrok na naród tatarski, któ-
ry dawno już przeniósł się do miast i nie martwią go ani problemy otacza-
jącej przyrody, ani zachowanie własnej narodowej tożsamości. Niemniej 
surowe słowa kieruje autor ku sobie samemu, czyniąc sobie wyrzuty, że nie 
potrafił on niczego zrobić dla własnego narodu.

Myślenie w perspektywie historycznej pozwala poecie zadać pytanie 
o samookreślenie się człowieka w świecie. W jego twórczości następuje 
ciągłe nakładanie się na siebie motywów „współczesnego” i „historyczne-
go”, „indywidualnego” i „wspólnego wszystkim”, „chwilowego” i „wiecz-
nego”. Czas historyczny w twórczości analizowanych tutaj poetów Syberii 
zawiera szczególne znaczenie sakralne, opierające się o ponadczasowe 
moralno-estetyczne wartości. 

Twórczość Bułata Sulejmanowa i Szaukata Gadelszy jest tematycznie 
bardzo bogata i różnorodna. Większa część ich wierszy to liryka filozoficz-
na i obywatelska, w której odzwierciedlają się przemyślenia autorów na 



4948 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

temat sensu życia, historii narodu, jego współczesności oraz przeszłości. 
W utworach o charakterze filozoficznym zawarte są myśli poetów o wiecz-
nie aktualnych problemach: o sensie życia, celowości ludzkiego istnienia, 
służbie swojemu narodowi, wierności własnym ideałom. Tak, jak i innych 
poetów współczesnych, tatarskich twórców zajmuje problem zachowania 
samoistności narodu.

Twórczość dwudziestowiecznych tatarskich poetów Syberii, Bułata 
Sulejmanowa i Szaukata Gadelszy, wyróżnia się nowatorskim charakte-
rem ujmowania ponadczasowych problemów. W ich wierszach odnajduje-
my przemyślenia na temat pozytywnych i negatywnych tendencji rozwoju 
społeczeństwa, zadawane są aktualne pytania dotyczące istnienia tej krainy 
geograficznej. Poezja tatarsko-syberyjskich twórców wniosła do literatury 
tatarskiej nowy sposób patrzenia na przyrodę i przedstawiania jej. Łącząc 
w sobie cechy liryki refleksji i liryki obywatelskiej z liryką pejzażu, nadała 
tym gatunkom poetyckim inny wymiar.

Literatura:
Сайфулина Ф.С. Формирование и развитие татарской литературы 

Тюменского региона. – Тюмень: Вектор Бук, 2007. – 296 с.
Сайфулина Ф.С. Трансформация национального образа мира в 

творчестве современных поэтов Сибири // Ученые записки Казанского 
государственного университета. Т. 149, кн.4. – Казань: КГУ, 2008. – 
С.135-142.

Sayfulina F.S., Karabulatova I.S., Yusupov F.Yu., Gumerov I.G.Con-
temporary Issues of Textual Analysis of Turkic-Tatar Literary Monuments 
of Western Siberia // “World Applied Sciences Journal Issue”, 2013, vol. 
27: p. 492-496. Doi: 10.5829/idosi.mejsr.2013.27.elelc101,  http://www.
idosi.org/wasj/wasj27(elelc)13/101.pdf.

Lucyna Lesisz
Muzeum Historyczne w Białymstoku

Unikatowe tatariana w zbiorach 
Muzeum Podlaskiego

Kolekcja tatarianów w zbiorach Muzeum Podlaskiego w Białymstoku 
jest przede wszystkim unikatowa na tle zbiorów pozostałych muzeów oraz 
bibliotek w Polsce. Bogatsze i liczniejsze zbiory zabytków związanych z 
osadnictwem Tatarów na obszarze dawnego Wielkiego Księstwa Litew-
skiego i Korony polskiej znajdują się w analogicznych placówkach Re-
publiki Litewskiej oraz Republiki Białorusi. To na obszarach tych państw 
pozostały najstarsze ośródki osadnictwa tatarskiego, a co za tym idzie ich 
materialne świadectwa. Po 1945 r. w granicach Polski znalazły się jedy-
nie meczety w Bohonikach i Kruszynianach spośród siedemnastu z lat 
międzywojennych. Także ilość rękopiśmiennych Koranów i chamaiłów1 
– modlitewników, służących do codziennego odprawiania rytuału i prakty-
ki modlitewnej, pozostała niewielka. To główne nośniki wiedzy religijnej 
Tatarów wyznających islam, a żyjących od ponad 600 lat na terenach zdo-
minowanych przez religie chrześcijańskie. I właśnie rękopiśmienne księgi 
religijne zaliczane są do najcenniejszych zabytków w zbiorach Muzeum 
Podlaskiego w Białymstoku. Obecnie w kolekcji znajdują się trzy ręko-
piśmienne Korany, w tym jeden niedokończony liczący 20 sur i pięć cha-
maiłów powstałych w środowisku Tatarów polsko-litewskich oraz jeden 
chamaił pochodzenia orientalnego. W zbiorach znajdują się także muhiry 
– spełniające rolę ochronną ozdobne plansze wykonane na papierze z ka-

1	  Chamaił (ar.am‚’il – „to, co się nosi przy sobie”) – osobiste amulety noszone 
przez muzułmanów w specjalnych woreczkach, zwykle na piersi. Stąd u muzułma-
nów polskich nazwa modlitewnika – chamaił. Por. J. Danecki, Kultura islamu. Słow-
nik, Warszawa 1997, s. 81.



5150 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

ligraficznie wypisanymi wersetami Koranu oraz osobiste amulety ochron-
no-magiczne – nuski2 i daławar3. To także dywanik modlitewny i całun 
pogrzebowy. Obiekty te, będące zewnętrznym wyrazem przywiązania do 
religii tatarskich wyznawców islamu, w zbiorach muzealnych znajdują się 
pod szczególną opieką, jako ważne elementy naszej historii. 

Wszystkie księgi religijne wytworzone w środowisku Tatarów-mu-
zułmanów mieszkających na ziemiach dawnego Wielkiego Księstwa Li-
tewskiego, posiadają wiele cech wspólnych dla tego rodzaju literatury. 
Teksty napisane są od prawej do lewej strony, w języku arabskim lub al-
fabetem arabskim ze znakami diakrytycznymi w językach słowiańskich. 
We wszystkich stosowany jest styl nasḫȋ, jeden z najbardziej rozpowszech-
nionych stylów w piśmiennictwie Turcji osmańskiej4 ze swoistymi cecha-
mi piśmiennictwa kopistów tatarskich. Naśladowane są natomiast wzorce 
orientalne w podziale tekstu: brak znaków interpunkcyjnych, nadkreślanie 
cytatów z Koranu. Punktory i ozdobniki, które dzielą wewnętrznie tekst 
każdej z jednostek, zapisywane są czerwonym atramentem. W ten sam spo-
sób wyróżnione są również konkretne, powtarzające się zwroty. Incipity, 
rozumiane jako pierwsze słowa kolejnej jednostki pełniące rolę tytułu, są 
dodatkowo wyróżnione osobnym obramowaniem. Występują także rozetki 
rozdzielające wersety z Koranu, ozdobne, poziome, rozciągnięcia liter w 
nagłówkach, interlinearny zapis przekładu między poziomymi rządkami 
oryginału. Paginację zastępują reklamanty – umieszczone pod tekstem na 
dole wyrazy lub pierwsze litery (sylaba) początku tekstu następnej strony 
w celu ułatwienia ich bezbłędnego szeregowania. 

Większość kart rękopisów wykonana jest z papieru czerpanego ze 
znakami wodnymi, ale występują także papiery maszynowe dołączone do 
bloków ksiąg później. Pisane są atramentami czarnymi i czerwonymi. Ilu-
minacje występują jedynie na kartach otwierających w Koranach w postaci 
barwnych ramek z prostymi kartuszami i obejmują 1 surę Otwierającą na 

2	 Nuska (ar. nusa „rękopis”, „kopia”, „egzemplarz”) - kartka z wypisanymi formuł-
kami arabskimi, którymi zamawia się różne choroby, np. obłąkanie, zawroty głowy, 
chorobę św. Walentego i inne. Zob. S. Kryczyński, Tatarzy litewscy. Próba mono-
grafii historyczno-etnograficznej, Warszawa 1938, s. 252. 

3	 Daławar (osm. duałar, ar. du‚) – modlitwy. Zob. S. Kryczyński, op. cit., s. 213.
4	 A. Drozd, M. Dziekan, T. Majda, Katalog Zabytków Tatarskich, t. 3: Piśmiennictwo 

i muhiry Tatarów polsko-litewskich, Warszawa 2000, s. 23.

prawej stronie (verso) oraz stronę lewą (recto) z pierwszymi ajatami sury 
2 Krowa. W chamaiłach występują jedynie obramienia tekstu na poszcze-
gólnych stronach, wydzielenie tekstów za pomocą kropek i rozetek lub 
ułożone w trójkąt oraz zdobnicze wydłużenie liter, głównie w basmali. 

Układ treści jest zgodny z tradycją orientalną, natomiast oprawy ksiąg 
mają kształt europejski – dwie okładki połączone grzbietem, ponieważ 
pracę powierzano miejscowym rzemieślnikom. Oprawy wykonane są z 
brązowej skóry, część udekorowana jest ornamentem geometryczno-ro-
ślinnym lub symbolem islamu – półksiężycem. 

Wszystkie manuskrypty do zbiorów muzeum trafiły w złym sta-
nie zachowania i wymagały podjęcia szeroko zakrojonych prac konser-
watorskich. Konserwacja czterech ksiąg: dwóch Koranów (MBH/1121, 
MBH/1126) i dwóch chamaiłów (MBH/D/1256, MBH/1122) zrealizowana 
została ze środków Ministerstwa Kultury i Dziedzictwa Narodowego, na 
które Muzeum Podlaskie w Białymstoku złożyło wnioski. Były to długo-
trwałe procesy, trwające po kilka miesięcy dla każdego obiektu.

Program prac konserwatorskich papierowych kart manuskryptów 
obejmował:

1.	 wykonanie specjalistycznych badań chemicznych atramentu i pa-
pieru

2.	 demontaż bloku książki
3.	 dezynfekcja
4.	 oczyszczanie kart na sucho
5.	 oczyszczanie kart metodami mokrymi, usunięcie plam 
6.	 odkwaszanie papieru – wykonanie rezerwy alkalicznej
7.	 wzmocnienie struktur papieru
8.	 planirowanie kart obiektu
9.	 uzupełnienie ubytków papieru i prasowanie kart
10.	  zszycie bloku książki.
Prace rozpoczynały się od dokumentacji opisowej i fotograficznej 

stanu zachowania oraz zinwentaryzowania składek. Następnie zdemonto-
wano blok książki i przystąpiono do mechanicznego czyszczenia kart, za-
biegu trudnego w realizacji, ze względu na duże zróżnicowanie użytych do 
wykonania manuskryptów papierów. Następnie wykonano kąpiele wodne 
i wodno-alkoholowe w celu usunięcia plam. Kolejnymi zabiegami było 
planirowanie kart oraz uzupełnienie ubytków papieru przy pomocy odpo-



5352 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

wiednio dobranych dla poszczególnych składek masy papierowej. Przetar-
cia i pęknięcia wzmocniono bibułkami i klejem ze skrobi modyfikowanej, 
a następnie prasowano w prasie introligatorskiej. Wyprasowane karty ukła-
dano w składki i prasowano przed szyciem bloku rękopisów. 

W przypadku dwóch ksiąg, których oprawy uległy całkowitej destruk-
cji, wykonywano nowe, również skórzane. Zachowano oryginalną skórę i 
dołączono do dokumentacji konserwatorskiej. Oprawy częściowo znisz-
czone poddawano konserwacji uzupełniając brakujące fragmenty i ponow-
nie zamontowano na rękopisach według następującego programu:

1.	 oddzielenie skóry od oprawy
2.	 oczyszczenie skóry na sucho
3.	 oczyszczenie skóry z zastosowaniem konserwatorskich środków 

myjących i rozpuszczalników organicznych
4.	 uzupełnienie ubytków skóry
5.	 wykonanie grzbietu i wykonanie brakującej części
6.	 wykonanie oprawy obiektu.
Zalecenia po konserwacji dla użytkownika, w tym przypadku mu-

zeum, w sposób rygorystyczny nakazują przestrzeganie następujących wa-
runków:

1.	 rękopisy powinny być przechowywane w możliwie stałych wa-
runkach wilgotności i temperatury

2.	 optymalny zakres temperatury i wilgotności dla papieru często 
udostępnianego wynosi min. 14, a max. 180 C (dopuszczalne wa-
hania to +/- 10 C) i min. 30, max. 45% Rh przy dopuszczalnych 
wahaniach dziennych +/- 3%

3.	 zabytki tego typu nie powinny być narażone na stałą ekspozycję 
światła dziennego. Zgodnie z zaleceniami International Council 
of Museums (ICOM) rękopisy na papierze nie mogą być ekspo-
nowane dłużej niż 250 godzin w ciągu roku. Standardy ICOM 
dopuszczają maksymalne natężenie oświetlenia obiektów 50 lux. 
Względna dopuszczalna zawartość padających promieni UV wy-
nosi 10 u W/lm. Należy więc jak najbardziej ograniczyć dostęp 
światła do pomieszczeń, w których są eksponowane tego typu 
obiekty5. 

5	 Konserwację czterech ksiąg wykonała Mirosława Wojtczak z Torunia. Dokumenta-

Konserwacji poddano także dwa najcenniejsze muhiry wykonane 
na podłożu papierowym. Pierwszy to muhir z tablicami astrologicznymi 
(MBH/1107). Namalowany gwaszem na papierze formatu 78x57 cm, jest 
kompozycją z „pieczęcią” w postaci dwunastu schodzących się centralnie 
okręgów, symbolizujących prawdopodobnie sfery niebios, umieszczoną w 
otoczeniu planet (?) ukazanych w formie trzynastu wielopłatowych rozet 
rozmieszczonych nieregularnie na białym tle. Inskrypcje rozmieszczone są 
wzdłuż boków muhiru. W okręgach „pieczęci” prawdopodobnie był wpi-
sany modlitewny tekst w języku arabskim, a w środkowych polach rozet 
umieszczone były imiona proroków. Niestety dzisiaj są nieczytelne nawet 
w świetle UV, ponieważ uległy całkowitemu zniszczeniu. Jest to zabytek 
unikatowy na tle innych muhirów polsko-tatarskich, łączący symbolikę 
kosmologiczną z funkcją magiczną amuletu6. 

Drugi to muhir MBH/1115 z zapisem darczyńcy na odwrocie: „Ten 
mugir pisany przez mego ojca Dawida Mucharskiego w roku 1854 w m. 
Kazaniu n / Wołgą. Dar od Mucharskiego Józefa m. Gołdap, dn. 16.VII–
1975 r.” Namalowany został na papierze formatu 32x24 cm kolorowymi 
farbami wodnymi, a inskrypcje zapisano atramentem brązowym i czerwo-
nym. Przedstawia zarys meczetu z kopułą i dwoma minaretami z wypisa-
nymi modlitwami w języku arabskim oraz komentarzem polsko-białoru-
skim zapisanym alfabetem arabskim. Jest to najstarszy muhir w zbiorach 
Muzeum7.

W kolekcji znajdują się także amulety spełniające ochronno-magiczną 
funkcję: daławar, nuski i hramotka8. Konserwacji poddany został daławar9 
(MBH/1104) – to papierowy zwój długości 571 cm i szerokości 7,5 cm 
z modlitwami zapisanymi jednostronnie i obwiedzionymi podwójną ram-
ką. Na końcu, na stronie niezapisanej, znajduje się kolofon łacinką „1867 
roku pisane przez Amurata Assanowicza Alekxandru Talkowskiemu. Na 

cja dostępna jest w archiwum Muzeum Podlaskiego w Białymstoku. 
6	 A. Drozd, M. Dziekan, T. Majda, op. cit., s. 67, 118.
7	 W kolekcji znajduje się również dziewięć muhirów pochodzenia kazańskiego i 

tureckiego.
8	 Hramotka (ros. pismo, pisemko) – zwój z modlitwami noszony jako amulet ochron-

ny przez osoby żyjące. Zob. A. Drozd, M. Dziekan , T. Majda, op. cit., s.15.
9	 Daławar (osm. duałar, arab. Dua) – modlitwy. Zob. S. Kryczyński, Tatarzy litewscy, 

s. 213.



5554 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

pamiątkę”, a nad nim, alfabetem arabskim, inną ręką niż tekst daławaru: 
„Jusuf syn Chalimy, jeśli Bóg pozwoli”10. Najbardziej zniszczone były po-
czątkowe fragmenty zwoju. Jego konserwacja wykonana została według 
programu zalecanego dla zabytków papierowych. Daławar zwinięty był 
w spłaszczony pakiet. Dla lepszej ochrony został nawinięty na specjalnie 
wykonany walec i zabezpieczony w odpowiednio dopasowanym futerale11.

Muzułmańskie dywany modlitewne służyły wiernym do odprawiania 
rytuału poza meczetami. W zbiorze muzeum znajdują się dwa dziewiętna-
stowieczne kobierce tureckie z symbolicznym przedstawieniem mihrabu, 
zakupione w krakowskiej DESIE (MBH/1552, MBH/1572) jako przykłady 
sztuki muzułmańskiej. Dla historii obecności Tatarów w dawnym Wielkim 
Księstwie Litewskim zdecydowanie cenniejszy jest dywanik modlitew-
ny (MBH/1119) odnaleziony w Bohonikach. Wykonany został z zielonej 
tkaniny i obszyty żółtymi frędzlami przez nieznaną z imienia osobę. W 
jego górnej części żółtą nicią wyhaftowano półksiężyc, nad nim gwiaz-
dę, a pod spodem inskrypcję alfabetem arabskim. Nie posiada walorów 
artystycznych porównywalnych ze wschodnimi dywanami, ale ma dużą 
wartość historyczną. Stan zachowania dywanika był bardzo zły. Tkanina 
utraciła walory estetyczne, cała powierzchnia była zabrudzona i zakurzo-
na. Widoczne były pęknięcia i przetarcia wątku i osnowy, kolor pozbawio-
ny dawnej intensywności. Dodatkowo wrażenie estetyczne zakłócały prze-
prowadzone zabiegi konserwatorskie. Cała powierzchnia dywanika była 
znacznie przetarta. Włókna stały się mało wytrzymałe, kruche i łamliwe. 
Ich ubytki odsłoniły kremowo-różowa tkaninę podszewki, znacznie odróż-
niając się od tła i zakłócając czytelność kompozycji. W dolnej i środkowej 
partii tkanina była znacznie przetarta. Najdłuższy ubytek o długości 40 cm 
znajdował się po lewej stronie, obok rozdarcie o długości 24,5 cm, tuż przy 
dolnej, środkowej części krawędzi, kolejne rozdarcie od długości 19,5 cm. 
Tkanina utraciła pierwotną kolorystykę, z koloru intensywnie zielonego 
do bladozielonego o szarym zabarwieniu. Kolor zbliżony do oryginalne-
go zachował się w miejscach, gdzie nie dochodziło światło tj. od strony 
rewersu, pod haftem oraz w miejscach założenia krajki i brzegów. Haft w 

10	 A. Drozd, M. Dziekan, T. Majda, op.cit., s. 60, il. 91, 92.
11	 Konserwację wykonała Mirosława Wojtczak z Torunia. Dokumentacja dostępna jest 

w archiwum Muzeum Podlaskiego w Białymstoku. 

niektórych miejscach był pozbawiony oplotu. Frędzle z licznymi ubytkami 
były silnie zbrudzone i zakurzone szczególnie na końcach, a zielono-żółta 
kolorystyka wypłowiała. Także podszewka była bardzo brudna, zakurzona 
i wypłowiała – z intensywnie fioletowego na kremowo-różowy. W wyniku 
użytkowania uległa wyciągnięciu i zagnieceniu w wielu miejscach. W gór-
nej partii widoczny był duży zaciek w kolorze tkaniny awersu oraz liczne 
niewielkie ubytki w analogicznych miejscach co na awersie.

Od momentu powstania dywanik narażony był na procesy starzenia, 
co za tym idzie procesy utleniania, hydrolizy, depolimeryzacji oraz zmiany 
fotochemiczne. Ważnym czynnikiem niekorzystnie wpływającym na stan 
zachowania, było zastosowanie barwników syntetycznych w kolorystyce 
tkaniny. Na początku XX w., czyli okres na który datowane jest powstanie 
dywaniku, barwniki syntetyczne były złej jakości. Skutkowało to szybkim 
procesem płowienia tekstyliów. W obiekcie, oryginalny, intensywny kolor 
zachował się jedynie po stronie rewersu albo w miejscach, gdzie nie do-
cierało światło – w szwach ,w założeniach, zgięciach. Również sam proces 
barwienia barwnikami syntetycznymi niekorzystnie wpłynął na kondycję 
włókien. Tkanina stała się krucha i podatna na szybkie niszczenie. 

Do wykonania dywanika zastosowano różnorodne materiały – pocho-
dzenia roślinnego (bawełna) i zwierzęcego (jedwab, wełna). Oba rodzaje 
są czułe na szkodliwe czynniki zewnętrzne. Sąsiedztwo materiałów o róż-
nych właściwościach fizycznych (rozciągliwość, elastyczność, zdolność 
absorpcji wilgoci), mogły powodować powstanie dodatkowych naprężeń 
powodujących zniszczenia mechaniczne w tkaninie. Także niekontrolowa-
na zmiana wilgotności powietrza miała niekorzystny wpływ na kondycję 
włókien. Dochodziło wówczas do migrowania w głąb struktury włókien 
drobin kurzu i brudu, co dodatkowo spowodowało sztywność i kruchość 
tkaniny. 

Celem konserwacji i restauracji obiektu było przeprowadzenie szcze-
gółowej analizy technologicznej i techniki wykonania. Znaczny stopień 
degradacji dywanika był konsekwencją wynikającą z technologii wyko-
nania oraz jego historii. Procesy fizyczne, chemiczne oraz biologiczne 
spowodowały znaczne zniszczenie i osłabienie kondycji podłoża, co miało 
niekorzystny wpływ na całkowitą zmianę wyglądu dywanika. 

Podstawowym zadaniem prac konserwatorskich było opracowanie 
najbardziej odpowiedniej metody konserwacji. Ze względu na znaczne 



5756 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

zniszczenie tkaniny, zlikwidowanie tak dalece posuniętych uszkodzeń było 
niewykonalne. Przywrócenie tkaninie jej pierwotnych walorów artystycz-
nych oraz pełnej wartości ekspozycyjnej było już niemożliwe.

Najważniejszym zadaniem podjętych prac było wzmocnienie całej 
powierzchni osłabionej struktury tkaniny, a jednym z podstawowych zadań 
konserwatorskich – przygotowanie obiektu do ekspozycji oraz odpowied-
niego zabezpieczenia w czasie przechowywania i ewentualnego transportu. 

Program pełnej konserwacji tkaniny obejmował:
1.	 Wykonanie dokumentacji fotograficznej i opisowej stanu zacho-

wania
2.	 Opracowanie programu konserwatorskiego na podstawie szcze-

gółowej analizy obiektu, techniki wykonania, technologii i stanu 
zachowania

3.	 Pomiar wartości pH tkaniny przed praniem
4.	 Demontaż obiektu:

•	 odłącznie frędzli
•	 odprucie podszewki

5.	 Identyfikacja materiału:
•	 identyfikacja włókien
•	 identyfikacja nici z oplotem metalowym 

6.	 Zabezpieczenie krawędzi tkaniny oraz podszewki ściegiem dzier-
ganym, nicią poliestrową w kolorze zbliżonym do oryginalnego

7.	 Wykonanie prób na trwałość wybarwień przy użyciu wodnego 
roztworu detergentu Preteponu G

8.	 Oczyszczenie tkaniny, podszewki i frędzli na mokro w 3% wod-
nym roztworze detergentu Pretonu G:
•	 delikatne tamponowanie awersu i rewersu przy użyciu mięk-

kiej gąbki morskiej 
•	 wielokrotne płukanie

9.	 Odsączanie nadmiaru wody na ligninie
10.	 Napięcie tkanin na płycie z pianki poliuretanowej przy użyciu 

cienkich igieł, zwracając szczególną uwagę na równe ułożenie 
nici osnowy i wątku, pozostawienie do wyschnięcia w pozycji 
poziomej

11.	 Ponowny pomiar wartości pH w celu sprawdzenia skuteczności 
prania

12.	 Przygotowanie materiałów konserwatorskich:
•	 częściowe odklejenie tkaniny jedwabnej o splocie płótna 

(tzw. jedwab techniczny)
•	 ufarbowanie tkaniny dublażowej, greży oraz przędzy je-

dwabnej barwnikami metalokompleksowymi na kolor zbli-
żony do koloru tkaniny oryginalnej; zastosowanie do kapieli 
barwiącej 3% kwasu octowego oraz 0,5% uwodnionego siar-
czanu sodu; rozprostowanie, napięcie tkaniny dublażowej i 
pozostawienie do wyschnięcia

13.	 Napięcie tkaniny dublażowej na ramę drewnianą na czas prowa-
dzenia kolejnego etapu prac konserwatorskich

14.	 Ułożenie na wcześniej ufarbowanej na odpowiedni kolor tkaninie 
dublażowej tkaniny oryginalnej

15.	 Sukcesywne zabezpieczanie krawędzi ubytków ściegami siatki 
konserwatorskiej przy użyciu greży jedwabnej

16.	 Wzmocnienie tkaniny oryginalnej tkaniną dublażową
17.	 Rekonstrukcja fragmentów brakującego haftu wcześniej ufarbo-

waną na odpowiedni kolor przędzą jedwabną
18.	 Przymocowanie nici metalowych w partii haftu przy użyciu je-

dwabnej greży
19.	 Naprężenie na ramie tkaniny jedwabnej dublażowej do wzmoc-

nienia frędzli
20.	 Przymocowanie każdego elementu frędzli ściegami siatki konser-

watorskiej przy użyciu jedwabnej greży w odpowiednio ufarbo-
wanym, mało widocznym kolorze

21.	 Zabezpieczenie uszkodzonych fragmentów frędzli ściegami siat-
ki konserwatorskiej przy użyciu przędzy jedwabnej

22.	 Rekonstrukcja brakujących fragmentów frędzli przy użyciu 
wcześniej ufarbowanej przędzy jedwabnej na kolory zbliżone do 
oryginalnych

23.	 Montaż obiektu: 
•	 doszycie frędzli
•	 przyszycie podszewki

24.	 Wykonanie dokumentacji fotograficznej obiektu po konserwacji.
W zaleceniach dla użytkownika konserwator wymienił następujące 

warunki: 



5958 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

1.	 dywanik bezwzględnie musi mieć zapewnioną ochronę przed 
szkodliwym wpływem czynników atmosferycznych oraz stabilne 
warunki przechowywania i eksponowania

2.	 pomieszczenie, w którym obiekt jest przechowywany lub ekspo-
nowany nie może być skażone mikrobiologicznie, powinno mieć 
stałą temperaturę 16-180 C oraz stałą, względną wilgotność po-
wietrza 50% (plus/minus 5%)

3.	 obiekt nie może znajdować się w pobliżu urządzeń wentylacyj-
nych oraz jak najdalej od okna

4.	 tkanina powinna być przechowywana w pozycji poziomej, awer-
sem do góry, zabezpieczona papierem, odizolowana od kurzu; 
może też być przechowywana nawinięta na wałek awersem do 
góry, równomiernie ułożona podczas nawijania

5.	 na tkaninę nie wolno kłaść innych przedmiotów
6.	 w trakcie transportu powinien być nawinięty na wałek i znajdo-

wać się w pozycji poziomej
7.	 należy utrzymywać permanentną czystość w pomieszczeniu oraz 

starannie i sukcesywnie odkurzać; ssawka odkurzacza powin-
na być zabezpieczona siatką poliestrową, nie należy przesuwać 
ssawki po haftach, lecz przykładać ją punktowo i za każdym ra-
zem odciągać12.

Aby zachować te cenne zabytki dla kolejnych pokoleń, muzeum sto-
suje zalecenia specjalistów, zarówno w przypadku tatarianów wykonanych 
na papierze, jak i tkanin, co czasami spotyka się z krytyką. Te kosztowne 
i wielomiesięczne prace mają na celu przekazanie kulturowej i religijnej 
spuścizny Tatarów polsko-litewskich, w możliwie najlepszym stanie, przy-
szłym badaczom osadnictwa tatarskiego na dawnych ziemiach Wielkiego 
Księstwa Litewskiego13.

12	 Konserwację dywanika wykonała Katarzyna Zapolska z Białegostoku. Dokumenta-
cja dostępna w archiwum Muzeum Podlaskiego w Białymstoku.

13	 Pełne omówienie kolekcji tatarianów w artykule: L. Lesisz, Kolekcja szczególnej 
troski – tatariana w zbiorach Muzeum Historycznego, „Rocznik Białostocki”, t. 19, 
Białystok 2014 oraz na stronie internetowej Muzeum Podlaskiego w Białymstoku: 
www.muzeum.bialystok.pl.

Anetta Luto-Kamińska
Instytut Badań Literackich PAN

Literatura Tatarów Wielkiego Księstwa Litewskiego 
oczyma językoznawcy diachronisty

Dla badań historycznojęzykowych najcenniejszym źródłem wie-
dzy są nieznane bądź nieopracowane dotąd teksty dawne. Wydobyte na 
światło dzienne zabytki piśmiennictwa polskiego stanowią każdorazo-
wo kolejną cegiełkę, która pozwala na budowanie coraz wyraźniejszego 
obrazu języka minionych wieków. Poszerzenie obszaru badań o nowe 
teksty z epoki wzbogaca wiedzę na temat danego okresu w rozwoju ję-
zyka, rzuca światło na zagadnienia ściśle lingwistyczne czy dialektolo-
giczne, ale także z zakresu stylistyki historycznej oraz społeczno-kultu-
ralnego tła epoki.

Literatura Tatarów Wielkiego Księstwa Litewskiego stanowi pod 
tym względem interesującą i nadal słabo wykorzystaną w badaniach nad 
historią języka polskiego bazę materiałową. Mowa tu o tekstach z kręgu 
badawczego kitabistyki, której założeniem jest analiza i opis piśmien-
niczej spuścizny muzułmańskich Tatarów Wielkiego Księstwa Litew-
skiego. Jest to polskojęzyczna (również białoruskojęzyczna) literatura 
religijna oraz tłumaczenia komentarzowe Koranu zapisane odpowiednio 
dostosowanym alfabetem arabskim. Właśnie zastosowany system notacji 
stanowi największą barierę uniemożliwiającą wykorzystanie tych utwo-
rów przez szersze grono badaczy. Teksty te kontynuują poetykę orien-
talnych wzorców, zróżnicowanych pod względem formy, zawartości i 
objętości, wśród których główne gatunki to: tefsiry, chamaiły i kitaby. 
Pierwsze obejmują tekst Koranu, zapisany w języku arabskim w zwy-
kłym układzie (poziome wersy czytane od strony prawej do lewej), oraz 
tłumaczenie1 zapisane alfabetem arabskim pomiędzy wersami orygina-

1	  Tekst Koranu służył wyznawcom w celach liturgicznych w niezmiennej wersji – 



6160 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

łu w ukośnych rządkach w języku polskim lub/i białoruskim. Znacznie 
skromniejsze od tefsirów chamaiły pełniły funkcję podręcznych modli-
tewników, zaś kitaby – formą przypominające średniowieczne kodek-
sy – charakteryzowały się znacznym wewnętrznym zróżnicowaniem, 
łącząc cechy literatury m.in. parenetycznej, hagiograficznej, opisowej i 
komentarzowej. Literatura ta rozwijała się obok arabskiego i tureckiego 
piśmiennictwa liturgicznego, które w dużej mierze stanowiło podstawę 
jej tłumaczeń. Oprócz źródeł orientalnych w rękopisach Tatarów Wiel-
kiego Księstwa Litewskiego (dalej skrót: WKL) odnajdziemy inspiracje 
literaturą staropolską i Biblią.2

Utwory religijne Tatarów WKL stanowią atrakcyjny przedmiot 
różnokierunkowych i wielopłaszczyznowych analiz połączonych z ba-
daniami komparatystycznymi. Wykorzystanie ich na potrzeby badań 
historycznojęzykowych wymaga zarówno dobrej znajomości alfabe-
tu arabskiego – wraz z elementami, które służyły dostosowaniu go do 
odmiennych cech języków słowiańskich – jak i ugruntowanej wiedzy 
z zakresu lingwistyki historycznej. Zasady zapisu polskich głosek nie 
były ściśle unormowane i w różnych zabytkach starano się je na różne 
sposoby oddawać. W artykule skupię się na drobnym wycinku obszer-
nej i niezwykle interesującej problematyki z zakresu paleografii. Anali-
za zapisów wybranej formy wyrazowej pozwoli rzucić nieco światła na 
kwestię oddania dwu polskich głosek miękkich za pomocą liter alfabetu 
arabskiego. Okazuje się, że bardzo pomocne w tym względzie mogą 
być odniesienia do zapisów w grafii tradycyjnej (alfabetem łacińskim) 
z okresu, gdy nie obowiązywały jeszcze ogólne normy ortograficzne, a 

zawsze w języku arabskim. Uznawany jako dzieło idealne w swej formie, nie był 
on tłumaczony na inne języki, a jedynie komentowany. Tefsiry były właśnie takimi 
„komentarzami”, choć w rzeczywistości stanowiły dość wierny przekład Koranu z 
pewnymi objaśnieniami, uzupełnieniami i komentarzami.

2	  O wpływach chrześcijańskich na literaturę Tatarów w dawnej Rzeczypospolitej zob. 
np.: A. Drozd, Wpływy chrześcijańskie na literaturę Tatarów w dawnej Rzeczypo-
spolitej. Między antagonizmem a symbiozą, „Pamiętnik Literacki” LXXXVIII 1997, 
z. 3, s. 3-34, S. Akiner, An Eclectic Literary Monument: The Religious Literature 
of the Tatars of Belarus, Lithuania and Poland, [w:] Colloquia Orientalia Bialo-
stocensia. Literatura / Historia, t. 14: Studia Tatarskie, Seria 4: Estetyczne aspekty 
literatury polskich, białoruskich i litewskich Tatarów (od XVI do XXI w.), red. G. 
Czerwiński, A. Konopacki, 2015, s. 33-47. 

osoby piszące niejako na bieżąco starały się przedstawić polską mowę 
za pomocą alfabetu łacińskiego. Ponieważ oba systemy graficzne nie 
były dostosowane do oddawania polskich głosek, należało je odpowied-
nio zaadaptować do nowej funkcji.

Jako przykład niech posłuży przegląd zapisów alfabetem arabskim 
polskiego rzeczownika świat w formie dopełniacza lp. światu lub świata 
oraz dopełniacza l. mn. światów. Formy te pochodzą z tego samego frag-
mentu I sury Koranu:

Chwała Bogu, Panu światów (1/2)3

Zostały one skolacjonowane w 16 zabytkach Tatarów polsko-litew-
skich: chamaiłach (CH), kitabach (K), tefsirach (T) i Koranach (Ko). W 
poniższej tabeli podano zapisy oryginalne wyrazów alfabetem arabskim 
oraz ich transliterację na alfabet łaciński z użyciem znaków diakrytycz-
nych, dzięki którym odzwierciedla się różne możliwości zapisu w grafii 
arabskiej jednej głoski polskiej. W transliteracji zachowano następujące 
odpowiedniki dla liter: س (sīn) – s̀, ڛ (–) – s̱, ث (ṯā’) – ś, و (wāw) – w, ي 
(yā’) – j, ط (ṭā’) – t, ف (fā’) – f. Odczytanie arabskich znaków wokalizacyj-
nych uzależnione jest od ich pozycji. Znak ْ (sukūn) występuje nad spółgło-
ską w wygłosie oraz każdą spółgłoską, po której następuje inna spółgłoska, 
więc nie posiada własnego, odrębnego znaku w transliteracji. Znak َ (fatḥa) 
– oddawany jest za pomocą litery e, a w połączeniu z odpowiednią literą 
arabską: َا (alif z fatḥą) – jako a, َو (wāw z fatḥą) – jako o. Znak wokali-
zacyjny ُ (ḍamma) nie wystąpił w analizowanych zapisach samodzielnie, 
tylko w połączeniu z literą: ُو (wāw z ḍammą) – co oddaję w transliteracji 
jako ū.

Zapisy źródłowe przedstawiono w poniższej tabeli:

3	  Fragment w tłumaczeniu J. Bielawskiego [Koran, tłum. J. Bielawski, Warszawa 
2009, s. 83]. Por. też przekład filomacki: Niech będzie chwała Bogu, władcy światów 
(1/1) [Koran, tłum. J. M. Tarak Buczacki, Warszawa 1858, s. 1] oraz przekład (w 
transkrypcji): Najlepsza chwała Bogu, panu i prowizorowi świata (pochodzący ze 
źródeł przedstawionych w tabeli 1. pod numerami: 1, 3-5, 7, 8, 10-12, 15, 16).



6362 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Tabela 1.

 Lp. Źródło Zapis oryginalny Transliteracja

1. T. z Olity, 1723 ُوطيَاوْس *s̀wajtū1

2. T. z Londynu, 1725 َاطَاوْڛ s̱wata

3. T. z Nowogródka, pocz. XIX w. ُوطَاوْس s̀watū

4. Ko. z Grodna, 1839 (MHR, sygnatura KP 
4738) ُوطيَوْس *s̀wejtū

5. CH. z Grodna, poł. XIX w. (MHR, sygn. 
CzZ 1814) ُوطَوْس s̀wetū

6. Ko. z Uzdy (poł. XIX w.) — —

7. K. Aladina Krynickiego z 1883 ْوَوطَاوْث śwatow

8. K. Mustafy Żdanowicza 1883 ْوَوطَاوْس s̀watow

9. T. Józefowa 1890 ْوَوطيَوْس *s̀wejtow

10. T. Chalila Józefowicza (2. poł. XIX w.) ْوَوطَاوْس s̀watow

11. T. Petersburg XIX w. ُوطَاوْس s̀watū

12. T. z XIX/XX w. (CNB, sygn. P223) ْفَوطَاوْس s̀watof

13. T. z Grodna (MHR, sygn. czz 1812) ْوُوطيَوْث *śwejtūw

14. CH. z Grodna (MHR, sygn. ND 8366) ْوَوطَوْس s̀wetow

15. CH. KU (sygn. 3246, s. 11a) ْوَوطيَوْث *śwejtow

16. CH. KU (sygn. 3246, s. 28a) ْوُوطيَوْس *s̀wejtūw

17 CH. Bajraszewskiego (s. 2) ْوَوطَوْس s̀wetow

18 CH. Bajraszewskiego (s. 21) ْوَوطَوْس s̀wetow

Przeanalizowano 17 zapisów wyrazu świat wyekscerpowanych z opi-
sanego wyżej ajatu Al.-Fātiḥy. Pochodzą one z 15 zabytków, ponieważ w 
jednym z nich (nr 6) wyraz ten został w omawianym miejscu pominięty, a 
w dwu innych (nr 15-16 oraz 17-18) surę I zapisano dwukrotnie. Powyższa 
tabela obrazuje olbrzymią różnorodność w zakresie oddawania polskich 
głosek za pomocą liter i znaków alfabetu arabskiego. Odnotowano niewie-
le zapisów identycznych – trzy z dwu tekstów (tabela 2.a.) oraz dwie pary 
(tabele 2.b. oraz 2.c.): 

Tabela 2.a.

Lp. Źródło Zapis oryginalny Transliteracja

14. CH. z Grodna (MHR, sygn. ND 8366) ْوَوطَوْس s̀wetow

17. CH. Bajraszewskiego (s. 2) ْوَوطَوْس s̀wetow

18. CH. Bajraszewskiego (s. 21) ْوَوطَوْس s̀wetow

Tabela 2.b.

Lp. Źródło Zapis oryginalny Transliteracja

3. T. z Nowogródka, pocz. XIX w. ُوطَاوْس s̀watū

11. T. Petersburg XIX w. ُوطَاوْس s̀watū

Tabela 2.c.

Lp. Źródło Zapis oryginalny Transliteracja

8. K. Mustafy Żdanowicza 1883 ْوَوطَاوْس s̀watow

10. T. Chalila Józefowicza (2. poł. XIX w.) ْوَوطَاوْس s̀watow

Owe wahania w zapisie związane są oczywiście z indywidualnymi 
sposobami radzenia sobie z oddaniem polskich głosek alfabetem dostoso-
wanym do zupełnie innego systemu fonetycznego i fonologicznego. Anali-
zowane wyrazy pochodzą z tekstów, które powstały w przeciągu niespełna 
dwu stuleci, w dodatku w znakomitej większości były to dzieła rękopi-
śmienne. Dla krystalizowania się i normowania zasad ortograficznych jest 
to niezwykle krótki okres. Słuszność takiego stwierdzenia popiera znajo-
mość podobnego procesu, jaki zachodził w polszczyźnie wiele wieków 
wcześniej. Począwszy od średniowiecza pisarze i kopiści trudzili się nad 
zapisaniem polskiej mowy za pomocą alfabetu, który również nie oddawał 
jej w pełni. Wykorzystanie alfabetu łacińskiego dla polszczyzny ewolu-
owało przez wieki, warto zatrzymać się jednak nad krótkim okresem w 
owym procesie. W wieku XVI znacznie rozszerzyła się możliwość oddzia-
ływania tekstów zapisanych w języku polskim za sprawą druku. Wydawcy 



6564 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

i pracownicy oficyn drukarskich mieli olbrzymi wpływ na kształtowanie 
się norm i zasad ortograficznych, choć należy mieć na uwadze, że w dobie 
renesansu nadal nie ma mowy o wykrystalizowaniu się owych norm o za-
kresie ogólnym.

Najlepszym świadectwem ukazującym, jak bardzo zbieżne były owe 
pisarskie dylematy dla zapisu polszczyzny, zarówno alfabetem łacińskim 
jak i arabskim, niech będzie podobny przegląd form graficznych wyrazu 
świat w różnych tekstach z XVI wieku. W tym celu analizie poddano bli-
sko 200 utworów z tego okresu, w których pojawił się rzeczownik świat. 
Analizowany wyraz wystąpił łącznie ponad 10 200 razy4, w tym znalazło 
się aż 36 różnych sposobów zapisania formy dopełniacza lp. świata. Na 
tak znaczną liczbę form graficznych miało wpływ kilka czynników. Jed-
nym z istotniejszych jest fakt, iż nie we wszystkich tekstach rozróżnia 
się a jasne od pochylonego; pierwsze z nich zwykle oznaczane było za 
pomocą litery á. W omawianej formie obie samogłoski były jasne, co w 
drukach przestrzegających owej zasady przedstawiono na dziewięć spo-
sobów: ſwiátá, ſwiáthá, ſwyátá, ſwyáthá, świátá, śwyátá, świáthá, Swiátá, 
swiátá. Kolejna grupa zapisów pochodzi albo z wyżej wspomnianych tek-
stów i poświadcza błędne oznaczenie jasnej barwy jednej z samogłosek 
a w wyrazie (zapis bez kreseczki nad literą a), albo z tekstów, w któ-
rych zaobserwowano brak konsekwencji w rozróżnianiu obu samogłosek 
a (jasnej i pochylonej): ſwiatá, Swiatá, światá, świathá, ſzwiathá, ſwiáta, 
świáta. Wreszcie, trzecią grupę stanowią zapisy z literą a bez kreskowania 
w obu pozycjach: ſwiata, świata, Swiata, swiata, ſwiatha, ſwyata, swyata, 
ſzwyatha, swyatha, ſzwiata, ſzuiata, ſzviata, ſzwyata, ſſwyatha, ſzvyata. Na 
owych 15 typów graficznych składają się wystąpienia z różnych tekstów: 
1) niewielka liczba błędnych zapisów z utworów, w których a jasne jest 
konsekwentnie oznaczane przez kreseczkę, 2) z utworów, które w ogóle 
nie rozróżniają a jasnego i a pochylonego, 3) z utworów, w których panuje 
odwrotna zasada oznaczania samogłosek a i å, czyli a bez kreski prawi-
dłowo oddaje samogłoskę jasną.5

4	  Analizowane wystąpienia rzeczownika świat pochodzą z kartoteki Słownika polsz-
czyzny XVI wieku w Toruniu oraz z ekscerpcji własnej.

5	  Utworów, w których a jasne zapisuje się bez kreski, jest niewiele; wśród nich są np.: 
S. Murzynowskiego, Testamentu Nowego część pierwsza..., Królewiec: A. Aujez-
decki, 1551 [stąd pochodzą zapisy: świata] lub B. Opeca, Żywot Pana Jezu Krysta..., 

Jako ostatnią grupę należy wymienić zapisy odbiegające od wszelkich 
norm. Wśród nich pojawiły się 3 typy, w których zapisano samogłoskę no-
sową zamiast jasnego a: ſzwyąta, święta, Swiatą. Należy przy tym zwrócić 
uwagę, iż tego typu pomyłki nie są odosobnione i znalazły się również w 
innych formach wyrazu świat: w formie podstawowej – ſwiąt, w narzęd-
niku lp. – światęm, ſwiátęm oraz w miejscowniku lp. – ſwięcie, ſwyęcie, 
święćie, świecię, świećię. Ze względu na to, że zapisy te nie mają cha-
rakteru jednostkowego, należałoby przyjrzeć się im bliżej, by stwierdzić, 
jakie czynniki wpłynęły na ich pojawienie się. Dwie narzędnikowe formy 
graficzne stanowią zapewne potwierdzenie nazalizującego wpływu spół-
głoski półotwartej na samogłoskę -e- w końcówce gramatycznej, natomiast 
w pozostałych wypadkach brak warunków do wtórnej nosowości. Wydaje 
się, że na pojawienie się błędnych zapisów z samogłoską oznaczoną jako 
nosowa w temacie wyrazu, mogła mieć wpływ analogia do form deklina-
cyjnych innego rzeczownika bardzo zbliżonego morfologicznie – święto, 
wraz z formami: świętem, święcie, świąt. Postaci z samogłoską nosową w 
końcówce gramatycznej jest zdecydowanie mniej, co może przemawiać za 
uznaniem ich za błędy drukarskie, ewentualnie – co raczej mniej prawdo-
podobne – za omyłkowe odbicie form gramatycznych innych wyrazów, np. 
rzeczowników nijakich na -ę.

Oprócz wyżej wymienionych postaci graficznych dopełniacza lp. rze-
czownika świat pojawiły się jeszcze dwa inne błędne zapisy: swata oraz 
ſwieta. Pierwszy utożsamić można z formą rzeczownika swat, w drugim 
być może mamy ślad wpływów ruskich. 

W analizowanych tekstach z XVI wieku odnotowano jedynie spo-
radyczne wystąpienia formy liczby mnogiej rzeczownika świat, a dopeł-
niacz lm. ma poświadczenie tylko w dwu postaciach graficznych: ſwiátow, 
ſwiáthow, z poprawnie oznaczoną jasną barwą samogłoski a. O barwie 
samogłoski w końcówce gramatycznej nie możemy orzekać, ponieważ za-
pisy pochodzą z tekstu, w którym nie rozróżnia się graficznie o jasnego od 
o pochylonego.

Wszystkie omówione dotąd cechy zapisu samogłosek są typowe dla 
grafii tradycyjnej, nie znajdują natomiast odzwierciedlenia w zabytkach 
tatarskich. Choć widzimy – pomimo znaczącej różnicy czasowej dzielącej 

Kraków: F. Ungler, 1522 [stąd pochodzą zapisy: ſwiata].



6766 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

omawiane tu utwory Tatarów WKL i teksty XVI-wieczne – wiele zbież-
ności w rozwiązywaniu problemu graficznego odwzorowania polskich 
dźwięków, to właśnie ów dystans jest jednocześnie powodem, dla które-
go nie odnajdziemy w literaturze Tatarów śladu dylematów związanych z 
oznaczaniem barwy samogłosek, a żywego na przestrzeni wieku XVI.

Istotne zbieżności dotyczyć będą sposobów graficznego oddania pol-
skich spółgłosek palatalnych, co doskonale uwidoczniają przedstawione 
powyżej zapisy, zarówno alfabetem łacińskim, jak i arabskim. Brak od-
powiedniej litery dla owych głosek w obu alfabetach stał się dla pisarzy, 
kopistów i drukarzy początkiem poszukiwań adekwatnego i wyrazistego 
sposobu przedstawienia opozycji: twardość – miękkość.

Analizując zapisy formy dopełniacza rzeczownika świat, okazuje 
się, że w grafii tradycyjnej nagłosowe ś- zapisano na sześć sposobów: ſ, 
ś, S, s, ſz, ſſ. Ostatnie dwa dwuznaki pojawiły się w najstarszych drukach 
i rękopisach o słabo unormowanej pisowni różnicującej ciąg s-š-ś, litera s 
spotykana jest w XVI-wiecznych tekstach jedynie w wygłosie wyrazu na 
oznaczenie głoski s, w innych pozycjach trafia się sporadycznie i ozna-
czać może niekiedy również spółgłoskę miękką, jak w opisywanych przy-
kładach. Najczęściej w analizowanym materiale, co oddaje jednocześnie 
tendencje ogólne w ówczesnej grafii, wystąpiły litery: ſ, S oraz ś. Jedynie 
ostatnia z nich wykazuje ukierunkowaną specjalizację i oznacza wyłącznie 
spółgłoskę ś, dwie pierwsze – odpowiadać mogły zarówno głosce miękkiej 
ś jak i twardej s.

Na tym tle zapisy nagłosowej spółgłoski za pomocą liter alfabetu arab-
skiego nie stanowią już większego zaskoczenia. Przedstawione w tabeli nr 
1. przykłady obrazują użycie jedynie trzech arabskich liter na oznaczenie 
głoski ś w wyrazie świat:

Tabela 3.
litera arabska (sīn) س (’ṯā) ث ( –) ڛ
liczba zapisów 13 3 1

Największą frekwencję w omawianych przykładach ma litera س, 
która w języku arabskim odpowiada głosce wymawianej jak polskie s, 
trzy razy pojawiła się litera ث – odpowiednik głoski zbliżonej do bezdź-

więcznie odczytanego angielskiego th (jak w wyrazie thank) i jednost-
kowo – litera ڛ. Jak widać, ani razu nie zapisano w tej pozycji litery ص 
oddającej wymawianą z emfazą spółgłoskę s. Spostrzeżenia te korespon-
dują z konstatacją A. K. Antonowicza, który zaobserwował w badanych 
przez siebie zabytkach przedstawioną powyżej zasadę zapisu różnicu-
jącego głoskę miękką ś i twardą s, odpowiednio: ś – za pomocą trzech 
omówionych liter (tabela 3.) i s – za pomocą ostatniej z tu wspomnia-
nych, czyli litery ṣād.6 

Na podstawie porównania zapisów tylko tej jednostkowej formy wy-
razowej można zastanawiać się nie tylko nad kwestią graficznego oddania 
miękkości nagłosowej spółgłoski szczelinowej, ale także spółgłoski po niej 
następującej, zwłaszcza w zapisach, w których pojawia się litera yā’. Owe 
zapisy są najtrudniejsze do interpretacji z powodu pewnego zachwiania w 
użyciu znaków wokalizacyjnych: wāw – fatḥa – yā’ – ṭā’ (lub: wāw – alif 
z fatḥą – yā’ – ṭā’). Teoretycznie można by uznać, iż błędnie nie zapisano 
tu sukūna przy literze yā’ i odczytać jako sekwencję -wetj- (-wajt-)7. Mniej 
przekonujące jest odczytanie fragmentu jako -wje- z założeniem braku 
sukūna przy literze wāw i jednoczesnym uznaniem fatḥy jako znaku woka-
lizacyjnego przy literze yā’. Obie lekcje należy jednak potraktować jeszcze 
inaczej; zważywszy że opisane zjawisko nie ma charakteru jednostkowe-
go, zatem i o istnieniu ewentualnego błędu nie może być mowy. Być może 
w tym wypadku warto pójść za wskazówką pisarza, który zdał się celowo 
wypaczyć nadrzędne zasady zapisu, by w ten sposób wskazać na miękkość 
spółgłoski wargowej. Wówczas literę yā’ potraktujemy jako sygnał mięk-
kości poprzedzającej ją spółgłoski: -w’et-. Jedynie przykład (1) z tabeli 
nr 1: ُوطيَاوْس nie da się pod tę zasadę podciągnąć. Warto jednak bliżej się 
przyjrzeć, jak zapisuje się w owym zabytku miękką głoskę w z następującą 
po niej samogłoską e. Okazuje się, że prawie zawsze mamy tu do czynienia 
z wcześniej omówionym sposobem zapisu za pomocą liter: wāw – fatḥa – 
yā’ – spółgłoska. Jako przykład niech posłuży przegląd tego typu zapisów 
z sury XXXVII: dla wyrazu świet – 37/6 ُوطيَوْث (s. 356a/3), 37/87 ْوُوطيَوْث 
(s. 358b/6), ale także gwiezda –37/6 ْدضيَوْغ (s. 356a/3), 37/8 ِمَادضيَوْغ (s. 

6	  Zob. А. К. Антoнoвич, Бeлoрусскиe meксmы, пucaнныe aрабским письмoм и их 
грaфикo-opфoгpaфичecкaя cисmeмa, Вильнюс, s. 243-246.

7	  Jak to wstępnie przedstawiono w tabeli 1.



6968 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

356a/4), 37/88 ِدضيَوْغ (s. 358b/6), wiedomy – 37/54 ِمُوديَو (s. 357b/4), 
wiera – 37/119 يِريَو (s. 359b/7). W zapisach formy dopełniacza rzeczow-
nika świat z pozostałych zabytków (tabela 1.) panuje zgodność i mamy 
tylko dwa warianty różniące się samogłoską po miękkim w: -طَو- || -طَاو-. 
Brak tu też jakiegokolwiek graficznego oznaczenia miękkości spółgłoski.

Podobnie jak w wypadku spółgłoski nagłosowej, również i przy omó-
wionej powyżej miękkiej spółgłosce w warto dokonać zestawienia jej 
graficznego oddania za pomocą liter obu alfabetów. W grafii tradycyjnej 
typowym sposobem oznaczania miękkości głoski jest umiejscowienie w 
postpozycji litery i lub y. Dla pierwszego typu XVI-wieczne teksty dostar-
czają kilku rodzajów połączeń literowych w wyrazie świat dla oddania pa-
latalnego w: najczęstszy jest wi, sporadycznie zdarzają się też – ui, vi, Wi, 
VVI, za pomocą litery y – oczywiście wy, ale również sporadycznie vy. Nie-
liczne użycia joty (ſwjatu, Swjecżie) stanowią w istocie jedynie graficzny 
zamiennik litery y, który pojawiał się w omawianym okresie w pewnych 
specyficznych uwarunkowaniach związanych z procesem składu tekstu 
w oficynach drukarskich. W niektórych tekstach miękkość spółgłoski w 
oznaczano za pomocą kreseczki nad literą, po czym zapisywano literę i: 
sẃiátu, śẃiecie. Zdarzają się też wypadki błędnego zapisu bez oznaczenia 
miękkości głoski: swata, swat, ſwecye. O tego typu pomyłkach pisałam już 
wcześniej; mogły być zatem przykładem błędnej analogii bądź zwykłego 
niedopatrzenia zecera.

Przedstawione powyżej rozważania dotyczące jednego tylko połącze-
nia liter w kolejnych kopiach konkretnego fragmentu Koranu pokazują, 
jak rozległy i interesujący jest problem adaptacji graficznych obu alfabe-
tów dla zapisania tekstu w języku polskim. Choć omówione tu utwory Ta-
tarów WKL niejednokrotnie stanowiły podstawę różnego typu opracowań, 
na pewno nadal w tym temacie pozostaje wiele do powiedzenia. Trzeba też 
zaznaczyć, że prowadzenie badań nie jest proste. Kwestią o charakterze 
zewnętrznym jest to, że część rękopisów pozostaje w rękach prywatnych 
i – co za tym idzie – ich dostępność jest bardzo ograniczona. W szerszym 
zakresie wykorzystywane są teksty przechowywane w muzeach i bibliote-
kach. Jednak one także kryją jeszcze wiele tajemnic, których odkrywanie 
w jakiś sposób wpływa na postrzeganie literatury dawnej i polszczyzny 
historycznej.

(Footnotes)

1	  Gwiazdka poprzedzająca zapisy wskazuje na defektywność trans-
literacji. Oznaczonych w ten sposób 6 odczytów zostanie dokładniej omó-
wionych w dalszej części artykułu.



7170 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

З. Канапацкая
Белорусский государственный университет,

г. Минск, Беларусь

Рукописи белорусских татар из государственных и 
частных коллекций (конец XVII – начало ХХ вв.)

В государственных библиотеках Беларуси и в Гродненском музее 
истории и религии выявлено 39 рукописей (в том числе фрагменты 
рукописей - З.К.) XVII – первой половины XX в. По количеству книж-
ных памятников письменности белорусских татар коллекции Бела-
руси занимают значительное место среди государственных книжных 
коллекций мира. Для сравнения: в государственных коллекциях Лит-
вы – 40 рукописей первой половины XVIII –первой половины XX в., 
России – 8 рукописей середины XVII – первой половины XIX в., Ук-
раины – только одна рукопись начала XIX в., Польши – 10 рукописей 
начала XIX – первой половины XX в., Англии – 3 рукописи первой 
половины XVIII – первой половины XIX в., Германии – одна рукопись 
первой половины XVII в.1

На сегодняшний день в государственных коллекциях Беларуси 
насчитывается 47 (включая фрагменты рукописей) рукописных книг 
татар Беларуси. 15 рукописей конца XVII – первой половины XX в. 
хранится в Центральной научной библиотеке им. Я. Коласа НАН Бе-
ларуси (ЦНБ НАН Беларуси), 18 книг середины XIX – первой поло-
вины ХХ в. – в НББ, 13 книг конца XVIII – первой половины ХХ в. – в 

1	 Drozd A., Dziekan M., Majda T. Pismiennictwo i muhiry Tatarow polsko-litewskich. 
– Warszawa, 2000.- T. 3 – s. 74; Мишкинене Г. Каталог арабскоалфавитных 
рукописей / Г. Мишкинене, С. Намавичюте, Е. Покровская – Вильнюс, 
2005.	



7372 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Гродненском государственном музее истории религии (ГГМИР) и 1 
книга конца XIX в. – в Библиотеке БГУКИ2.

Хамаилы – один из наиболее популярных типов книг татар Бе-
ларуси. Они являются ценными источниками сведений о молитвах и 
религиозных обрядах, а также содержат материал по народной куль-
туре, фольклору. Практика переписывания хамаилов продолжалась до 
второй половины ХХ в. – зарегистрированы хамаилы, переписанные 
в 1971 и 1986 гг.3 Встречаются хамаилы, написанные кирилловскими 
и латинскими буквами. Эти книги предназначались для тех татар-му-
сульман, которые уже не знали арабское письмо. Такие хамаилы из-
вестны со второй половины XIX в.4

Содержание хамаилов, как и китабов, разнообразное и нестрогое 
по размещению. Некоторые тексты хамаилов можно встретить в ки-
табах и наоборот. Хамаил, включающий наиболее читаемые молитвы, 
а также ряд логико-астрологических указаний, являлся самым люби-
мым молитвенником белорусских татар. Даже формат хамаила, зна-
чительно меньший, чем у китаба, был приспособлен  к ежедневному 
практическому применению. Так как хамаил со своими рецептами и 

2	 Справаздача аб навукова-даследчай рабоце “Рукапісы татар (мусульман) 
Беларусі канца XVII – пачатку XX стагоддзя: навуковае апісанне і 
кадыкалагічны аналіз рукапісаў з кнігазбораў Беларусі”: (прамежкавая 
справаздача): [зацверджана на пасяджэнні вучонага савета ад 22.05.2008, № 3] 
/ Нац. акад. навук Беларусі, Дзярж. установа «Цэнтр. навук. б-ка Нац. акад. 
навук Беларусі»; адказ. выканаўцы: А.І. Цітавец, Л.А. Аўгуль; навук. кіраўнік 
М.У. Тарэлка; выканаўцы: Гародка І.П. [і інш.] – Мінск: [Б. выд.], 2008. – 186 с. 
Ранее отмечалось, что в коллекции ЦНБ НАН Беларуси хранится 16 рукописей, 
в НББ – 12. Рукопись Р97 (ЦНБ НАН Ьеларуси) была определена как конволют 
(полукитаб последней трети XVIII в. и Коран последней четверти XVIII в.). 
Познее было решено не выделять в отдельную единицу описания фрагмент 
другой рукописи (суры Корана), приплетенный к полукитабу Р97. В конце 
2007 г. коллекция НББ пополнилась одной рукописью (Коран 1840–45 гг. 
–11Н/17(026)), а в 2008 г. еще пятью рукописями.

3	 Drozd, A. Piśmiennictwo i muhiry… – Tatarów polsko-litewskich / A. Drozd, M.M. 
Dziekan, T. Majda. – Warszawa: Res Publica Multiethnica, 2000. – S. 59.

4	 Хамаил 1858 г. написан гражданским письмом: Мишкинене, Г. Каталог 
арабскоалфавитных рукописей литовских татар / Г. Мишкинене, С. 
Намавичюте, Е. Покровская. – Вильнюс: Изд-во Вильн. ун-та, 2005. – С. 91–92.

заклинаниями от разных болезней, а также толкованием снов и зло-
получных дней имел значение своеобразного повседневного справоч-
ника, татары переписывали его весьма охотно. Число экземпляров 
этой книги довольно велико. В соответствии со своим содержанием 
хамаилы могут быть разные: обычный, «моллинский» (т.е. предназ-
наченный для муллы и содержащий ритуальные молитвы и поясне-
ния к основным обрядам- З.К.) и «фалджейский» (преимущественно с 
магическими формулами и астрономическими таблицами, а поэтому 
нужный фалджеям – прорицателям- З.К.). 

Самый старый сохранившийся хамаил (первая половина XVII в.)5 
находится в коллекции библиотеки Лейпцигского университета. В ка-
талоге «Piśmiennictwo i muhiry Tatarów polsko-litewskich», вышедшем 
в 2000 г., польский исследователь А. Дрозд отмечал, что в государст-
венных коллекциях мира хранится около 20 хамаилов.6 В настоящее 
время эта информация устарела, за прошедшие годы были выявлены 
и описаны «новые» рукописи. Нам удалось собрать сведения о 47 ха-
маилах из отечественных и зарубежных государственных коллекций. 
В Беларуси хамаилы хранятся в НББ (10 хамаилов), ЦНБ НАН Бела-
руси (7), ГГМИР (10), в библиотеке БГУКИ (1). В государственных 
коллекциях Литвы – 7 хамаилов, Российской Федерации – 2, Украины 
– 1, Польши – 7, Великобритании – 1, Германии – 1. В отечественных 
и зарубежных частных (негосударственных) коллекциях зарегистри-
ровано 26 хамаилов.7

Изучением рукописей белорусских татар активно занимаются за-
рубежные исследователи, среди которых белорусский просветитель А. 
Надсон (недавно ушедший из жизни- З.К.), польские исследователи Ч. 
Лапич, А. Дрозд, швейцарский лингвист П. Сутэр, литовская иссле-
довательница Г. Мишкинене и др. В 2000 г. в Варшаве и в 2005 г. в 
Вильнюсе вышли каталоги рукописных книг8. В 2009 г. была подроб-

5	 Мишкинене, Г. Каталог ... – С. 71.
6	 Drozd, A. Piśmiennictwo i muhiry… – S. 14.	
7	 Справаздача аб навукова-даследчай рабоце... С. 174–186.
8	 Drozd A., Dziekan M., Majda T. Pismiennictwo i muhiry Tatarow polsko-litewskich. 

– Warszawa, 2000.- T. 3 – s. 74; Мишкинене Г. Каталог арабскоалфавитных 
рукописей литовских татар / Г. Мишкинене, С. Намавичюте, Е. Покровская. – 
Вильнюс: Изд-во Вильн. ун-та, 2005.



7574 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

но описана, изучена и опубликована переписанная в первой половине 
XVIII в. с более раннего оригинала рукопись, известная исследовате-
лям как китаб И. Луцкевича.9 Арабографичная рукопись китаба была 
выявлена еще в 1915 г. И. Луцкевичем в д. Сорок Татар Вильнюсского 
района Литвы и хранилась в Белорусском музее им. И. Луцкевича в 
Вильнюсе. Ее обнаружение привело к интенсивным научным поискам 
и исследованию письменного наследия белорусско-польско-литовских 
татар, пробудило их стремление к самоидентификации и обусловило 
возрождение татарской общины Литвы.

Историю и культуру белорусских татар в 1990-е гг. исследовали 
российский историк С. Думин,  белорусские ученые И. Канапацкий 
и А. Смолик. При активном участии И. Канапацкого в 1997 г. в музее 
Белорусского государственного университета культуры и искусств, 
в 2001 и 2003 гг. в Центральной научной библиотеке НАН Беларуси 
(ЦНБ НАН Беларуси) были организованы выставки рукописей бе-
лорусских татар. С его помощью были изданы каталоги рукописных 
книг. Проблемы исследования книжного наследия белорусских татар 
рассматривались на научных конференциях, организатором которых 
был Ибрагим Борисович. На IX Международной научно-практиче-
ской конференции «Цюркскія народы ў гісторыі Беларусі» в 2003 г. 
была организована секция «Кніжнасць цюркскіх народаў»10. 

К сожалению, до сих пор про оригинальную литературу белорус-
ских татар знает только узкий круг специалистов. В 1997 и 2003 гг. в 
Беларуси изданы два каталога рукописей белорусских татар.11 Каталог 
1997 г. включал сведения про 11 рукописей белорусских татар XVIII – 

9	 Китаб Ивана Луцкевича — памятник народной культуры литовских татар / 
Научн. ред. Г. Мишкинене. – Вильнюс, 2009. – 800 с.

10	 Думiн С., Канапацкi I. Беларускiя татары. Мiнулае i сучаснасць. – Мн., 1993; 
Тюркские народы в истории Беларуси: материалы IX Международнай научно-
практической конференции. Минск 3-5 сентября 2003 г.: в 2 ч. – Мн., 2005 
– Ч.2; Кушнер В., Люты А. Мір нашаму дому. Памяці Ібрагіма Барысавіча 
Канапацкага // Беларускі гістарычны часопіс. 2005, №10 – с. 71-76. 

11	 Рукапiсныя i друкаваныя кнiгi беларускiх татар: Каталог выставы / 
Укладальнiкi: Доýнар Л., Самайлюк Т., Дзем’яновiч Т. – Мн., 1997; Рукапісы 
беларускіх татараў канца XVII – пачатку XX стагоддзя з калекцыі Цэнтральнай 
навуковай бібліятэкі Нацыянальнай акадэміі навук Беларусі / Укладальнiкi: 
І.А. Ганчарова, А.І. Цітавец, М.У. Тарэлка. – Мн., 2003.

начала ХХ в. из частных коллекций. В каталоге 2003 г. представлены 
14 рукописей из книжной коллекции  ЦНБ НАН Беларуси. Однако 
каталогизация рукописей белорусских татар еще не завершена. Бе-
лорусские арабографические тексты не были отражены в изданной в 
2003 г. «Анталогіі даўняй беларускай літаратуры: XІ – першая палова 
XVIII ст.» В Беларуси не издан ни один арабографический книжный 
памятник. Не решена проблема создания страховых копий, перевода 
ценных документальных памятников на электронные носители. 

В ЦНБ НАН Беларуси проводится исследовательская работа по 
описанию и кодикологическом анализе рукописей белорусских татар 
из отечественных государственных коллекций. Сотрудниками отдела 
редких книг и рукописей библиотеки М. Тарелкой и Е. Титовец были 
исследованы материалы этого учреждения, Национальной Библиоте-
ки Беларуси и Гродненского государственного музея истории рели-
гии.12 Рукописи белорусских татар также хранятся в частных коллек-
циях, но преобладающее большинство их не учитаны и не описаны. 

Коллекция рукописей белорусских татар И.Б, Канапацкого, пред-
ставленная автором на упомянутых конференциях – одна из круп-
нейших в Беларуси. Она состоит из 28 рукописных книг конца XVIII 
начала ХХ в.: Кораны, тефсиры, теджвиды, китабы и хамаилы, кото-
рые представляют собой основные виды литературы татар-мусульман 
Беларуси (былого Великого княжества Литовского). Часть этой кол-
лекции была представлена в каталоге «Рукапісныя і друкаваныя кнігі 
беларускіх татараў»13. Про отдельные книги из коллекции И.Б. Кана-
пацкого, было известно из публикаций отечественных и зарубежных 
ученых: китаб 1832 г. (известный как китаб И. Хасеневича – К.З.) ис-
следовал белорусский ученый В. И. Нестерович14, тефсир конца XIX в. 

12	 Рукапісы татараў Беларусі канца XVII – пачатку XX стагоддзя з дзяржаўных 
кнігазбораў краіны: каталог / склад.: М.У. Тарэлка, А.І. Цітавец; рэд.бібліягр.зап. 
І.П. Гародка; рэдкал.: Н.Ю. Бярозкіна [і інш.]. – Мінск: Беларус.навука, 2011. – 221 с.

13	 Рукапiсныя i друкаваныя кнiгi беларускiх татар: Каталог выставы / 
Укладальнiкi: Доýнар Л., Самайлюк Т., Дзем’яновiч Т. – Мн., 1997.

14	 Несцяровiч В.I. Старажытныя рукапiсы беларускiх татар (Графiка. 
Транслiтарацыя. Агульная характарыстыка мовы. Фразеалогiя). – Вiцебск: 
Выд-ва “ВДУ iмя П.М. Машэрава, 2003; Несцяровiч В.I. Кiтаб 1832 года: 
палеаграфiя, змест, графiка, арфаграфiя // Веснiк ВДУ, 2001 - №2.



7776 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

– швейцарский лингвист П. Сутер15. На сегодняшний день преимуще-
ственное большинство рукописей из частных коллекций Беларуси не 
зарегистрирована, нe описана и не введена в научный оборот. 

В данной статье мы представляем лишь часть книжной коллек-
ции семьи Канапацких с указанием вида литературного источника, 
даты и места его написания. Дальнейшую работу по описанию и ис-
следованию приведенных рукописей планируется осуществить в рам-
ках совместных с учеными Беларуси, Литвы, Польши научно-иссле-
довательских проектов. 

1. Коран, 1883 г. Смиловичи, Минская область.

15	 Suter P. Alfurkan Tatarski. Der litauisch-tatarische Koran-Tefsir. – Koln, Wien, 
2004. – s. 516-520.

2. Коран, 1853 г. Узда, Минская область.

3. Тефсир, 1797 г. Смиловичи, Минская область.



7978 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

4. Китаб, 1832 г. Смиловичи, Минская область.

5. Китаб, 1797 г., Минск.

6. Коран, 1853 г. Минск.

7. Хамаил, I пол. XIX в., Мядель, Минская область.



8180 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Marek Moroń

O Deklaracji Wileńskiej i stałej naszej pamięci 
o sprawach Tatarów krymskich

W dniach 11-13 kwietnia 2016 roku obradowała w Wilnie Rada Wy-
konawcza Światowego Kongresu Tatarów Krymskich. W tym czasie miała 
też miejsce międzynarodowa konferencja pt. „Masowe naruszanie praw 
człowieka na okupowanym Krymie” (Mass Human Rights Violation in 
Occupied Crimea).

Niestety, tym razem nie mogłem skorzystać z zaproszenia otrzyma-
nego od organizatorów, nad czym ubolewam, gdyż byłaby to możliwość 
udziału i  obserwacji rozwoju zakreślonej działalności na II Światowym 
Kongresie w Ankarze w sierpniu 2015 roku, w którym brałem udział.

Podstawowy dokument posiedzenia Rady, czyli Wileńska Deklaracja 
Rady Wykonawczej Światowego Kongresu Tatarów Krymskich (nazywa-
na dalej Deklaracją Wileńską) został uchwalony w pierwszym dniu obrad, 
w godzinach popołudniowych.

 Jeszcze w Ankarze, w sierpniu 2015 roku, Przewodniczący delega-
cji Seimasu litewskiego na Kongres, Pan Emanuelis Singeris, zapowiadał, 
że „Litwa będzie orędownikiem i rzecznikiem sprawy Tatarów krymskich 
w Europie”. Posiedzenie wileńskie z pewnością wpisuje się w ten zaryso-
wany kierunek.

Wartą odnotowania różnicą pomiędzy spotkaniem w Ankarze w 2015 
roku a spotkaniem w Wilnie w 2016 jest to, iż w Wilnie mieliśmy oficjalną 
delegację z państwa polskiego.

 W Ankarze przy udziale znaczących przedstawicieli z Litwy i Ukra-
iny (i oczywiście Turcji) oraz Ambasad krajów Europy i USA (na szczeblu 
Ambasadora), nie mieliśmy żadnej oficjalnej reprezentacji polskiej. Nasza 
trójka, czyli Panowie Olgierd Chazbijewicz, Piotr Hlebowicz i Marek Mo-
roń, reprezentowała swe instytucje macierzyste. Tymczasem, jak zostałem 
poinformowany w  Wilnie, podczas posiedzeń i  obrad obecna była Pani 



8382 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Urszula Doroszewska – doradca w Kancelarii Prezydenta RP. Godzi się 
wspomnieć, iż Pani Doroszewska, niezależnie od swej aktualnej funkcji, 
jest też osobą wielce zasłużoną w  budowaniu, przez długie lata, relacji 
przyjaźni i współpracy Polski z Tatarami krymskimi.

Deklaracja Wileńska jest elementem pamięci i poczucia aktualności 
sprawy Tatarów krymskich w Europie. Nie należy jej ani przeceniać, ani 
nie wolno nie doceniać. Tylko stałe mówienie i przypominanie o losie Ta-
tarów krymskich będzie sensownym przyczynkiem do budowania poli-
tycznego dyskursu tatarsko-krymskiego.

Pragnę zwrócić uwagę, iż program konferencji obejmował wystąpie-
nia gości takich jak Pani Loreta Grauziniene – przewodnicząca Seimasu li-
tewskiego, Pan Vytautas Landsberdis – pierwsza głowa państwa litewskie-
go po 1989, John Mc Cain – Senator USA (połączenie telekomunikacyjne), 
czy wspomniany już powyżej Emanuelis Singeris. Wystąpienia mieli też 
przywódcy narodu i organizacji Tatarów krymskich, m.in. Mustafa Dże-
milew, który w dniu 12 kwietnia 2016 roku uhonorowany został tytułem 
doktora honoris causa Uniwersytetu Mykolasa Romerisa, Refat Czubarow 
oraz last but not least Adas Jakubauskas – główny organizator omawianych 
wydarzeń i przewodniczący Związku Społeczności Tatarskich na Litwie.

Przywódcy narodu tatarsko-krymskiego zostali przyjęci przez Pre-
zydenta, Premiera i Przewodniczącą Seimasu. Okolicznościowe przyjęcia 
wydali Ambasadorzy Turcji i Ukrainy.

*** 

Deklaracja Wileńska w  dwóch (3 i  4) z  czterech punktów odnosi 
się do Ukrainy i  jej władz. Władz, które przez 20 lat (1994-2014) swej 
zwierzchności, jako niepodległe państwo, nad Krymem, jako swą częścią 
i jej mieszkańcami, niewiele lub zgoła nic nie uczyniły dla Tatarów krym-
skich. Przy umacnianiu politycznego rdzenia dyskursu tatarsko-krymskie-
go warto o tym pamiętać.

W punkcie Nr 1 Deklaracja wzywa Unię Europejską, Parlament Euro-
pejski i wszystkie parlamenty świata do uznania Tatarów krymskich za 
rdzenny naród Krymu, a Medżlis Narodu Tatarskiego za samorządowy 
organ narodu Tatarów krymskich i wzywa do rozwoju „mechanizmów 
współpracy” z nimi.

W punkcie Nr 2 Deklaracja wzywa Parlament Europejski, wszystkie 
parlamenty i instytucje do uznania przestępstw przeciw narodowi Tatarów 
krymskich, wielkiej deportacji z 18 maja 1944 roku, za ludobójstwo.

Myślę, że w Polsce podzielamy postulaty powyżej wskazane w punk-
tach Deklaracji.

Warto wspomnieć przy okazji Deklaracji Wileńskiej o innym elemen-
cie wyrażenia pamięci o sprawie Tatarów krymskich, a mianowicie o Re-
zolucji Europejskiego Parlamentu z 4 lutego 2016 r. na temat sytuacji praw 
człowieka na Krymie, a w szczególności w odniesieniu do Tatarów krym-
skich (2016/2556/RSP).

Przyjęty tekst Rezolucji jest jednoznacznym potępieniem działań Rosji 
na Krymie, w szczególności wobec narodu tatarskiego. Interesującym jest 
jednak prześledzenie ewolucji tekstu tej Rezolucji w wersjach z dnia 2 lutego 
i 3 lutego. Znajdziemy tam wiele stwierdzeń stosunkowo „miękkich” wobec 
Rosji, a jednocześnie piętnujących Tatarów krymskich np. za blokadę trans-
portu lądowego na Krym. Analiza tej kwestii jest osobnym tematem, jednak 
bezspornym jest istnienie, m.in. w gronie Parlamentu Europejskiego, ugru-
powań i głosów oceniających sprawę Tatarów jako co najmniej mało ważną.

Nieco ponad dwa miesiące od tej Rezolucji, w dniu 13 kwietnia 2016 
roku, Pani Prokurator Krymu wydała postanowienie, następnie potwier-
dzone przez Ministerstwo Sprawiedliwości Federacji Rosyjskiej, o ujęciu 
Medżlisu Tatarów Krymskich w wykazie organizacji, których działalność 
jest zawieszona „w związku z  ich działalnością ekstremistyczną”. Rosja 
nie obawiała się żadnej realnie znaczącej reakcji.

Raz jeszcze chcę podkreślić swą ocenę, iż dokumenty, takie jak Re-
zolucja PE czy też Deklaracja Wileńska mają duże znaczenie dla utrzy-
mywania pamięci i świadomości istnienia ważnej i pilnej sprawy Tatarów 
krymskich. Cieszy też udział Polski w tych istotnych pracach.

Powinniśmy też pamiętać, iż budowaniu pamięci oraz międzynaro-
dowej świadomości istnienia i konieczności działania na rzecz praw po-
litycznych narodu Tatarów krymskich musi towarzyszyć zespół działań 
kreujących realpolitik wobec tego tematu. Mam na myśli prowadzenie do 
wmontowania „sprawy Tatarów krymskich” w programy polityki zagra-
nicznej państw, które realnie mogą wpłynąć na tę sytuację.

W pierwszym rzędzie jest to Turcja. Regionalne mocarstwo, bez któ-
rego wszelkie działania na rzecz ustanowienia podmiotowości państwowej 



8584 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

lub autonomicznej Tatarów, nie będą mieć szansy na skuteczność, a więc 
tworzenie właśnie tych faktów dokonanych. Być może w  najbliższym 
czasie, kiedy prawdopodobne jest wyłonienie się nowego ułożenia relacji 
podmiotów, których sprawa Tatarów krymskich dotyka bezpośrednio, na-
leżałoby pilnie uczynić ją jednym z punktów tegoż nowego rozłożenia. Tu 
oczywiście chodzi o dwa państwa: Turcję i Federację Rosyjską.

Jedynym państwem, które mogłoby potencjalnie wesprzeć Turcję, jako 
rzecznika Tatarów i ich formuły bytu politycznego, a jednocześnie będącym 
państwem posiadającym dobre robocze relacje z Rosja, są Niemcy. Dopro-
wadzenie do postawienia sprawy Tatarów krymskich „przy stole” w takim 
układzie i  w  kontekstach Umowy Mińskiej1, dotyczącej Ukrainy, byłoby 
nową jakością. Jak mówi powiedzenie: „jeśli nie jesteś przy stole to jesteś 
w jadłospisie”. Niestety w żadnym razie nie widzę przestrzeni dla realnej roli 
polskiej dyplomacji w takim procesie. Dlatego też winniśmy tym bardziej 
i  tym mocniej być budowniczymi zakresu „soft” sprawy Tatarów poprzez 
aktywne jej przypominanie i popieranie na wszystkie możliwe sposoby.

DEKLARACJA WILEŃSKA RADY WYKONAWCZEJ 
ŚWIATOWEGO KONGRESU TATARÓW KRYMSKICH

11-13 KWIETNIA 2016

Rada Wykonawcza Światowego Kongresu Tatarów Krymskich obra-
dowała w Wilnie, stolicy Litwy, w dniach 11-13 kwietnia 2016 roku. Zało-
żenia uchwalono na pierwszej sesji spotkania w odniesieniu do Rezolucji 
Zgromadzenia Ogólnego Światowego Kongresu Tatarów Krymskich i de-
klaracji uczestników międzynarodowej konferencji na temat łamania praw 
człowieka na Krymie.

1.	 Prawo samostanowienia Krymu należy do ludu Tatarów krymskich, 
którzy są rdzenną ludnością Krymu. Jakakolwiek decyzja w zakresie 
losów Krymu, pomijająca wolę Tatarów Krymskich, nie będzie słu-
żyć sprawiedliwości.

1	  Wspominając kontekst „miński” jestem świadom, że dotyczy on również Francji. 
Jednak mówiąc także w kategoriach realpolitik, Francja jest tam tylko dlatego, żeby 
Niemcy nie były same.

2.	 Lud Tatarów krymskich jest otwarty na wszelkiego rodzaju mię-
dzynarodowy dialog pod warunkiem, że inwazja na Krym na-
tychmiast ustanie. Społeczność międzynarodowa winna poczynić 
znacznie większy wysiłek, niż obecna polityka, dla zrealizowania 
tego warunku podjęcia dialogu. Głównym celem tego dialogu jest 
obrona i ponowne ustanowienie praw ludu Tatarów krymskich.

3.	 Dziś ponownie świat przechodzi przez trudny okres, kiedy to po-
kój, demokracja i prawa człowieka są zagrożone. Świat i europej-
scy przywódcy winni podjąć odważne decyzje, aby nie dopuścić, 
by ludzkość ponownie przeżywała czarne dni, tak jak w niedaw-
nej swej historii.

 Mając to na uwadze Światowy Kongres Tatarów Krymskich wzywa 
by:

1.	  Unia Europejska, Europejski Parlament i wszystkie parlamenty 
świata, szanujące prawa człowieka, wolność, pokój i  demokra-
cję, by uznały Tatarów krymskich za rdzenny lud Krymu, a Me-
dżlis ludu Tatarów krymskich za samorządny organ ludu Tatarów 
krymskich i aby ustanowiły mechanizmy współpracy z Medżli-
sem ludu Tatarów krymskich.

2.	 Dla potępienia przestępstw przeciw ludowi Tatarów krymskich, 
leżących na sumieniu ludzkości i historii, wielka deportacja ludu 
Tatarów krymskich w dniu 18 maja 1944 roku winna być przez 
Parlament Europejski i wszystkie narodowe parlamenty i instytu-
cje uznana za ludobójstwo.

3.	 Stosowne zapisy odnośnie Autonomicznej Republiki Krymu zna-
lazły się w Konstytucji Ukrainy dla uznania woli i praw ludu Ta-
tarów Krymskich, autonomii Tatarów krymskich na podstawach 
geograficznych, administracyjnych i  państwa narodowego na 
Krymie.

4.	 Rząd Ukrainy ustanowił odpowiednie prawa dla uznania Narodo-
wego Qurułtaju i Narodowego Medżlisu ludu tatarów Krymskich, 
wybranego przez ten pierwszy, jako samorządne organy władzy 
Tatarów Krymskich.

(Tłumaczenie M. Moroń)



8786 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Sławomir Hordejuk 

Kultura fizyczna polskich Tatarów

Problematyka dotycząca kultury fizycznej Tatarów polsko-litewskich 
nie spotkała się, jak dotychczas z zainteresowaniem historyków zajmują-
cych się szeroko rozumianą Tatarszczyzną czy historią sportu. Zagadnienie 
to wciąż pozostaje jednym z  najsłabiej zbadanych. Niemniej jednak nie 
oznacza to, że pośród przedstawicieli tej społeczności nie było zdolnych, 
a nawet wybitnych sportowców. 

Od wieków sprawność fizyczną Tatarów polsko-litewskich kształto-
wała głównie służba wojskowa. Tatarscy żołnierze charakteryzowali się 
nie tylko tężyzną fizyczną, ale również umiejętnościami w jeździe konnej, 
łucznictwie oraz posługiwaniu się bronią. Potwierdzają to ich przełoże-
ni, jak np. porucznik Wiaczesław Barsegow-Pławiński, dowódca plutonu 
szwadronu tatarskiego 13 Pułku Ułanów Wileńskich (PUW). Po latach 
wspominał swoich podwładnych: „W  warunkach pokojowych Tatarzy 
wyróżniali się dużą subordynacją i zdolnościami do jazdy konnej i dży-
gitówki. Świeżo zmobilizowani Tatarzy – rekruci na ujeżdżalni czuli się 
doskonale. Galopujący koń na lonży czy na prostej lub dżygitówka nie 
nastręczały im specjalnych trudności. Jeśli któryś uczepił się siodła konia 
galopującego – nie puścił, aż się nań wdrapał”1. 

Jednym z  wyróżniających się kawalerzystów w  latach 30. XX w. 
był mjr Aleksander Jeljaszewicz (1902-1978), 4-krotny uczestnik Mi-
strzostw Konnych Wojska Polskiego (1931, 1934, 1935, 1937). Jego naj-
większym sukcesem było zajęcie II miejsca (zespołowo) podczas zawo-
dów rozgrywanych w Hrubieszowie w dniach 26-29.07.1934 r. Startował 
wówczas na wałachu „Szepel”. We wszystkich mistrzostwach reprezen-
tował 3 Samodzielną Brygadę Kawalerii 4 Pułku Ułanów Zaniemeńskich 

1	 A. Miśkiewicz, Tatarzy polscy. Życie społeczno-kulturalne i  religijne, Warszawa 
1990, s. 157.



8988 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

w  Wilnie2. Jeliaszewicz był Tatarem-muzułmaninem, absolwentem 
Centralnej Szkoły Kawalerii w  Grudziądzu. Od października 1938 r. 
do połowy września dowodził szwadronem tatarskim 13 Pułku Ułanów 
Wileńskich3. 

Każdy pułk kawalerii, który brał udział w Konnych Mistrzostwa WP, 
wystawiał po 4 najlepszych jeźdźców (do zawodów zespołowych). W skali 
kraju w  mistrzostwach mogło wystartować łącznie aż 240 zawodników. 
Konkurencja była więc ogromna. Jak wspominał por. Grzegorz Cydzik 
(1909-1978) z  13 PUW: „W  kawalerii sport konny był jak najbardziej 
popierany i  jak najczęściej uprawiany, ponieważ stanowił uzupełnienie 
wyszkolenia bojowego. Wszystkie pułki organizowały u  siebie różnego 
rodzaju zawody konne, takie jak crosy (biegi przełajowe), stemple (biegi 
z przeszkodami na torze), biegi za lisem oraz konkursy w skokach przez 
przeszkody (parcours)”4. 

	 W okresie międzywojennym jedną z organizacji, która przyczy-
niała się do rozwoju młodzieży w zakresie wychowania fizycznego, pa-
triotycznego, przysposobienia wojskowego i pracy społeczno-kulturalnej 
był Związek Strzelecki5. W latach 30. XX w. drużyny ZS utworzono w No-
wogródku i Słonimiu. Polscy Tatarzy niejednokrotnie brali udział w róż-
nych zawodach organizowanych przez okręgowe oddziały ZS. I  tak np. 
19.06.1934 r. jedna z tatarskich drużyn ZS zajęła 4 miejsce, zdobywając 
w nagrodę statuetkę Marszałka Józefa Piłsudskiego. Dodatkowo, każdy ze 
strzelców tatarskich odznaczony został pamiątkowym medalem6. Z kolei 
19.03.1935 r., dowodzona przez Stefana Szczęsnowicza drużyna Oddziału 
Tatarskiego ZS w Nowogródku zwyciężyła w zawodach marszowych No-
wojelnia-Nowogródek7.

2	 L. Kukawski, Konne mistrzostwa Wojska Polskiego w II Rzeczypospolitej, Grajewo 
2006, 62, 94,  97, 106, 132.

3	 Rtm. Aleksander Jeliaszewicz dowodził szwadronem tatarskim w wojnie obronnej 
w 1939 roku. Po wojnie pracował w PZU w Gdańsku. Awansowany do stopnia ma-
jora. Zmarł w Gdańsku. Pochowany został na Muzułmańskim Cmentarzu Tatarskim 
w Warszawie.

4	 G. Cydzik, Ułani, ułani…, Warszawa 1983, s. 80.
5	 Szerzej zob. A. Zakrzewska, Związek Strzelecki 1918-1939; wychowanie obywatel-

skie młodzieży, Kraków 2007.
6	 „Przegląd Tatarski”, t. II, Zamość 1935, s. 473.
7	 Ibidem, s. 481.

Co najmniej kilkunastu Tatarów uprawiało sport wyczynowy. Jednym 
z nich był Osman Achmatowicz (1899-1988), profesor chemii organicznej, 
wykładowca na Uniwersytecie Wileńskim, Uniwersytecie Warszawskim 
oraz rektor Politechniki Łódzkiej. Do 1934 r. był członkiem sekcji tenisa 
ziemnego AZS Wilno8.

Jednym z najwybitniejszych sportowców lat międzywojnia był Alek-
sander Tupalski (1900-1980). Wszechstronnie uzdolniony nie tylko spor-
towo. Olimpijczyk, hokeista, piłkarz, wioślarz, publicysta, działacz spor-
towy, międzynarodowy sędzia hokejowy, zastępca sekretarza generalnego 
Polskiego Komitetu Olimpijskiego, trener reprezentacji Polski w hokeju, 
absolwent Politechniki Gdańskiej, inżynier mechanik, konstruktor silni-
ków lotniczych, do 1939 r. kierownik Biura Studiów Wytwórni Silników 
„Avia” w  Warszawie. W  czasie II wojny światowej major Polskich Sił 
Zbrojnych oraz główny konstruktor Referatu Konstrukcji Silników w In-
spektoracie Polskich Sił Powietrznych. 

Ojciec A. Tupalskiego, Aleksander (1864-1935) wywodził się z Tata-
rów nowogródzkich, pieczętujących się herbem Seit. Aleksander Tupalski 
urodził się w 1900 r. w Gelsenkirchen (obecnie Niemcy). Następnie wraz 
z rodziną przeniósł się do Petersburga, gdzie ukończył gimnazjum. Po re-
wolucji październikowej Tupalscy wyjeżdżają do Warszawy. W  1918 r. 
młody Tupalski wstępuje na ochotnika do wojska i bierze udział w wojnie 
polsko-bolszewickiej.

Po I  wojnie światowej aktywnie włącza się w  organizację struktur 
sportowych Warszawy. Jest jednym z założycieli AZS Warszawa (1921) 
oraz sekcji hokeja w tym klubie. Swoje największe sukcesy święcił w la-
tach 20. XX w. Był zawodnikiem AZS Warszawa (hokej), Polonii War-
szawa (piłka nożna) oraz Gedanii Gdańsk (hokej i piłka nożna). 34-krotny 
reprezentant Polski w hokeju na lodzie.

Warto nadmienić, że sekcja piłkarska (ale nie tylko) Polonii Warszawa 
była pod względem narodowościowym jedną z najbardziej zróżnicowanych 
w Polsce: Polonia jednoczyła ludzi różnych światopoglądów i środowisk. 

8	 R. Wryk, Akademicki Związek Sportowy 1908-1939, Poznań 1990, s. 239; „Lider. 
Promocja zdrowia, kultura zdrowotna i fizyczna” 2013, nr 12, s. 32; J. Michalski, 
Wspomnienia pośmiertne: Osman Achmatowicz (1899-1988), „Rocznik Towarzy-
stwa Naukowego Warszawskiego” 1988, nr 51, s. 30-34.



9190 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Podczas meczów w 1926 roku, kiedy klub po raz drugi został wicemistrzem 
Polski, w czarnych koszulkach z biało-czerwoną tarczą na piersi występo-
wali wspomniani Lothowie wywodzący się z francuskich hugenotów, polski 
Tatar Aleksander Tupalski (reprezentant kraju w futbolu i hokeju) i oficer 
AK Michał Hamburger (zginął z rąk gestapo za „nie dość aryjskie rysy”), 
a filarem drużyny był Jerzy Bułanow, emigrant rosyjski, wieloletni kapitan 
reprezentacji Polski, w wolnych chwilach dziennikarz i publicysta9. 

Przez wielu znawców sportu, Tupalski uważany jest za najwybit-
niejszego hokeistę okresu międzywojennego. Z drużyną AZS Warszawa 
5-krotnie zdobył Mistrzostwo Polski w  hokeju (1927-1931) Akademic-
ki Mistrz Świata z 1928 r. Uczestnik Igrzysk Olimpijskich w St. Moritz 
(1928). Reprezentant Polski w Mistrzostwach Świata i Europy. Warto nad-
mienić, że w latach międzywojnia Polska była jedną z potęg w hokeju (wi-
cemistrzostwo Europy w 1930 r. oraz czwarta drużyna świata – 1931 r.)10. 
Czołowym napastnikiem polskiej reprezentacji hokejowej i jednym z naj-
lepszych na świecie, był Aleksander Tupalski. Po wojnie wyemigrował do 
Australii. Zmarł w 1980 r. w Canberra. 

Według dr. Bogdana Tuszyńskiego11, tatarskie pochodzenie miała Ha-
lina Konopacka (1900-1989), zawodniczka AZS Warszawa, wybitna lek-
koatletka okresu międzywojennego, rekordzistka świata w rzucie dyskiem 
i pierwsza w historii polskiego sportu mistrzyni olimpijska (Amsterdam 
1928). W  latach 20. XX w. lekkoatletką AZS Warszawa była Maria Tu-
palska (być może siostra w/w Aleksandra Tupalskiego). W dniach 30.09-
01.10.1922 r. podczas lekkoatletycznych Mistrzostw Polski w Warszawie 
zdobyła srebrny medal w skoku wzwyż oraz brązowy w skoku w dal12. 

Znanym szachistą lat międzywojnia, problemistą oraz pisarzem 
i  dziennikarzem był Leon Tuhan-Baranowski (1907-1954). W  1934 r. 
brał udział w II Szachowych Drużynowych Mistrzostwach Polski w Ka-
towicach. Reprezentował warszawską drużynę, która zajęła wówczas 
I miejsce13.

9	 „Gazeta Muranowska” 2011, nr 11, s. 4.
10	 Mała Encyklopedia Sportu, t. II, Warszawa 1985, s. 580.
11	 B. Tuszyński, Polscy olimpijczycy XX wieku (1924-2002), t. I, Wrocław 2004, s. 

379.
12	 „Przegląd Sportowy” 1922, nr 40, s. 9.
13	 W. Litmanowicz, J. Giżycki, Szachy od A do Z, t. II, Warszawa 1986, s. 1253.

Grą w szachy pasjonował się też zmarły niedawno Arsłan Szynkie-
wicz (1925-2016). Pochodził z  Lachwicz. Spokrewniony z  muftim dr. 
Jakubem Szynkiewiczem. Był członkiem klubu szachowego w Kitchener 
(Kanada)14.

Mało znanym przedwojennym wioślarzem był Jerzy Edigey Korycki 
(1912-1983). Podczas Mistrzostw Polski w 1931 r. wraz z Romanem Biesia-
dą, zajął 1 miejsce (dwójki podwójne II kl.)15. Po wojnie Korycki był dzia-
łaczem sportowym, a do 1962 r. trenerem wioślarstwa w klubach warszaw-
skich oraz sędzią Polskiego Związku Towarzystw Wioślarskich. Ponadto, 
był także adwokatem, działaczem społecznym, a przede wszystkim wziętym 
pisarzem, autorem ponad 50 opowiadań i powieści kryminalnych16.

Należy też wspomnieć o  udziale lotników pochodzenia tatarskiego 
w konkursach lotniczych. Jednym z uczestników I Konkursu Ślizgowców 
w Białce k. Nowego Targu na przełomie sierpnia i września 1923 r. był kpt. 
pil. Tadeusz Miśkiewicz17. Startując na szybowcu „Dziaba” zajął 10 miej-
sce w klasyfikacji generalnej18. Tatarskie pochodzenie miał również por. 
obs. Walenty Azarewicz (1901-1930), prymus Oficerskiej Szkoły Lotniczej 
w Grudziądzu (I lokata). Urodził się w Moskwie. Syn Józefa Azarewicza. 
Pod koniec lat 20. XX w. był jednym z najzdolniejszych lotników. Dostrze-
żony przez przełożonych, skierowany został do reprezentacji obsługującej 
zawody lotnicze. Zginął śmiercią lotnika 27.08.1930 r. pod Krasnobrodem, 
podczas lotu treningowego przed zawodami „Lot Małej Ententy i Polski”. 
Pochowany na Cmentarzu Powązkowskim w Warszawie19. 

W okresie międzywojennym Tatarzy polscy udzielali się w różnych 
organizacjach społecznych, które przyczyniały się do poprawy sprawno-
ści fizycznej. Wypada tutaj wspomnieć choćby Leona Najman-Mirzę Kry-

14	 A. Miśkiewicz, Nasze pożegnanie, „Przegląd Tatarski” 2016, nr 2, s. 1.
15	 Warszawskie Towarzystwo Wioślarskie wczoraj i dziś, oprac. Z. Grabowski, Warsza-

wa 1978, s. 49.
16	 Szerzej zob. T. Kornaś, Potomek Tatarów. W rocznicę śmierci Jerzego Koryckiego, 

„Przegląd Tatarski” 2013, nr 2, s. 23-24.
17	 Szerzej zob. S. Hordejuk, Kpt. pil. Tadeusz Miśkiewicz. Wspomnienie w 120. roczni-

cę urodzin, „Życie Tatarskie” styczeń-czerwiec 2015, nr 41 (118), s. 73-81.
18	 W. Rychter, Skrzydlate wspomnienia, Warszawa 1980, s. 43-44; A. Glass, Polskie 

konstrukcje lotnicze 1893-1939, Warszawa 1976, s. 352. 
19	 Ku czci poległych lotników. Księga pamiątkowa, red. mjr. dypl. pil. M. Romeyko, 

Warszawa 1933, s. 364.



9392 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

czyńskiego (1887-1939), który od 02.06.1934 r. był prezesem Polskiego 
Towarzystwa Krajoznawczego w Zamościu20, czy też Aleksandra Lisow-
skiego (1902-1979), założyciela Towarzystwa Ochotniczej Straży Pożar-
nej w Malowej Górze niedaleko Terespola21.

Należałoby również napisać kilka słów o  Henryku Sienkiewiczu 
(1846-1916), który, jak wiemy, posiadał tatarskie korzenie. Na przełomie 
XIX i XX w. należał do Warszawskiego Towarzystwa Wioślarskiego (od 
1903 r. członek honorowy), najstarszego polskiego stowarzyszenia sporto-
wego. Żywo interesował się działalnością klubu, uczestnicząc w jego ze-
braniach22. Ponadto, Sienkiewicz był członkiem honorowym (od 1900 r.) 
Warszawskiego Towarzystwa Cyklistów oraz jednym z pierwszych propa-
gatorów kolarstwa w Królestwie Polskim23. 

W latach powojennych kilku Tatarów czynnie uprawiało różne dys-
cypliny sportowe. Bardzo wszechstronnym sportowcem był Andrzej Alik 
Buczacki. Urodził się w 1948 r. w Wejherowie. Jest praprawnukiem posła 
Jakuba Tarak-Murzy Buczackiego i synem Romualda Selima Buczackiego 
(1893-1961): „Ojciec służył w kawalerii i był bardzo dobrym jeźdźcem. 
Potrafił nawet w pełnym galopie przejść pod brzuchem konia. Wiem także, 
iż miał parę razy złamaną nogę – wspominał24. 

W latach 1972-1979 Buczacki należał do znanej grupy kaskaderskiej 
Auto Moto Rodeo. Z  pokazami występował w  wielu miastach Polski, 
a  przez 2 lata krajach dawnego ZSRR. W  jednym z  wywiadów mówił: 
„Zawsze byłem związany ze sportem. Jeszcze dziś trenuję badminton 
w klubie z Gwdy Wielkiej. Uprawiałem wiele dyscyplin, ale najbardziej 
lubiłem pływanie, pobiłem rekord Mazowsza na 50 metrów w stylu do-
wolnym. Studiowałem zaocznie na Akademii Wychowania Fizycznego, 
ale musiałem naukę przerwać ze względów rodzinnych. (…) Miałem też 

20	  „Rocznik Tatarski”, t. II, Zamość 1935, s. 475.
21	  Archiwum Państwowe w Lublinie; SPB. Towarzystwo Ochotniczej Straży Pożarnej 

w Malowej Górze, sygn. 123, k. 1-3.
22	  Szerzej zob. M. Rotkiewicz, Henryk Sienkiewicz – wielki orędownik sportu i tury-

styki, „Kultura Fizyczna” 1996, nr 7/8 s. 1-7; Warszawskie Towarzystwo Wioślarskie 
wczoraj i dziś, oprac. Z. Grabowski, Warszawa 1978, s. 23.

23	  R. Gawkowski, Encyklopedia klubów sportowych Warszawy i jej najbliższych okolic 
w latach 1918-39, Warszawa 2007, s. 220.

24	  A. A. Buczacki, Moje podlaskie korzenie, „Echo Studzianki” 2014, nr 22, s. 5.

epizod w filmie „Skradziona kolekcja”, który opowiadał historię kaskade-
ra z moto rodeo”25. Od 2008 r. A. Buczacki mieszka w Szczecinku, gdzie 
z sukcesami trenuje dwie grupy badmintonowe (dzieci i dorośli). Ma córkę 
Helenę i syna Tomasza Selima.

W latach 1961-1964 drużynowym mistrzem Polski w brydżu sporto-
wym był dr inż. Selim Achmatowicz (ur. 1933 r.)26, obecnie emerytowany 
wykładowca Politechniki Warszawskiej. Jest synem wspomnianego prof. 
Osmana Achmatowicza i bratem Osmana Achmatowicza (ur. 1931 r.), pro-
fesora chemii organicznej. Mieszka w Warszawie.

Po II wojnie światowej kilku Tatarów uprawiało zawodowo sport. 
Byli to m.in. bracia Półtorzyccy – Ali i Emir ze Szczecinka. Należeli do 
klubu sportowego „Darzbór”. Ali uprawiał kolarstwo, zaś Emir był pił-
karzem27. Tatarskie korzenie miał także Krzysztof Czemarmazowicz (ur. 
1947 r. Szczecin). W latach 80. był jednym z najlepszych sędziów ligo-
wych oraz ekstraklasy. Obecnie przebywa w Niemczech, od czasu do cza-
su prowadząc szkolenia w Polsce28. 

Wspomnieć również wypada o występach w latach 90. w polskiej li-
dze żużlowej Rifa Saitgarijewa (1960-1996), Rosjanina tatarskiego pocho-
dzenia. Ze względu na styl jazdy miał przydomek „Tatarska strzała”. Rok-
rocznie w Ostrowie Wielkopolskim odbywa się memoriał jego imienia.

Kilku Tatarów w  okresie powojennym interesowało się lotnictwem 
i czynnie uprawiało szybownictwo. Jednym z nich był Aleksander Korycki 
(1948-2006), pilot szybowcowy i członek Aeroklubu Suwalskiego29. Po-
chowany jest na mizarze w Bohonikach.

W czasach współczesnych rzadko spotyka się polskich Tatarów, któ-
rzy odnosiliby znaczące sukcesy sportowe. Jednym z wyjątków może być 
Dżemil Półtorzycki (ur. 1964 r.) ze Szczecina, mistrz regionu zachodnio-
pomorskiego w brydżu sportowym. Jest też członkiem Polskiego Związku 

25	  R. Wełnic, „Adrenalina na torze, adrenalina w życiu. Bardzo kaskaderskim życiu“, 
rozmowa z Andrzejem „Alikiem” Buczackim, „Głos Koszaliński” z 05.04.2015 r. 

26	  50 lat Polskiego Związku Brydża Sportowego, red. M. Wierszycki, Warszawa 2008.
27	  A. Miśkiewicz, Tatarzy polscy w latach 1945-1985. Zarys historyczny, „Studia Pod-

laskie”, t. III, Białystok 1991, s. 119.
28	 http://pogonszczecin.pl/aktualnosci/10146/Szkolenie-zawodnikow-z-sedzia.html 

[dostęp 20 05. 2016]
29	  Relacja pisemna Mirosława Koryckiego (syna) z 07.03.2012 r.



9594 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Brydża Sportowego oraz Nauczycielskiego Klubu Szachowego „Śmiały” 
Police30. Obecnie jest też trenerem szachowym oraz prowadzi zajęcia sza-
chowe z młodzieżą.

Warto także wspomnieć o  praprawnukach sierż. Aleksandra Hó-
zman-Mirzy Sulkiewicza31, którzy z sukcesami uprawiają sport wyczy-
nowy. Chodzi mianowicie o  Aleksandrę oraz Osmana Hózman-Mirza 
Sulkiewiczów. 

Aleksandra Hózman-Mirza Sulkiewicz z wykształcenia jest prawnicz-
ką. Wielokrotna Mistrzyni Polski oraz rekordzistka Polski w nurkowaniu 
na zatrzymanym oddechu (tzw. freediving). Jest asystentką instruktora fre-
edivingu oraz międzynarodowym sędzią AIDA32. Freediving uprawia od 
2009 r. Jest w  stanie wstrzymać oddech na ponad 5 minut i  przepłynąć 
dystans ponad 160 metrów w płetwach i 125 metrów bez płetw. W wodach 
otwartych nurkuje swobodnie na głębokość poniżej 30 metrów. 20 marca 
2011 r. podczas II Międzynarodowych Mistrzostw Polski ustanowiła ofi-
cjalny rekord Polski w nurkowaniu na zatrzymanym oddechu wśród kobiet 
(118 m – dynamika bez płetw). Ponad dwa miesiące później (27.05.2011 r.) 
w trakcie Basenowych Mistrzostw Czech ustanowiła kolejny rekord Polski 
we freedivingu (159 m – dynamika w płetwach)33. Warto nadmienić, że 
jest również członkiem Wydziału Sędziowskiego Polskiej Ligii Futbolu 
Amerykańskiego.

 Brat Aleksandry, Osman Hózman-Mirza Sulkiewicz uprawia futbol 
amerykański. Jest jednym z najlepszych zawodników rugby w Polsce. Od 
pewnego czasu pełni funkcję Team Menagera w  warszawskiej drużynie 
Warsaw Sharks (topliga)34. 

Do niedawna członkiem (i jednocześnie współzałożycielem) Związ-
ku Strzeleckiego „Strzelec” w Białymstoku był Raszyd Adamowicz. Jak 
wspomina: Mnie od dziecka fascynowała idea „Strzelca”, w Białymstoku 
nie było niestety żadnej jednostki. (…) Zebraliśmy na początek kilkana-
ście osób i w 2007 roku zainaugurowaliśmy działalność jednostki, która 

30	  www.smialy.pl/zawodnicy.html [dostęp 20.05.2016]
31	  Relacja pisemna Aleksandry Hózman-Mirza Sulkiewicz z 01.06.2011 r.
32	 International Association for the Development of Apnea – Międzynarodowa federa-

cja skupiająca narodowe federacje nurków na wstrzymanym oddechu.
33	  http://freediving.bluego.pl/memberpost/ola-sulkiewicz 
34	  http://topliga.sharks.com.pl/aktualnosci/1560

otrzymała numer 4034. Pomysł ze „Strzelcem” w jakimś stopniu jest kon-
tynuacją rodzinnych tradycji. Mój daleki krewny służył w 13 Pułku Uła-
nów Wileńskich i w tej jednostce w kampanii wrześniowej 1939. (…) Za-
miłowanie do wojska cały czas tkwiło w mojej głowie, ten duch militarny 
naszych przodków cały czas jest obecny i strasznie się cieszę, że powstał 
„Strzelec”, bo pozwala mi to realizować pasje życiowe35. ZS „Strzelec” 
jest organizacją społeczno-wychowawczą o  charakterze paramilitarnym. 
Wypada również wspomnieć o zaangażowaniu Tatarów w ruch harcerski. 
Już w latach 30. XX w. były czynione próby powołania tatarskich drużyn 
harcerskich w ramach Związku Harcerstwa Polskiego. Obecnie w struktu-
rach Chorągwi Białostockiej Hufca ZHP od lat działa podharcmistrz Da-
riusz Szehidewicz36, nauczyciel i instruktor harcerstwa37.

Na koniec wypada wspomnieć o  tatarskim zespole taneczno-wokal-
nym „Buńczuk”, który od 1999 r. w znaczący sposób podnosi kulturę fi-
zyczną polskich Tatarów. Inicjatorem jego powołania oraz wieloletnim 
opiekunem była Halina Szahidewicz, ceniony pedagog i zasłużona tatar-
sko-muzułmańska działaczka społeczno-kulturalna. Oprócz recytowania 
i wierszy oraz śpiewania pieśni Tatarów krymskich, baszkirskich czy z Ta-
tarstanu, w repertuarze zespołu są również narodowe tańce tatarskie.

Tematyka związana z kulturą fizyczną i sportem wśród polskich Tata-
rów, to wątek nadal nierozpoznany, czekający na dalsze studia. Przez cały 
XX wiek społeczność ta nie była w stanie powołać żadnej odrębnej organi-
zacji, klubu czy też sekcji sportowej, w przeciwieństwie do np. mniejszo-
ści żydowskiej, ukraińskiej czy niemieckiej. Główną tego przyczyną było 
przede wszystkim to, że Tatarzy stanowili nieliczną mniejszość etniczno-
-religijną. Pomimo tego, kilku sportowców pochodzenia tatarskiego zapi-
sało piękną kartę w historii polskiej kultury fizycznej.

35	  M. Łyszczarz, Młode pokolenie polskich Tatarów. Studium przemian generacyjnych 
młodzieży w kontekście religijności muzułmańskiej oraz tożsamości etnicznej, Olsz-
tyn – Białystok 2013, s. 67, 161-162.

36	  http://www.jestemstad.pl/materialy/wywiady/Dariusz_Szehidewcz_wywiad.pdf 
37	  Szerzej o  współczesnej kulturze fizycznej polskich Tatarów, głównie w  kontek-

ście obrzędów i tradycji, piszą dr Ernest Szum oraz prof. Ryszard Cieśliński. Zob. 
E. Szum, R. Cieśliński, Kultura fizyczna w tradycji i obrzędach ludności tatarskiej 
zamieszkującej tereny Polski, „Polish Journal of Sport  and Tourism” 2012, nr 19, 
s. 97-102.



9796 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Fot. 3
Andrzej „Alik” Buczacki podczas pokazów kaskaderskich z grupą Auto Moto Rodeo. 
Fot. ok. 1975 r. Ze zbiorów A. Buczackiego.

Fot. 4
Grób Aleksandra Koryckiego. Mizar w Bohonikach. Fot. 2012 r. Ze zbiorów autora.

Fot. 1 
Młodzież tatarska w  Klecku w  okresie międzywojennym. źródło: U. Wróblewska,  
Oświata Tatarów w Drugiej Rzeczypospolitej, Białystok 2012, s. 103.

Fot. 2
Aleksander Tupalski, piłkarz Polonii Warszawa. Fot. ok. 1925 r. Ze zbiorów autora.



9998 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Sławomir Hordejuk

Czymbaj Murza Rudnicki 
Pierwszy tatarski generał

Społeczność tatarska dała Rzeczpospolitej wielu wybitnych ofice-
rów i dowódców wojskowych. Jednak niewielu z nich udało się otrzymać 
nominacje generalskie. Wśród nich byli m.in. Józef Bielak, Aleksander 
Romanowicz czy Józef Ułan. W gronie tym znalazł się również Czymbaj 
Murza Rudnicki, w okresie I Rzeczpospolitej pierwszy Tatar i muzułmanin 
w stopniu generała. 

Rudniccy to stary szlachecki ród pieczętujący się herbem Podkowa. 
Już w II poł. XV w. pojawia się on na Ziemiach Nowogródczyzny. Jednym 
z protoplastów przyszłego generała był Szachmancer Rudnicki, marszałek 
i chorąży nowogródzki. Spośród wielu przedstawicieli tego rodu spotyka-
my wielu wybitnych oficerów, dowódców pułków tatarskich oraz ziemian. 

Czymbaj Barym Murza Rudnicki urodził się ok. 1700 r. Był synem 
Samuela, właściciela dóbr Łostaje w powiecie oszmiańskim na Wileńsz-
czyźnie. Wiadomo, że miał brata Mahmeta1. Początkowo służył w nadwor-
nej milicji Potockich, a od 1733 r. w służbie saskiej, jako dowódca pułków 
królewskich2. Pułk Rudnickiego składał się z nadwornych chorągwi tatar-
skich Józefa Stanisława Potockiego, wojewody kijowskiego. Przez pewien 
czas wchodził w skład armii saskiej i stanowił jedną z największych jedno-
stek tatarskich tej armii3. 

W okresie wojny o następstwo tronu (1733-1735) między zwolenni-
kami Augusta III a Stanisławem Leszczyńskim, tatarskie i kozackie cho-
rągwie lekkokonne brały udział po obu stronach konfliktu. Chorągwie 

1	  S. Dziadulewicz, Herbarz rodzin tatarskich w Polsce, Wilno 1929, s. 276.
2	  S. Dumin, A. Jakubauskas, G. Sitdykow, Tatarskie biografie. Tatarzy polsko-litew-

scy w historii i kulturze, Białystok 2012, s. 143-144.
3	  P. Borawski, Tatarzy w dawnej Rzeczypospolitej, Warszawa 1986, s. 205-206. 



101100 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

na Śląsku. Udział w niej wzięły dwa tatarskie pułki. Dowodzili nimi płk 
Aleksander Mustafa Korycki i płk Rudnicki. Jak pisał w 1932 r. Stanisław 
Kryczyński: „Pułk Murzy Rudnickiego wysłany przez Augusta III, jako 
elektora saskiego, na pomoc cesarzowej Marji Teresie przeciw Prusom, 
brał udział w  tej kampanii, wchodząc w  skład brygady gen. Bruniana, 
która znów stanowiła część wielkiego korpusu kawalerji gen. Haddika”8. 
W 1761 r. Rudnicki walczył w Saksonii i na terenie Czech. Tatarzy stoczyli 
wówczas bardzo ciężkie walki. Wielu z nich poległo na polach bitewnych, 
gdzie po dziś dzień spotyka się ich mogiły. W kilku bitwach Rudnicki wy-
różnił się niezwykłą odwagą i zdolnościami dowódczymi. 

W tym samym roku (1761) rotmistrzem w pułku Rudnickiego został 
Józef Bielak (1729-1794), drugi po Rudnickim generał pochodzenia tatar-
skiego9. Rudnicki był spokrewniony z Bielakiem poprzez swoją prababkę, 
Fatmę z Rudnickich10.

Generał Rudnicki zmarł zapewne na początku 1763 r., podczas dzia-
łań bojowych11. Potomstwa prawdopodobnie nie pozostawił. Po śmierci 
Rudnickiego, 4 pułkiem w zastępstwie dowodził płk Józef Bielak, który 23 
marca 1763 r. otrzymał w nadaniu wieś Koszoły. Po śmierci króla Augusta 
III (październik 1763 r.), zakończył się okres służby ułanów na żołdzie 
saskim. Chorągwie tatarskie od 1764 r. przeszły wówczas na służbę wojsk 
Rzeczpospolitej.

Życie i służba wojskowa Czymbaj Murzy Rudnickiego nadal pozosta-
je mało odkrytą kartą. Mam nadzieję, że w przyszłości doczeka się pełnej 
biografii. Myślę, że warto w przyszłości zastanowić się nad upamiętnie-
niem w Koszołach gen. Rudnickiego, gen. J. Bielaka oraz płk. A. Ułana. 
Niewielka tablica lub obelisk, byłyby skromnym hołdem oddanym przez 
społeczność gm. Łomazy dla bohaterskich dowódców pułków tatarskich, 
byłych mieszkańców Koszoł. 

8	  S. Kryczyński, Generał Józef Bielak 1741-1794, Wilno 1932, s. 2-3.
9	  J. Tyszkiewicz, Z historii Tatarów polskich 1794-1944, Pułtusk 2002, s. 24.
10	  Fatma Murzicz z d. Rudnicka pochodziła z Łowczyc. Była żoną Samuela Murzy 

Murzicza, chorążego wojsk litewskich. Zob. S. Dziadulewicz, op. cit., s. 229.
11	  Według niektórych autorów zmarł w 1762 r. Zob. np. H. P. Kosk, Generalicja pol-

ska, t. II, Pruszków 2001, s. 140.

tatarskie i ułańskie stacjonowały na terenach Rzeczpospolitej od 1735 r., 
a od 1717 r. pozostawały na żołdzie dworu królewsko-elektorskiego (sa-
skiego). Zimą 1738 r. zostały przeformowane w nadworny pułk tatarski, 
który liczył blisko 800 żołnierzy. Na początku lat czterdziestych XVIII 
w. utworzono następne pułki. W 1746 r. nastąpiła ich redukcja (w 1749 r. 
było ich cztery: Rudnickiego, Błędowskiego, Osteina i Wilczewskiego). 
W 1753 r. liczyły one 402 żołnierzy (oficerów, pocztowych, towarzyszy 
i sygnalistów). 

Po śmierci płk. Aleksandra Ułana (ok. 1738 r.), Rudnicki ożenił się 
z  Marianną z  Achmatowiczów4, wdową po pułkowniku. Jednocześnie 
wszedł w posiadanie majątku Koszoły5 w ówczesnej ekonomii brzeskiej 
oraz objął komendę nad żołnierzami płk. Ułana. Pułk Rudnickiego nadal 
nazywano „ułanowym”. Nazwa „ułani” występowała już w poł. XVII w. 
Określano nią żołnierzy lekkiej jazdy tatarskiej uzbrojonych w lance. 

W  latach 1717-1769 jazda litewska liczyła 10 chorągwi tatarskich, 
6 ch. husarskich, 10 ch. kozackich i 26 ch. petyhorskich. Pierwsze pułki 
lekkiej jazdy tatarskiej w armii pruskiej utworzono w czasie I wojny ślą-
skiej (1740-1742). Żołnierze rekrutowali się głównie z obywateli Rzecz-
pospolitej (Korony i Litwy). Utworzono wtedy 6 szwadronów jazdy lek-
kiej, które umundurowano i uzbrojono na wzór tatarskiej jazdy. Nosili oni 
niebiesko-białe kontusze (jednolity wzór), a uzbrojeni byli głównie w lan-
ce i szable6.

Pułki tatarskie gen. Rudnickiego i  płk. Mustafy Koryckiego brały 
udział w wojnie sukcesyjnej austriackiej (1740-1748). W 1756 r. Rudnic-
ki mianowany został pułkownikiem oraz objął komendę nad 4 Pułkiem 
Przedniej Straży Wojsk Wlk. Ks. Litewskiego, który pozostawał na żoł-
dzie króla polski Augusta III, księcia saskiego. Pułk ten powstał w 1733 r.7 
Około 1760 r. awansował na stopień generała majora. 

W  wojnie siedmioletniej (1756-1763) walczył przeciwko Prusom 

4	  S. Dziadulewicz, op. cit., s. 276.
5	  Obecnie gm. Łomazy, pow. bialski, woj. lubelskie.
6	  Szerzej zob. M. Trąbski, Pułki Przedniej Straży Wojska Koronnego w latach 1768-

1794, Zabrze – Tarnowskie Góry 2012.
7	  B. Gembarzewski, Rodowody pułków polskich i  oddziałów równorzędnych od r. 

1717 do 1831, Warszawa 1925, s. 14; L. Kryczyński Tatarzy litewscy w Wojsku Pol-
skiem w powstaniu 1831, „Rocznik Tatarski”, t. I, Wilno 1932, s. 117.



103102 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Fot. 1
Ułan z oddziału gen. Rudnickiego, 1756 r., zbiory własne autora

Fot. 2
Ułani w armii saskiej (1738-1760)., zbiory własne autora

Xenia Jacoby
(Manchester)

Ukłony i czapki z głów! 
Oto Człowiek najwyższego sortu!

Dnia 12 lipca 2016 roku ku wielkiej radości wielu osób z Polski i z 
Anglii uroczyście uhonorowano najstarszego ułana Rzeczpospolitej – Pana 
Stefana Mustafę Abramowicza. 

W Konsulacie RP w Manchester o godz. 11:00 w bardzo podniosłej at-
mosferze Sekretarz Stanu Pan Prof. Krzysztof Szczerski wręczył w imieniu 
Prezydenta Rzeczpospolitej Polskiej Pana Andrzeja Dudy Krzyż Koman-
dorski Orderu Odrodzenia Polski – Polonia Restituta oraz dokonał awan-
su na stopień porucznika, który przyznał mu Minister Obrony Narodowej 
Pan Antoni Macierewicz w dniu 27 stycznia 2016 r. Wręczenie awansu na 
wyższy stopień oficerski odbyło się przy asyście Zastępcy Attaché Obrony 
z Ambasady w Londynie Pani Pułkownik Doroty Kaweckiej. 

Zaszczyceni obecnością tak wspaniałej osobowości Porucznika Stefa-
na Abramowicza oraz asystą przystojnych dyplomatów z Polski i Anglii, 
zasiedliśmy w jednej z sal konsulatu im. Gen. Sosabowskiego. Pierwszy 
zabrał głos Konsul Generalny Pan Łukasz Lutostański, witając Kawalera 
Orderu Odrodzenia i jego rodzinę, Pana ministra, dyplomatów, kombatan-
tów i wszystkich innych zebranych gości. Zaproszony na uroczystość uho-
norowania i awansu Mufti RP Pan Tomasz Miśkiewicz nie zdołał przybyć 
z Polski, ale przesłał na ręce Konsula depeszę gratulacyjną w imieniu wła-
snym oraz Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w RP, której treść została odczytana na głos przez mikrofon. Ponieważ Pan 
Abramowicz utracił po wojnie słuch od głośnego szumu maszyn, pracu-
jąc (29 lat) w bardzo trudnych warunkach amerykańskiej fabryki obróbki 
metali Carborundum w Manchester, Pan Konsul starał się przemawiać gło-
śniej i wyraźniej. Zauważyłam wtedy dużą koncentrację u Pana Stefana, 
słuchającego bardzo uważnie słów od swego Muftiego, który napisał:



105104 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Panie Poruczniku, w imię Rzeczpospolitej Polskiej 
wręczam Panu Krzyż Zasługi. Na podstawie Artykułu 38 
Konstytucji RP oraz Ustawy o Orderach i Odznaczeniach 
– Postanowieniem Prezydenta RP za wybitne zasługi dla 
niepodległości Rzeczpospolitej Polskiej odznaczony został 
Krzyżem Oficerskim Orderu Odrodzenia Polski Pan Stefan 
Abramowicz. 

Nastąpiła procedura wręczenia aktu mianowania na wyższy stopień 
oficerski:

W uznaniu wysiłków i zasług w trakcie walk o niepod-
ległość państwa polskiego oraz jako wyraz podziękowania 
władz RP za zaangażowanie i poświęcenie na rzecz obronno-
ści Polski – Minister Obrony Narodowej Pan Antoni Macie-
rewicz decyzją Nr (…) z dn. 27 stycznia 2016r. działając na 
podstawie Artykułu 76 (…) o powszechnym obowiązku obro-
ny Rzeczpospolitej Polskiej, mianował na stopień Porucznika 
Pana Stefana Abramowicza. 

Tutaj wręczył decyzję ministra oraz osobisty prezent – ryngraf od Mi-
nistra Macierewicza z grawerowaną dedykacją i sentencją rozkazu mar-
szałka Piłsudskiego: „Dla dobrego żołnierza nie ma położenia, z którego 
z honorem wyjść nie można…”. Oklaski i gratulacje posłużyły jako wyraz 
szacunku i uznania dla Pana Stefana. 

 Na cześć naszego szczególnego gościa Pan minister Szczerski wy-
głosił szczerą laudację w bogatej oprawie. W imieniu Pana Prezydenta An-
drzeja Dudy podziękował bardzo Panu Porucznikowi za całe jego życie:

To życie jest jak scenariusz wspaniałego filmu, ale to nie 
jest film. To jest prawda – to jest polski Los.

Czcigodny Pan Mustafa Abramowicz
Witam serdecznie w Imieniu Boga Litościwego i Miło-

siernego. Tatarska społeczność muzułmańska w Polsce, dzię-
ki Pańskim wspomnieniom z wielką dumą i podziwem zapo-
znała się z drogą, którą Pan – Tatar i muzułmanin przebył 
jako polski żołnierz. 

Służył Pan w Pułku Ułanów w polskiej jednostce o tatar-
skiej proweniencji. Jest to swoisty symbol polskiej i tatarskiej 
historii, które połączyły się przed wiekami. W efekcie Polacy 
i Tatarzy szli razem i razem walczyli o najbardziej zaszczytne 
ideały swojej wspólnej Ojczyzny. 

 Pańska postać – Tatara, a równocześnie Polaka i Eu-
ropejczyka, muzułmanina otwartego na najpiękniejsze huma-
nitarne wartości – jest już dla młodszego pokolenia wzorcem 
godnego życia i wytrwałej wiary. 

 Ucieszyła nas wiadomość, że kilkadziesiąt lat po naj-
straszniejszej z wojen, w której Pan uczestniczył, Państwo 
Polskie uhonoruje Pana jednym ze swoich najwyższych od-
znaczeń. Jest Pan, Czcigodny Panie Mustafo, jednym z ci-
chych, ale już niebezimiennych bohaterów, którzy swoje życie 
poświęcili wspólnej ludzkiej sprawie: pokojowi, wolności, 
współdziałaniu. 

 Polscy Tatarzy kłaniają się Panu z szacunkiem i najser-
deczniejszymi życzeniami zdrowia oraz wszelkiej pomyślno-
ści. Niech Bóg Wszechmogący obdarzy Pana swoim błogo-
sławieństwem.

Po odczytaniu listu Pan Konsul rozpoczął procedurę wręczenia odzna-
czenia państwowego. Zaprosił na środek sali Pana ministra i Pana Abra-
mowicza informując, że Prezydent Rzeczpospolitej Polskiej Pan Andrzej 
Duda nadał order Odrodzenia Polski Panu Stefanowi Abramowiczowi. W 
imieniu Prezydenta RP order wręczył Sekretarz Stanu z Kancelarii Prezy-
denta RP – Pan minister Krzysztof Szczerski. Wszyscy wtedy powstali i 
usłyszeliśmy: 



107106 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

ska! W końcu polski Tatar – Polak – nasz rodak. Stojąc w 
cieniu jego skromnej osoby, a przecież tak wielkiej czynem i 
postawą prawego żołnierza i Polaka, w obliczu jego zasług, 
przytoczyła w telegraficznym skrócie dzieje jego wojennej 
tułaczki i sowieckiej niewoli w 9 obozach. Przeszedł przez 
łagry komunistycznego reżimu Stalina w Archipelagu GUŁ-
-ag. Kozielsk, Krzywy Róg, Ostra Góra, Wiroczki, Jaworów, 
Czerlany, Winniki, Starobielsk, Tockoje, które odmrażały 
jeńcom ręce i stopy, głodziły skręcając z bólu trzewia. Jak 
biczem uderzały lękiem, chorobami zabijały i sowieckim ba-
gnetem, zagryzały wściekłym robactwem – towarzyszem so-
wieckiej biedy. Jedyne, co miał najdroższego to życie i czer-
stwy kawałek chleba w ręce – to to, co miał najcenniejszego 
przy sobie. Litował się nad uciemiężonym ludem radzieckich 
narodów – dzieląc się z nimi wiedzą i swym jenieckim chle-
bem, bo WSZYSCY LUDZIE SĄ BRAĆMI!

Przetrzymał łagry! Wytrwał! Przeżył! Ocalał dla nas 
potomnych… Potem wraz z Armią Gen. Andersa walczył w 
II Korpusie Polskim „Za naszą i waszą wolność” w Kampa-
nii Włoskiej. Ranny pod Ankoną podczas niemieckiego ataku 
wojsk artyleryjskich, ewakuował się z innym rannym kolegą z 
płonącego czołgu o romantycznej nazwie „Ballada”. Zabra-
ny sanitarką do szpitala czekał na nowy czołg. Tak – czekał 
na nowy czołg, by dalej o wolność się bić! Za Polskę! Za 
Warszawę! Za łagry! Za tysiące jego kolegów żołnierzy, któ-
rzy zostali w nieludzkiej ziemi i w końcu za swych Oficerów, 
których pożegnał w Kozielsku, a los ich pozostał nieznany… 
Straceni o świcie…

 Rana – stygmat wojenny, która zagoiła się dopiero w 
wieku stu lat, była przypomnieniem koszmaru i maków spod 
Monte Cassino gdzie walczył, które otwierając się piły polską 
krew. Rana wciąż otwierała się i krwawiła na plecach przez 
kolejnych 71 lat.

 Na koniec przedstawicielka rodziny wiernie powtórzyła słowa, które 
przekazał jej Pan Stefan – jako swą wolę i testament, że: 

Z zadumą przypomniał trudny żołnierski życiorys zasłużonego, który 
zakończył retorycznie: 

Nie wiem czy Pan Porucznik w roku 1937 – 80 lat temu, 
gdy wstępował w szeregi ułanów, myślał o tym, że będzie 
bohaterem”. Myślę, że przede wszystkim wstępował Pan 
do polskiego wojska dlatego, że kochał Polskę. Dlatego, że 
chciał Polsce służyć. Dlatego, że kontynuował tą wielowie-
kową tradycję polskich Tatarów wiernych Rzeczpospolitej. I 
dzisiaj Panie Poruczniku – Ojczyzna tę miłość Panu odwza-
jemnia i swą wierność Panu oddaje. Jesteśmy jako Polacy, 
a ja jako przedstawiciel Pana Prezydenta – bardzo Panu za 
tę wierność Rzeczpospolitej wdzięczni. To nasze oddanie mi-
łości pieczętujemy Krzyżem Zasługi. Tak, żeby pan pamiętał 
o tym, że nie tylko Pan ma Polskę w swoim sercu, ale także 
Polska ma Pana w swoim Sercu. Spotkać polskiego ułana to 
jest wielki zaszczyt dla każdego, kto z szablą w dłoni walczył 
za Polskę. Gratuluję Panu całego Pana życia, jak Pan wspa-
niale potrafił świadczyć o Polsce, o bohaterstwie polskich 
Tatarów i o tym, co znaczy poświęcić swoje życie w obronie 
honoru Rzeczpospolitej. Życzę Panu tak, jak mówi nazwa 
Pana formacji wojskowej – „Ułan” z jęz. Tatarów polskich 
znaczy młody chłopak – by zawsze Pan był młodym chłopa-
kiem i zawsze był ułanem.

Świetna oracja została nagrodzona gromkimi brawami, po których 
przedstawicielka rodziny Pana Stefana – w jego imieniu, córek oraz wnu-
czek – podziękowała wszystkim zebranym a w szczególności przybyłym 
dyplomatom z umiłowanej Polski za obecność i podniosłe uhonorowa-
nie. W porywających słowach rzuciła świat na kolana, za który walczył 
Pan Stefan: 

Ukłony i czapki z głów! Oto Człowiek najwyższego sor-
tu! Żołnierz WP, ułan 1 Szwadronu Tatarskiego w 13 Pułku 
Ułanów Wileńskich Nowa Wilejka k/Wilna – tam była Pol-



109108 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

powiedziały mu, że „chciały przynajmniej dotknąć Bohatera” i witały się 
z nim. Pani Pułkownik z Ataszatu w zielonym mundurze, mówiąc do Pana 
Stefana zauważyła, że „to czysta przyjemność być tutaj razem…”. Na co on 
odrzekł: „Za dużo nie mogę powiedzieć…”, bo miał dużą tremę z powodu 
otaczających go tak zacnych gości. Pułkownik dodała mu otuchy mówiąc: 
„…to nie ma co mówić – Pana życie za Pana mówi… imponujące życie…”. 

Uroczystość dobiegała końca. Powoli wszyscy zaczęli rozchodzić się 
do domów, serdecznie żegnając ze sobą i nie było końca tych pożegnań. 
Wymiana uśmiechów, uścisków, telefonów i wizytówek. Panowała atmos-
fera jedności i szacunku wokoło. Trudno było się rozstać i zamknąć drzwi. 
Nasi dyplomaci wrócą do umiłowanej Polski, a my do swych domów oraz 
stanowisk pracy w Anglii. Zjednoczeni w duchu dla jednego najważniej-
szego Człowieka – mogliśmy przebywać ze sobą, rozumiejąc się bez słów. 
Limuzyna konsularna odwiozła Pana Abramowicza oraz jego rodzinę do 
domu na Old Trafford. Tam zięć Pana Stefana – Jim Muston snuł swoje 
refleksje, które zamknął w zdaniu: „a Day we will remember forever…” 
(Dzień, który będziemy pamiętać na zawsze…).

Pan Stefan w zaciszu domowym, oglądając swoje wojenne pożół-
kłe fotografie ułana i czołgisty powiedział, że to głębokie wzruszenie nie 
pozwoliło mu na swobodne mówienie. Teraz, kiedy już jest po wszystkim, 
wciąż o tym myśli – ta uroczystość była dla niego tak bardzo znacząca.

Jim włączył nagranie starego polskiego tanga z 1937 r. pt. Przy komin-
ku. Wraz z Mary, swoją żoną, a córką Pana Stefana, oraz teściem, kalecząc 
język polski, śpiewał za Mieczysławem Foggiem o powracających wspo-
mnieniach z dawnych dni, pożółkłych fotografiach i uśmiechach wśród łez…

Zatem przyszedł ten dzień, gdy ze spokojem mogę już powiedzieć: 
Wykonało się. Wierny Syn polskiej ziemi został uhonorowany przez Pol-
skę, a nastąpiło to dopiero po wielu latach od momentu kiedy odłożył broń, 
którą walczył w obronie niepodległości kraju i naszej wolności.

A teraz Ty czytający:

Pamiętaj zawsze o naszych Bohaterach i utrzymuj tę pamięć wiecznie 
żywą. Nasi Bohaterowie żyją wśród nas. 

Cześć i chwała Bohaterom! Niech żyje Polska!
„Bądź wierny i idź!”

Odebrał on i przyjął to zaszczytne Odznaczenie nie dla 
siebie, ale dla wszystkich swych kolegów – żołnierzy i Ofi-
cerów walczących o Polskę, a którzy oddali życie w obronie 
Ojczyzny i nie doczekali wzniosłej chwili jaka zaszczyciła 
go dzisiaj. 

Za wszystkich, którzy na wieczność pozostali w nieludz-
kiej ziemi – którzy zapłacili najwyższą cenę – swoje życie, On 
dziś przyjął, w zastępstwie, na swą pierś, pełną wojennych 
wspomnień – Order dla Nich...

 Te słowa przyprawiły o łzy wzruszeń gości na Sali - „Chustki przy 
oczach i twarzy – to nie był katar...”. Po tej wzruszającej decyzji Bohate-
ra, przedstawiła książkę o jego wojennych losach pt. Droga mojego życia, 
którą można nabyć w Polsce. 

 Następnie Pan Konsul zakomunikował, że nie byłoby ułańskiej uro-
czystości bez ułańskiej fantazji. Zatem został wzniesiony toast na cześć 
Ułana. Padła komenda „Szable w dłoń!”, a Pan minister dodał: „Na pohy-
bel wrogom i na zdrowie nasze! Zdrowie nam wszystkim!” Wtedy wznie-
śliśmy kieliszki do góry, wypijając głębszego. 

 Po toaście Pan Stefan się rozluźnił i postanowił coś powiedzieć, coś 
co dla mnie było przypomnieniem słów Herberta, które stały się prorocze, 
gdy wypisując los niektórym – tak rzekł: „– Ocalałeś nie po to aby żyć, 
(…) – trzeba dać świadectwo”:

Przy końcu moich lat, dzięki Bogu dobrze żyję, nigdy 
się tego nie spodziewałem… Dziękuję wszystkim za to. Je-
stem bardzo zadowolony. Jestem wzruszony tym wszystkim, 
tą moją nominacją. Bardzo dziękuję choć dużo nie mogę 
teraz powiedzieć… Przeszedłem bardzo wiele. Było tak nie-
bezpiecznie, tak ciężko, ale dzięki Bogu jakoś doczekałem się 
tych moich lat… Jestem wzruszony…

Pojawiły się rzęsiste oklaski. W tej sytuacji goście podchodzili do nie-
go, otaczali z każdej strony i rozmawiali z nim, pytali o szczegóły jego ży-
cia w niewoli, która była męką, gratulując mu uhonorowania i zachwalając 
imponujące spotkanie. Pewne kobiety, które zbliżyły się do Pana Stefana 



111110 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Michał Łyszczarz

Tatarszczyzna w badaniach. 
Konteksty interdyscyplinarne,  
monografia wieloautorska 

pod red. Artura Konopackiego (Białystok 2015). 

Recenzja
Pokłosiem XVII Letniej Akademii Wiedzy o  Tatarach, która miała 

miejsce 9 sierpnia 2015 r. w Białymstoku – podobnie jak w poprzednich 
latach1 – stała się monografia pod redakcją Artura Konopackiego, poświęco-
na promowaniu wielowątkowego badania problematyki wiążącej się z pol-
skimi Tatarami. Konferencja pt. „Ku nowym kierunkom. O potrzebie inter-
dyscyplinarnego ujęcia badawczego kultury, tradycji i historii społeczności 
tatarskiej” zorganizowana przez Podlaski Oddział Związku Tatarów RP przy 
współudziale Lokalnej Grupy Działania „Szlak Tatarski” oraz Białostockie-
go Muzeum Wsi – oddziału Muzeum Podlaskiego w Białymstoku, wpisu-
je się w  długą tradycję naukowych spotkań popularyzujących tatarskość. 
Kolejne edycje Letniej Akademii Wiedzy o Tatarach, począwszy od 1999 
r., podążały bowiem drogą wytyczoną przez „Orienty Sokólskie”. Inicjaty-
wa podjęta pod koniec lat 70. przez Macieja Konopackiego oraz Sokólski 
Ośrodek Kultury miała bez wątpienia pionierski charakter. Osiem edycji 
„Orientów”, które odbyły się w latach 1979-1999 należy uznać za istotny 
bodziec aktywizujący Tatarów oraz osoby związane z tym środowiskiem2. 
Gwałtowny wzrost zainteresowania tatarską kulturą i historią, obserwowany 
począwszy od przełomu lat 80. i 90., utożsamiany jest głównie z transfor-
macją demokratyczną i budową społeczeństwa obywatelskiego, co sprzyjało 

1	 Por. Sokólskie spotkania z tatarszczyzną, red. J. Konopacki, Sokółka 2008; Tatarzy 
na Podlasiu. Sokólskie spotkania z tatarszczyzną, red. J. Konopacki, Sokółka 2010.

2	 Por. A. Miśkiewicz, Z  dziejów Orientów Sokólskich [w:] Tatarzy Polscy. Jednod-
niówka w 20 rocznicę I „Orientu Sokólskiego”, Białystok-Sokółka 1996, s. 27-30.

Fot. 1
Stefan Mustafa Abramowicz. Zdjęcie Xenia Jacoby.



113112 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Kolejne dwa rozdziały poświęcono kitabistyce. Czesław Łapicz, 
w  bardzo osobistym tekście, przedstawił trudne narodziny tej nowej in-
terdyscyplinarnej dziedziny badań filologicznych i gorzkie refleksje zwią-
zane z  tzw. „grantozą” – przypadłością trapiącą rozdzielanie wydatków 
na naukę w Polsce. Joanna Kulwicka-Kamińska oraz Magdalena Lewicka 
rozwinęły temat podjęty przez Czesława Łapicza, przybliżyły Czytelni-
kom założenia projektu Tefsir realizowanego na Uniwersytecie Mikołaja 
Kopernika w Toruniu, a zwłaszcza działalność i zadania Centrum Badań 
Kitabistycznych, które powołano do życia w 2015 r. 

Perspektywę religioznawczą badań nad Tatarami, wraz ze szczegó-
łowym tłem teoretycznym dyscypliny i odniesieniami bibliograficznymi, 
omówiła Agata Skowron-Nalborczyk. Ciekawą refleksję na gruncie socjo-
logicznym przedstawiła natomiast Karolina Radłowska. W swoim artyku-
le autorka odniosła się do trwającego od wielu lat dylematu dotyczącego 
etnicznego aspektu tożsamości polskich Tatarów. W rozdziale znalazło się 
miejsce na odwołanie do spraw o  kluczowym znaczeniu dla wspólnoty, 
jak np. statusu mniejszościowego oraz problemu rozpadu grupy m.in. na 
skutek asymilacji (ryzyka przejścia od etniczności do funkcjonowania spo-
łeczności opartego jedynie na wyróżnikach etnograficznych i wyznanio-
wych). Tezy pochodzące z  literatury przedmiotu autorka pokrótce skon-
frontowała z wynikami badań własnych. 

Trzy dalsze rozdziały zostały poświęcone badaniom literaturoznawczym 
nad twórczością polskich Tatarów. Grzegorz Czerwiński zwrócił uwagę nie 
tylko na oczywiste literackie aspekty obecne w poezji, lecz także na walo-
ry estetyczne tradycyjnego piśmiennictwa religijnego, archiwaliów i sztuki 
epistolograficznej. Jolanta Dragańska spojrzała na twórczość tatarską okiem 
polonisty. W swoim artykule autorka stawia pytania dotyczące tego, czy lite-
ratura ta może być uznana za polską, czy też obcą, czy ma wymiar narodowy, 
czy też regionalny. Kwestie te stały się punktem wyjścia do analizy wizerun-
ku Tatara obecnego w polskiej kulturze narodowej i języku. Dla Musy Cza-
chorowskiego literatura stanowi natomiast wyraz żywotności grupy etnicz-
nej, a jej tworzenie jest ważnym obowiązkiem elit intelektualnych względem 
całej społeczności tatarskiej. W rozdziale tym autor analizuje pokrótce twór-
czość Tatarów (w tym swoją) na przestrzeni ostatnich kilkunastu lat. 

Kilkudziesięcioletnia perspektywa badań poświęconych Tatarom 
przedstawiona w wyczerpujący sposób w książce pt. Tatarszczyzna w ba-

manifestowaniu mniejszościowej tożsamości. W pewnym jednak wymiarze 
ożywienie tatarskości mogło być połączone z lokalnymi działaniami podej-
mowanymi wówczas w  Sokółce. Sukces „Orientów”, w  kolejnych latach 
twórczo rozwijanych przez Letnią Akademię Wiedzy o Tatarach, jest prze-
cież ściśle związany z pobudzeniem świadomości etnicznej wspólnoty. 

	 Prezentowana Czytelnikom książka pt. Tatarszczyzna w  bada-
niach. Konteksty interdyscyplinarne składa się z  dwunastu artykułów 
(w  tym dwóch w  języku rosyjskim), które zostały zaprezentowane pod-
czas Letniej Akademii Wiedzy o Tatarach w 2015 r. Układ rozdziałów jest 
czytelny i ściśle wiąże się z podejmowaną problematyką. Monografię pod 
redakcją Artura Konopackiego otwierają trzy artykuły o  charakterze hi-
storycznym, następnie dwa rozdziały dotyczą zagadnień z  zakresu kita-
bistyki, po których umieszczono po jednym tekście z  dziedziny religio-
znawstwa i socjologii. W dalszej części książki trzy rozdziały poświęcono 
literaturoznawczym walorom twórczości Tatarów. Tom wieńczy natomiast 
niezwykle oryginalny artykuł Stanisława Dumina prezentujący wyniki ba-
dań genetycznych, w  trakcie których dokonano porównania stopnia po-
krewieństwa Tatarów z Polski, Litwy i Białorusi z pobratymcami z innych 
ludów turkijskich żyjących w  południowej części Syberii, Kazachstanie 
i  na północnym Kaukazie. Opracowanie zostało uzupełnione o  indeksy 
osobowe oraz dokumentację fotograficzną sympozjum w ramach Letniej 
Akademii Wiedzy o Tatarach. 

	 W części historycznej autorzy dokonali analizy stanu badań nad 
dziejami polskich Tatarów. Okres międzywojnia omówił Jan Tyszkiewicz, 
natomiast nad powojennymi i  współczesnymi dokonaniami historyków 
(a  także przedstawicieli innych dyscyplin naukowych) pochylił się Ar-
tur Konopacki. Na uwagę zasługuje zwłaszcza szczegółowość opisu oraz 
zwrócenie uwagi na wyjątkową rolę Muzułmańskiego Związku Religijne-
go oraz samego Musy Czachorowskiego w propagowaniu wiedzy o dzie-
jach, kulturze i  tradycjach polskich Tatarów. Działalność ta rozwija się 
głównie na polu wydawniczym, ze szczególnym uwzględnieniem roli cza-
sopiśmiennictwa. Zorina Kanapackaja w swoim krótkim artykule odniosła 
się natomiast do praktycznie nieznanego w  Polsce wątku prześladowań 
białoruskich Tatarów przez radziecki aparat opresji w latach 30. XX wie-
ku. Szczególną wartość dla badaczy Tatarszczyzny będą miały zapewne 
sygnatury akt KGB, z których korzystała autorka.



115114 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

wyraźnie wskazuje tendencję, w wyniku której następuje przechodzenie 
od badań ukierunkowanych na ogólne zagadnienia do coraz węższych 
i bardziej szczegółowych problemów. Wraz z opracowaniem łatwo dostęp-
nych źródeł, wyczerpaniu ulega możliwość dalszej analizy generalnych 
aspektów osadnictwa Tatarów w Rzeczypospolitej. Dzisiaj jedynie mało 
znane epizody z dziejów stanowić mogą przedmiot twórczej eksploracji. 
Ciekawą tendencją, akcentującą przesunięcie optyki z przeszłości ku teraź-
niejszości, jest widoczny coraz bardziej wzrost zainteresowania Tatarami 
deklarowany przez przedstawicieli innych dziedzin nauki. Od co najmniej 
kilkunastu lat – na co wskazuje układ recenzowanej publikacji – perspek-
tywę historyczną wzbogacają również badania filologiczne, socjologicz-
ne, religioznawcze, a nawet pedagogiczne. Wyzwaniem przyszłości, które 
powoli zaczyna się już urzeczywistniać są jednak badania interdyscypli-
narne. Nie od dziś wiadomo, że wraz z postępującym uszczegółowieniem 
pól analizy konieczne jest bowiem przejście od badań indywidualnych do 
organizacji wieloosobowych zespołów, które skupiają specjalistów z wie-
lu dziedzin wiedzy. Ten proces integracji środowiska naukowego ma już 
miejsce w  przypadku syntezy badań slawistycznych, orientalistycznych 
i historycznych. Jego praktyczną realizację stanowi wspomniany już pro-
jekt opracowania oraz krytycznego wydania tzw. tefsiru Tatarów Wielkie-
go Księstwa, realizowany od 2013 r. na Uniwersytecie Mikołaja Kopernika 
w Toruniu. W ostatnich latach postulatom interdyscyplinarności towarzy-
szy również rewolucyjne przejście od działań zogniskowanych wyłącznie 
wokół polskiego świata nauki do otwarcia się na współpracę międzyna-
rodową i integrowania podejmowanych wysiłków. Problematyka tatarska 
znajduje się w centrum zainteresowania badaczy m.in. z Białorusi, Litwy 
i  Rosji, o  czym świadczy chociażby obecność zagranicznych autorów 
w prezentowanej Czytelnikom monografii. 

Na zakończenie warto pokusić się o sformułowanie kilku najważniej-
szych postulatów na przyszłość, przed którymi stoją dziś badacze Tatarsz-
czyzny. Po pierwsze, rozwój poznawczy wymaga dalszego poszukiwania 
nowych, a co za tym idzie coraz bardziej szczegółowych, perspektyw do 
analizy. Po drugie, potrzebne jest również powołanie instytucji, która ko-
ordynowałaby podejmowane wysiłki. Po niepowodzeniu idei założenia In-
stytutu Naukowo-Badawczego przy Związku Tatarów RP, wielkie nadzieje 
wiązane są z Centrum Badań Kitabistycznych na Uniwersytecie Mikołaja 

daniach. Konteksty interdyscyplinarne skłania do sformułowania kilku 
wniosków, których wspólny mianownik zasadza się na konstatacji, iż 
naukowe eksplorowanie problematyki tatarskiej charakteryzuje niewąt-
pliwie znaczący postęp. Na przestrzeni mijających lat wyraźnie widocz-
ne jest coraz większe otwarcie wspólnoty tatarskiej, świadomość istotnej 
roli badań dla podtrzymywania tatarskiej tożsamości oraz zaakceptowanie 
naukowego zaangażowania w sprawy tatarskie osób spoza tej społeczno-
ści. Warto przypomnieć, że jeszcze przed II wojną światową środowisko 
naukowe skupione na badaniu Tatarów było bardzo hermetyczne. Obok 
wąskiego grona historyków i  orientalistów, badania prowadzili bowiem 
głównie przedstawiciele tatarskich elit intelektualnych. Ich działalność 
miała przede wszystkim charakter integracyjny. Realizowane badania słu-
żyć miały umacnianiu świadomości własnego pochodzenia, wskazywać na 
związki z  Polską i  na dziedzictwo turkijskie oraz wspierać prometejską 
politykę wschodnią państwa polskiego. Po długim okresie zastoju, który 
przełamany został m.in. dzięki popularyzatorskiej roli Macieja Konopac-
kiego, mogły rozwinąć się na Podlasiu lokalne inicjatywy, które stanowiły 
zaczątek pogłębionej refleksji naukowej. Efekty tych działań można ob-
serwować po dzień dzisiejszy. Co ważne, dorobek kultury tatarskiej został 
wreszcie uznany za istotny element dziedzictwa narodowego, któremu bez 
zapewnienia należytej uwagi zagraża zupełny zanik. Fakt ten przyczynił 
się do intensyfikacji prac zmierzających do jego kompleksowej ochrony. 
Prace badawcze, które rozwijały się od drugiej połowy lat 70. były ściśle 
powiązane m.in. z działaniami podlaskich muzealników, którzy dostrze-
gli wyjątkowy charakter tatarskiej kultury. Nie jest zatem przypadkiem, że 
obok wystaw, które prezentowały elementy dziedzictwa Tatarów, organi-
zowano również konferencje naukowe i wydawano wartościowe publika-
cje (warto wspomnieć m.in. o wystawie czasowej „Tatarzy polscy. Historia 
i kultura” i towarzyszącej jej sesji naukowej w Muzeum Narodowym Rol-
nictwa i Przemysłu Rolno-Spożywczego w Szreniawie w 2009 r.). 

Refleksja nad stanem badań poświęconych Tatarom skłania do wnio-
sku, że w tym przypadku zastosowanie ma klasyczne prawo postępu na-
ukowego. Dynamiczny rozwój prac badawczych prowadzonych w ostat-
nich kilkudziesięciu latach generuje bowiem kumulatywny progres wiedzy. 
Rosnąca liczba osób zajmujących się Tatarami zmusza natomiast do spe-
cjalizacji i poszukiwania nowych pól analizy. Perspektywa minionych lat 



117116 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Kopernika w Toruniu. Po trzecie, aby zachować ciągłość przekazu tradycji 
we wspólnocie tatarskiej, konieczne jest zintensyfikowanie prac nad bio-
grafistyką i dalszym utrwalaniem wspomnień przedstawicieli najstarszego 
pokolenia. Kolejnym wyzwaniem stojącym przed środowiskiem nauko-
wym zajmującym się wielowątkowym badaniem rzeczywistości tatarskiej 
jest wreszcie rzetelne opracowanie i opublikowanie źródeł archiwalnych 
związanych z historią najnowszą oraz z funkcjonowaniem Muzułmańskie-
go Związku Religijnego i gmin wyznaniowych wchodzących w jego skład. 
Zapewne istnieją również inne pomysły i konkretne wizje przyszłości ba-
dań poświęconych Tatarom. Być może powyższe postulaty staną się przed-
miotem rozważań na kolejnych konferencjach organizowanych w ramach 
Letnich Akademii Wiedzy o Tatarach. 

Tatarszczyzna w  badaniach. Konteksty interdyscyplinarne, redakcja 
Artur Konopacki, Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej Oddział 
Podlaski, Białystok 2015, ss. 200, ISBN 978-83-944733-0-3

[pierwodruk: „Bibliotekarz Podlaski”  2016 (1), nr XXXII]

Artur Konopacki
Uniwersytet w Białymstoku

UWAGI NAD NOWĄ PUBLIKACJĄ O MUZUŁMANACH  
W POLSCE

[rec. Ks. Krzysztof Kościelniak, Muzułmanie polscy. Religia i kultura, 
Wydawnictwo M, Kraków 2016, ss. 264]

Recenzja
Na początku 2016 roku ukazała się w Krakowie praca Krzysztofa Ko-

ścielniaka Muzułmanie polscy. Religia i kultura. Już sam tytuł może wzbu-
dzić ciekawość, szczególnie, że o muzułmanach w Polsce właściwie brak 
jest świeżych publikacji. Co więcej, autorstwo osoby od lat zajmującej się 
badaniem stosunków chrześcijańsko-muzułmańskich pozwala sugerować, 
że mamy do czynienia z naprawdę cenną i ciekawą monografią. Książka 
składa się z 22 rozdziałów, trzy z nich (rozdz. 3, 6 i 8) podzielone zostały 
dodatkowo na podrozdziały. Na końcu zamieszczono obszerny aneks i bi-
bliografię. Brak niestety indeksów osobowych czy geograficznych. Choć 
w  pracy znajdziemy kilkanaście ilustracji i  map, razić może sposób ich 
wydruku. Niektóre bowiem grafiki – takie, jak logo instytucji czy organi-
zacji – są mało czytelne, z kolei mapa rozmieszczenia wspólnot alewickich 
w Turcji zupełnie jest nieczytelna (s. 105). 

Nie jest to jednak największy mankament tej monografii. Z informacji 
zawartych we wstępie wynika jednoznacznie, że tematyka książki całkowi-
cie odbiega od tego, co sygnalizuje jej tytuł. Oto na stronie 9 czytamy: „Ni-
niejsza publikacja jest próbą całościowego ogarnięcia migracji muzułmań-
skiej ostatnich dwudziestu lat”; a w innym miejscu: „wydaje się, iż praca ta 
przybliży w jakimś stopniu złożoność fenomenu imigrantów-muzułmanów 
w Polsce” (s. 10). Z tytułu wynika, że praca poświęcona miała być muzuł-



119118 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

manom polskim. Autor jednak doprecyzowuje: „Niniejsza praca dotyczy 
muzułmanów imigrantów z krajów muzułmańskich Bliskiego i Środkowe-
go Wschodu, Azji Centralnej i Północnej Afryki, którzy osiedlili się w Pol-
sce w latach 1989–2014” (s. 10). Wówczas dopiero dowiadujemy się, że 
w kontekście analizy imigrantów pojawi się temat Tatarów-muzułmanów. 

Nie będzie to zatem praca o muzułmanach polskich, gdyż tym termi-
nem określa się w całej historiografii Tatarów-muzułmanów, którzy żyją na 
ziemiach Rzeczypospolitej, a wcześniej w Wielkim Księstwie Litewskim, 
od ponad 600 lat. Nieuprawnione, co więcej: błędne – jest rozumowanie 
i wprowadzanie do obiegu naukowego sądu, że muzułmanie-imigranci są 
muzułmanami polskimi! Są oni muzułmanami żyjącymi w  Polsce i  nic 
więcej, warto więc, aby autor zauważał tę subtelną różnicę. Zwłaszcza, że 
sam wyraźnie zaznacza „Niniejsze badania starają się w sposób jak najbar-
dziej adekwatny uchwycić fenomen muzułmanów imigrantów w  Polsce 
w kontekście doświadczeń zachodnich” (s. 13 – podkr. – A.K.).

W rozdziale 1 pojawia się informacja o liczebności imigrantów muzuł-
mańskich w Polsce w ciągu ostatnich 25 lat. Rozdział 2 skupia na statusie 
prawnym i  instytucjonalnym muzułmanów w Polsce. Omówiono w nim 
historię Muzułmańskiego Związku Religijnego i ustawę z 1936 roku. Au-
tor niestety nie doprecyzowuje tego, jakie kontrowersje ta ustawa wzbu-
dzała i  wzbudza wewnątrz wspólnot muzułmańskich w  Polsce. Zresztą 
nie spotkałem się dotąd z żadną publikacją, która by w sposób konkretny 
odnosiła się właśnie do tych kwestii. Podkreślam jednak, że może to być 
jedynie subiektywne odczucie autora, powstałe na przykład w rozmowach 
z poszczególnymi przedstawicielami społeczności muzułmanów. Nie jest 
to jednak żaden argument naukowy. 

Zupełnie niezrozumiały jest natomiast akapit poświęcony „Niesto-
sowaniu klauzuli «sprzeciwu sumienia» wobec muzułmanów” (s. 33). 
Sam autor stwierdza, że klauzuli «sprzeciwu sumienia» nie stosuje się 
zupełnie, podobnie zresztą jak przepisów ochrony tajemnicy spowiedzi 
[sic!] (s. 33). Wydaje się, że rzeczy oczywistych nie warto poruszać, sko-
ro kilka stron wcześniej autor sam powołuje się na prawa zawarte w Kon-
stytucji RP, która zapewnia swobody religijne. Niezrozumiałe więc jest 
poruszanie kwestii gwarancji miejsca kultu (s. 34), gwarancji możliwości 
świętowania (s. 35) etc. A już zupełnie nie wiadomo, do czego odnieść 
akapit „Szerszy zakres swobód jednostki dla muzułmanów w Polsce niż 

w  krajach islamskich” (s. 34). Retorycznie zapytać możemy: dlaczego 
nie ma takiego wyróżnienia na przykład dla Australii czy może Korei 
Południowej? Jeżeli wszyscy ludzie żyjący w Polsce niezależnie od wy-
znania podlegają prawu polskiemu, to chyba tylko w  celu zapełnienia 
kart książki zamieszczono w niej akapity poświęcone zakazowi poliga-
mii, procedurze zawierania małżeństw etc. (s. 36). 

Kolejne rozdziały przynoszą specyfikę formy imigrowania muzułma-
nów do Polski – rozdział 3, strukturę osiedlania się i mobilności w Polsce 
rozdział – 4, formy aktywności zawodowej, miejsca pracy i edukacja mu-
zułmanów – rozdział 5, aktywność społeczna, polityczna i kulturalna na 
rzecz własnej grupy – rozdział 6. W tym ostatnim rozdziale autor omawia 
działalność poszczególnych organizacji MZR, Ligę Muzułmańską w RP, 
Stowarzyszenie Studentów Muzułmańskich w Polsce. Prezentuje też róż-
norodność owych organizacji – dzieląc je na sunnicie, szyickie, sufickie, 
organizacje świeckie. 

Rozdział 7 poświęcony został relacji imigrantów muzułmanów z Po-
lakami. Po raz kolejny przekonujemy się o nieadekwatności tytułu pracy 
do jej zawartości. Autor omawia relacje imigrantów z Palestyny, Syrii, So-
malii etc. z Polakami, czy zatem można wobec tego postawić znak rów-
ności i  powiedzieć, że są to polscy muzułmanie – jak sugeruje to autor 
w  tytule swojej pracy? Za kuriozalny trzeba uznać wniosek z  rozdziału 
10 na temat stroju muzułmańskiego. Pada tu bowiem stwierdzenie, że 
„w Polsce nie przeprowadzono szczegółowych badań, odnośnie stosowa-
nia strojów przez muzułmanki imigrantki” (s. 115). Zatem autor postano-
wił wykorzystać badania dotyczące stroju muzułmanek przeprowadzone 
przez naukowców z… Uniwersytetu Michigan. Co więcej: badania prze-
prowadzane wśród muzułmanów Tunezji, Egiptu, Turcji, Libanu, Pakista-
nu i Arabii Saudyjskiej (s. 115). Nie umiem znaleźć związku logicznego 
w porównaniu tych wyników badań z państw zamieszkanych przez zde-
cydowaną większość muzułmańską, gdzie kontekst ubioru jest całkowicie 
inny, i odniesieniem tego do realiów Polski. Podobnie rzecz się prezentuje 
w przypadku kwestii noszenia brody przez mężczyzn czy noszenia turbanu 
[sic!] (s. 117-119). Pominę tu szczegółowe omawianie kolejnego rozdzia-
łu Język ciała muzułmanów na emigracji – nie ma on związku z tytułem 
książki, jest raczej zbiorem luźnych i  subiektywnych refleksji autora na 
temat sunny i zwyczajów panujących w krajach arabskich.



121120 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

W monografii poświęcono również miejsce na rozważania dotyczą-
ce interakcji muzułmanów w przestrzeni publicznej. Nieuprawnione jest 
– szczególnie w pracy naukowej – używanie skrótów myślowych, takich 
jak chociażby ten: „Związek muzułmanina z Polką wymaga opanowania 
nowego kodu kulturowego właściwego w relacjach między płciami w kra-
ju przyjmującym” (s . 129).  Autor ignoruje fakt, że muzułmanin czy mu-
zułmanka może być Polakiem czy Polką i  nie musi się uczyć „nowego 
kodu”. Chyba, że przyjmuje się a priori, iż wszyscy muzułmanie w Polsce 
to imigranci, choć już tytuł pracy sugerowałby co innego. Widać zatem 
wyraźną niekonsekwencję w używaniu terminologii.

Zupełnie też niezrozumiałe są uwagi o  muzułmanach przebywa-
jących w więzieniach. W recenzowanej pracy pojawiają się na przykład 
dane dotyczące „Wielkiej Brytanii, w której aż 42% wszystkich więźniów 
stanowią muzułmanie” (s. 131). Nie wiem do czego miało prowadzić to 
porównanie, zważywszy choćby na ogólną ilość muzułmanów w Wielkiej 
Brytanii i w Polsce. Równie dobrze można by podać przykład Pakistanu: 
tam odsetek muzułmanów w więzieniu byłby jeszcze większy, ale co to 
wnosi do tematu? Nic. 

W  rozdziale Miejsce islamu w  życiu muzułmanów-imigrantów: de-
klaratywność a praktyka omawia się zasadnicze aspekty życia religijne-
go imigrantów muzułmańskich. Dowiadujemy się tego, jaka jest praktyka 
spożywania alkoholu w Pakistanie czy Iranie i jakie za grożą za to kary (s. 
137). Jest to raczej ciekawostka, bo nie sposób włączyć tego do założeń 
badawczych pracy. Kolejne rozdziały – aż do 16 – poświęcono kwestiom 
imigrantów i ich problemów rodzinnych, w tym: zawieranie małżeństwa, 
obrzezania, kwestii apostazji, homoseksualizmu, przestrzeganiu postu etc. 

Rozdział 16 koncentruje się na zagadnieniu „wspólnotowości lokal-
nej imigrantów muzułmańskich” (s. 162). Scharakteryzowano tu powody 
asymilacji na przykładzie między innymi społeczności tatarskiej. Autor 
stwierdza, że jednym z  przejawów asymilacji są na przykład modlitwy 
w intencji ojczyzny, zauważając przy tym, że modlitwy te prowadzone są 
od 2013 roku przez muftiego Tomasza Miśkiewicza. Warto dopowiedzieć, 
że modlitwy te odbywały się już wcześniej – z okazji nie tylko 11 listopa-
da, ale również święta uchwalenia konstytucji. Modlitwy takie odbywały 
się w meczetach w Bohonikach i Kruszynianach, nie tylko w Białymsto-
ku, a prowadzone były przez różnych imamów – nie tylko muftiego. Co 

więcej, stwierdzenie, że w międzywojniu modlitwy takie były obowiązko-
we (s. 164), jest nadużyciem, bowiem były one jedynie dobrze przyjętym 
zwyczajem społeczności muzułmańskiej na ziemiach dawnego Wielkiego 
Księstwa Litewskiego. Można to łatwo zweryfikować korzystając z  do-
stępnej literatury, a nie tylko stron internetowych. 

Rozdziały kolejne poświęcono znów imigrantom i ich interakcji ze 
społeczeństwem Polski. Rozdział 22 dotyka kwestii polskich muzułma-
nów, gdzie znajdziemy charakterystykę społeczności tatarskiej oraz po-
czątków powstania Ligi Muzułmańskiej. Autor – opisując konflikt we-
wnątrz grupy – bardzo powierzchownie traktuje ten problem. Stwierdza 
między innymi, że podział nastąpił po 2012 roku z  inicjatywy, jak to 
określił, „części członków związku [MZR-AK], którym nie podobała się 
działalność wywodzącego się z Tatarów polskich imama Tomasza Miś-
kiewicza, który zdobył wykształcenie w Arabii Saudyjskiej i  deklarował 
konieczność «oczyszczenia» islamu polskich Tatarów” (s. 192). Nie jest 
to prawda, spór dotyczył nie kwestii religijnych, lecz finansowych, zwią-
zanych z  ubojem rytualnym i  sprzedażą mięsa przez firmy uzyskujące 
certyfikat „halal”1.

Podsumowując, trzeba raz jeszcze powiedzieć, że treść recenzowanej 
tu monografii nie zgadza się z deklaracją wpisaną w jej tytuł. W odczuciu 
recenzenta zawartość pracy jest zbiorem luźnych przemyśleń autora doty-
czących imigrantów. Szkoda, że nie zdołano wykorzystać nowej literatu-
ry przedmiotu. By dać przykład takich niedociągnięć: autor – omawiając 
kwestie asymilacji czy tożsamości Tatarów – zupełnie pomija pracę Kata-
rzyny Warmińskiej czy najnowsze ustalenia Michała Łyszczarza. Z pew-
nością prace te wniosłyby więcej światła do tematu procesów zachodzą-
cych właśnie wśród Tatarów-muzułmanów polskich. Tym bardziej należy 
podkreślić, że takie prace, jak monografia Krzysztofa Kościelniaka, prace, 
po które z pewnością sięgną studenci czy czytelnicy po prostu zaintereso-
wani tematem, wnoszą obraz zafałszowany, nieprawdziwy. 

Na koniec chciałbym raz jeszcze z naciskiem wyartykułować: błę-
dem jest uznawanie imigrantów mieszających w Polsce za muzułmanów 
polskich. 

1	  T. Aleksandrowicz, Biała księga, praca przygotowana przez Muzułmańską Gminę 
Wyznaniową w Białymstoku, Białystok 2013 – druk wewnętrzny, niepublikowany.



123122 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Natomiast podsumowaniem niniejszych rozważań niech będzie uwa-
ga pozytywna: z  książki ks. Kościelniaka czytelnik uzyska wiele cieka-
wych i cennych informacji na temat funkcjonowania i zwyczajów imigran-
tów muzułmańskich w Polsce.

Bibliografia:
1.	 Aleksandrowicz Tomasz, Biała księga, praca przygotowana przez 

Muzułmańską Gminę Wyznaniową w  Białymstoku, Białystok 
2013 – druk wewnętrzny, niepublikowany.

2.	 Konopacki Artur, Życie religijne Tatarów na ziemiach Wielkiego 
Księstwa Litewskiego w XVI–XIX wieku, Warszawa 2010.

3.	 Kościelniak Krzysztof, Muzułmanie polscy. Religia i  kultura, 
Kraków 2016.

4.	 Tatarszczyzna w  badaniach. Konteksty interdyscyplinarne, red. 
Artur Konopacki, Białystok  2015. 

Jan Tyszkiewicz

Wspomnienie o Konferencji Tatarskiej 
w Gorzowie Wielkopolskim z 1984 roku.

Ubiegłoroczna konferencja tatarska (9 października 2015), odbyta 
w  Gorzowie Wielkopolskim, zachęciła do nakreślenia krótkich wspo-
mnień. Już w 80. latach ubiegłego stulecia dziejami społeczności Tata-
rów litewsko-polskich zajęło się kilku badaczy. Świadomie nawiązali do 
ustaleń i dorobku międzywojennego, ideowo i organizacyjnie animowa-
nych przez grono działaczy Związku Kulturalno-Oświatowego Tatarów 
Rzeczypospolitej Polskiej. Czołowymi postaciami ówczesnego ruchu od-
rodzenia kultury i świadomości historycznej naszych muzułmanów byli, 
jak wiadomo, bracia Kryczyńscy: Leon i Olgierd, obaj prawnicy. Ruch 
odnowy kultury i  samowiedzy tatarskiej opierał się zresztą na dwóch 
periodykach: „Roczniku Tatarskim” (1932–1938) i  „Życiu Tatarskim” 
(1934–1939), skupiających stosunkowo dużą grupę autorów, historyków, 
byłych wojskowych, ówczesnych działaczy kultury. Faktem godnym 
uwagi było podjęcie po 1970 roku badań naukowych o Tatarach przez 
kilku autorów z różnych ośrodków: Aleksandra Miśkiewicza (Gdańsk – 
Białystok), Jacka Sobczaka (Poznań), Selima Chazbijewicza (Gdańsk), 
Czesława Łapicza (Toruń), Andrzeja Zakrzewskiego (Warszawa) i Jana 
Tyszkiewicza (Warszawa). To właśnie grono spotkało się późną jesienią 
1984 w Gorzowie Wielkopolskim. Przez następne dziesięciolecia pozo-
stali oni wierni tematyce tatarskiej.

Konferencję tatarską zorganizował Aleksander Miśkiewicz. Zaprosił 
wymienionych wyżej i nie tylko. Przygotował miejsce obrad i odpowied-
nie grono słuchaczy. Obradowaliśmy w  Miejskiej Bibliotece Publicznej 
w dzień wolny od pracy (sobota). Sesję prowadziła kierowniczka Bibliote-
ki Miejskiej, mieszkająca w Gorzowie bodaj od 1947 r. W referatach pod-
jęto różnorodną tematykę. Jacek Sobczak zreferował wyniki swoich ba-
dań, dotyczących położenia prawnego Tatarów muzułmanów w państwie 



125124 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

polsko-litewskim w  XV-XVIII w. Wskazał na zróżnicowanie społeczne 
i związane z tym odmienności w prawach i obowiązkach: Tatarów hospo-
darskich, Tatarów Kozaków i  Tatarów tzw. prostych, nie posiadających 
ziemi. Czesław Łapicz przedstawił problem ich piśmiennictwa religijne-
go na przykładzie treści i funkcji tzw. kitabów. Wskazał na metody oraz 
potrzebę dalszych badań. Postulował podjęcie systematycznej inwentary-
zacji najstarszych zabytków tego rodzaju. Staropolskie osadnictwo tatar-
skie w  województwie trockim i  nowogrodzkim było przedmiotem refe-
ratu Andrzeja Zakrzewskiego. Jan Tyszkiewicz opowiedział o zasługach 
organizacyjnych i edytorskich Leona Kryczyńskiego oraz jego współpra-
cy ze Stanisławem Kryczyńskim. Wskazał na trwałe znaczenie dla nauki 
publikacji zamieszczonych w „Roczniku Tatarskim”. Dzieje przesiedlenia 
Tatarów z  Wilna do Gdańska przedstawił Selim Chazbijewicz. Muzuł-
mańska gmina w Gdańsku podjęła starania, aby zbudować własny meczet. 
Podobną problematykę podjął Aleksander Miśkiewicz. Dobrze znając za-
szłości wynikające z  akcji repatriacyjnej z  Kresów Wschodnich na tzw. 
Ziemie Zachodnie, krótko przypomniał losy grup tatarskich, które skiero-
wano do miast nad Odrą. Nawiązał do wspomnień rodzin zamieszkujących 
w Gorzowie Wielkopolskim od 1946 r. Ostatni referat wygłosił etnograf 
(ze Szczecina czy Poznania) – którego nazwiska nie pamiętam – który od 
pewnego czasu badał obrzędy religijne litewsko-polskich muzułmanów. 
Zreferował wstępne ustalenia, dotyczące cmentarzy i pogrzebów tatarskich 
na nowych terenach, zakładania na Ziemiach Zachodnich nowych miejsc 
grzebalnych.

Dyskusja została wzbogacona przez wystąpienie: Ewy Woronowiczo-
wej i Selima Kryczyńskiego, obojga z Gorzowa. Wdowa po Alim Worono-
wiczu, imamie warszawskim i wojskowym imamie Szwadronu Tatarskie-
go (1937–1939) wspomniała o studiach orientalistycznych i działalności 
męża. Mgr Woronowicz zginął w więzieniu sowieckim w 1941 roku. Syn 
Olgierda Kryczyńskiego, Selim, wspominał o ojcu i pokazywał zachowa-
ne fotografie. Olgierd Kryczyński, brat Leona, zginął również w więzieniu 
sowieckim, aresztowany w Wilnie. Wymieniłem adresy z  obojgiem, za-
chęcając do utrwalenia informacji na piśmie. Tragiczne losy Kryczyńskich 
i Woronowicza nie były jeszcze wtedy bliżej znane.

Ok. godz. 18 zjedliśmy spóźniony obiad, który podczas dłuższej roz-
mowy zamienił się w kolację. Przy stole ze smacznymi specjałami kuchni 

tatarskiej przyjmowała nas jedna z rodzin muzułmańskich. Jej gościnność 
była godna pochwały i dała się zapamiętać na długo. Gospodarze prowa-
dzili w Gorzowie cukiernię.

Powyższe wspomnienia – oparte tylko na pamięci – mogą uściślić inni 
uczestnicy Konferencji.



127126 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

15-lecie Zespołu „Buńczuk”

19 grudnia 2015 roku w Młodzieżowym Domu Kultury w Białym-
stoku odbyła się promocja albumu Haliny Szahidewicz, poświęconego 
15-leciu Tatarskiego Zespołu Dziecięco-Młodzieżowego „Buńczuk”. Salę 
Domu Kultury widzowie wypełnili do ostatniego miejsca, w  tym wielu 
byłych i  obecnych członków zespołu, rodzice, dziadkowie, sympatycy 
oraz przyjaciele spoza tatarskiej społeczności. Bohaterką spotkania była 
Pani Halina Szahidewicz, twórczyni i długoletnia opiekunka „Buńczuka”. 
W prezentowanym albumie zawarła nie tylko swoje wspomnienia i reflek-
sje związane z historią zespołu, ale też wypowiedzi członków, rodziców 
oraz osób, które z nim się zetknęły. Wszyscy zaś byli kolejnymi bohatera-
mi promocyjnego wieczoru, prowadzonego przez Musę Czachorowskiego. 
Wypowiedzi przeplatane były występami Buńczuka, na scenie zaprezento-
wane zostały sury, wiersze, piosenki oraz tańce. Wykonawcy dawali z sie-
bie wszystko a każdy występ był gorąco oklaskiwany przez publiczność. 
Na zakończenie były jeszcze kwiaty, życzenia i uściski, pamiątkowe fo-
tografie oraz album z dedykacją. Dodatkową atrakcją była wystawa zdjęć 
z  występów Zespołu oraz potrawy tatarskie. To sympatyczne spotkanie 
przekształciło się w małe święto tatarskiej społeczności.

Krzysztof Edem Mucharski



129128 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Tatarskie Wierszowanie

W dniu 12 maja br. na zaproszenie Związku Tatarów RP po raz kolej-
ny Tatarski Zespół Dziecięco-Młodzieżowy „Buńczuk” miał przyjemność 
wystąpić na Tatarskim Wierszowaniu. Spotkanie miało miejsce w klubie 
„Zmiana Klimatu” w  Białymstoku. Nasz program wokalny był prezen-
towany na przemian z wierszami recytowanymi przez aktorkę Białostoc-
kiego Teatru Lalek Panią Alicję Bach. Zostaliśmy gorąco przyjęci, czego 
dowodem były gromkie brawa. W części drugiej swój koncert dała Pani 
Karolina Cicha. Śpiewała piosenki tatarskie z Nadwołża i Krymu. W jed-
nym z utworów „Yosman” towarzyszył jej Server Aliev – krymski Tatar, 
tata Arzy, która jest członkinią naszego zespołu. Na zakończenie razem 
z Panią Karoliną i jej zespołem zrobiliśmy pamiątkowe zdjęcie. Dziękuje-
my serdecznie Prezesowi ZTRP Panu Janowi Adamowiczowi za zaprosze-
nie. Mamy nadzieję na kolejne spotkania w tym cyklu. 

Anna Mucharska

Festiwal Kultur

W  dniu 24 maja br. już po raz dziewiąty w  Białymstoku odbył się 
Festiwal Kultur. Organizatorem była Szkoła Podstawowa nr 12, a przed-
sięwzięcie miało na celu prezentację kultury rodzimej oraz kultur mniej-
szości narodowych. Występ na scenie Podlaskiego Urzędu Wojewódzkie-
go w tym dniu miał Tatarski Zespół Dziecięco-Młodzieżowy „Buńczuk”, 
za co otrzymał pamiątkową statuetkę. Muzułmańska Gmina Wyznaniowa 
w Białymstoku przygotowała stoisko kulturowe. Zaprezentowaliśmy na-
szą kulturę, a  w  szczególności: religię, stroje, wydawnictwa i  kulinaria. 
Odwiedzającym nasze stoisko, młodzieży i  nauczycielom, przypadły do 
gustu: bułeczki tatarskie, halwa i czak-czak. Szczególnie Panie były cieka-
we receptury przyrządzania naszych smakołyków. Dziękujemy serdecznie 
Dyrekcji Szkoły Podstawowej nr 12 oraz Organizatorom za możliwość 
prezentacji naszej kultury tatarskiej. 

Anna Mucharska

Kulturalne Gryfy

Kulturalne Gryfy to nagroda Rady Miasta Białystok przyznawana ani-
matorom kultury, instytucjom, organizacjom pozarządowym, mecenasom 
i twórcom za szczególne osiągnięcia dotyczące szeroko rozumianej działal-
ności kulturalnej i duży wkład w promocję życia kulturalnego Białegostoku.

Nagrody i wyróżnienia przyznano 30 maja 2016 roku na sesji Rady 
Miasta.

Wśród odznaczonych tą zaszczytną, prestiżową i nobilitującą nagrodą 
uplasowała się Muzułmańska Gmina Wyznaniowa w Białymstoku, otrzy-
mując wyróżnienie w kategorii „Organizacja pozarządowa”.

Został doceniony całokształt dotychczasowej bogatej działalności kul-
turalnej Gminy, otwartej dla wszystkich, niezależnie od pochodzenia i wy-
znania. Podkreślono wkład w promocję wielokulturowości Białegostoku 
i Podlasia. Gmina współpracuje z wieloma instytucjami kulturalno-oświa-
towymi, prowadzi Tatarski Zespół Dziecięco-Młodzieżowy „Buńczuk”. 
W 2015 roku wydała album prezentujący działalność zespołu autorstwa 
Haliny Szahidewicz. Publikuje i  upowszechnia przewodniki po Szlaku 
Tatarskim, przyczyniając się do popularyzacji walorów turystyczno-kultu-
ralnych regionu. Gmina opublikowała także pierwszą w polskich dziejach 
antologię współczesnej poezji tatarskiej. Jest organizatorem spotkań pro-
mocyjnych tatarskich wydawnictw i imprez związanych z kulturą tatarską.

BRAWO, GRATULACJE!!!

Róża Bogdanowicz



131130 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej

Ruszył Regionalny Ośrodek 
Debaty Międzynarodowej Białystok!

Od lipca 2016 r. Stowarzyszenie Edukacji i Dialogu „Fontis et Futura” 
rozpoczęło realizację projektu Regionalny Ośrodek Debaty Międzynarodo-
wej Białystok, współfinansowanego przez Ministerstwo Spraw Zagranicz-
nych Rzeczypospolitej Polskiej. Projekt nosi nazwę „Brama na Wschód”.

Bezpośrednie sąsiedztwo województwa podlaskiego z Litwą i Biało-
rusią oraz pośrednie z Łotwą i Rosją, w sposób naturalny czyni z Białego-
stoku polską, a także europejską „Bramę na Wschód”. Wspólna przeszłość 
ziem pogranicza polsko-litewsko-białoruskiego oraz zamieszkującej je 
ludności, liczna mniejszość białoruska i litewska oraz tatarska, rosyjska 
i romska w województwie podlaskim, diaspory polskie na Wschodzie 
również nadają znaczenia wzajemnym relacjom. Powiązania historyczne, 
społeczne czy kulturowe między Podlasiem i jego północno-wschodnimi 
sąsiadami będą sprzyjały spotkaniom i wspólnej debacie na temat sto-
sunków łączących Polskę z Litwą, Łotwą, Białorusią i Rosją.

RODM Białystok proponuje debaty, wykłady, seminaria, lekcje, 
warsztaty, spotkania z ekspertami, konsultacje, imprezy edukacyjne oraz 
dostęp do specjalistycznej biblioteki.

Biuro RODM Białystok mieści się przy ulicy Kilińskiego 13 w Bia-
łymstoku. Ofertę i działalność RODM-u można obserwować na profilu 
Ośrodka na facebook’u:
https://www.facebook.com/RODMBialystokBramanaWschod16/.
Wkrótce ruszy także strona internetowa.

SPIS TREŚCI

Szanowni Czytelnicy!. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        3

Bulat L. Khamidullin
Chanat Kazański i zamieszkujące go narody na kartach zachodnioeuropej-
skich pisanych źródeł historycznych od XV do XVII wieku. . . . . . . . . . .          5

Lilia Gabdrafikova
Tatarskie medresy w początkach XX wieku: narodziny
„byłych szakirdów”. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         19

Flera Sagitovna Sayfulina
Tatarska literatura Syberii: osobliwości współczesnej poezji. . . . . . . . . .         35

Lucyna Lesisz
Unikatowe tatariana w zbiorach Muzeum Podlaskiego. . . . . . . . . . . . . .             49

Anetta Luto-Kamińska
Literatura Tatarów Wielkiego Księstwa Litewskiego
oczyma językoznawcy diachronisty. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            59

З. Канапацкая
Рукописи белорусских татар из государственных
и частных коллекций (конец XVII – начало ХХ вв.). . . . . . . . . . . . . .             71

Marek Moroń
O Deklaracji Wileńskiej i stałej naszej pamięci o sprawach
Tatarów krymskich. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         81

Sławomir Hordejuk
Kultura fizyczna polskich Tatarów. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             87

Sławomir Hordejuk
Czymbaj Murza Rudnicki. Pierwszy tatarski generał. . . . . . . . . . . . . . . .               99



132 Życie Tatarskie 43 (120) Styczeń-Czerwiec 2016 

Xenia Jacoby
Ukłony i czapki z głów! Oto Człowiek najwyższego sortu!. . . . . . . . . .         103

Michał Łyszczarz
Tatarszczyzna w badaniach. Konteksty interdyscyplinarne, monografia
wieloautorska pod red. Artura Konopackiego (Białystok 2015) . . . . . .      111

Artur Konopacki
Uwagi nad nową publikacją o Muzułmanach  w Polsce. . . . . . . . . . . . .            117

Jan Tyszkiewicz
Wspomnienie o Konferencji Tatarskiej w Gorzowie Wielkopolskim
z 1984 roku. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             123

15-lecie Zespołu „Buńczuk”. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 127
Tatarskie Wierszowanie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    128
Festiwal Kultur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           128
Kulturalne Gryfy. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          129

Ruszył Regionalny Ośrodek Debaty Międzynarodowej Białystok!. . . .   130


