
УЧЕНЫЕ ЗАПИСКИ КАЗАНСКОГО УНИВЕРСИТЕТА.  

СЕРИЯ ГУМАНИТАРНЫЕ НАУКИ 

2016, Т. 158, кн. 3                                           ISSN 1815-6126 (Print) 

     С. 717–732  ISSN 2500-2171 (Online) 

717 

УДК 929:013 

РОССИЙСКИЕ МУЛЛЫ В ОСМАНСКОЙ ИМПЕРИИ  

(1685–1924 гг.) ПО ДАННЫМ ТАТАРСКИХ ИСТОРИКО-

БИОГРАФИЧЕСКИХ ЭНЦИКЛОПЕДИЙ 

Д.Р. Гильмутдинов 

Академия наук Республики Татарстан, г. Казань, 420111, Россия 

Аннотация 

Исследование посвящено анализу видов пилигримажа в Османскую империю и куль-

турной самоколонизации татар в период общего заката тюрко-мусульманской гегемо-

нии в Евразии с конца XVII в. На примере кратких биографий, размещённых в татар-

ских энциклопедиях, показаны мотивы переселения и траектория судьбы отдельных 

имамов, представлена география их деятельности в Османской и Российской империях. 

Демонстрируется эволюция характера переселенцев по линии модернисты – консерва-

торы. Предпринята попытка раскрыть влияние политической составляющей Османской 

империи на структуру и направления демографических потоков. После поражения под 

Веной в 1685 г. Османская империя не представляла собой нечто однородное, Стамбул 

перестал быть единственным религиозным и политическим центром. Являясь этнически 

окрашенной столицей, он представлял лишь одну из моделей ислама. Альтернативами 

являлись Египет и Хиджаз, принимавшие мухаджиров из центра России не меньше, 

чем Стамбул. 

Ключевые слова: Селим III, татаро-османские связи, Османская империя, татары-

мухаджиры 

 

 

Понятие Дар ат-тюрк ‘территория тюрков’, созданное на аналогии с устой-

чивыми выражениями Дар ал-ислам ‘территория ислама’ и Дар ал-харб ‘терри-

тория войны’ [1, с. 56], вводится нами впервые. Крайней северной точкой так 

называемого мира тюрков-мусульман является Урало-Поволжье (с центром 

в Казани), а крайней западной – Османская империя (Стамбул). Контакты между 

этими территориями известны как минимум с периода Золотой Орды. По сведе-

ниям М. Рамзи (Мухаммад Мурад Рамзи ал-Макки (ал-Манзалави ал-Казани), 

1855–1934), видного религиозного деятеля начала XX в., ещё в период суще-

ствования Византийской империи египетские мамлюки не давали золотоордын-

скому войску завоевать территорию Анатолии, считая её зоной своего влияния 

(Р.1, s. 446–449). С XIII в. начинается заселение территории Малой Азии турк-

менскими племенами. Последние ханы Золотой Орды имели постоянные кон-

такты с турками-османами, в частности, для координации военных действий 

против Тамерлана. Первые казанские ханы в своих посланиях связывали вза-

имную близость с общим предком – Тохтамышем (?–1406), одним из потомков 



Д.Р. ГИЛЬМУТДИНОВ 

 

718 

Джучи, старшего сына Чингисхана. Династия Гиреев, правившая в Казани в те-

чение тридцати лет (1521–1551) из ста четырнадцати (1438–1552), что просуще-

ствовало Казанское ханство, также является, на наш взгляд, фактом, свидетель-

ствующим о родстве черноморских и волго-уральских тюрков. 

Трагический для Казани 1552 г. оказался для османов апогеем завоеваний. 

Однако и в Оттоманской Порте вскоре наступил час упадка. Период с 1683 по 

1924 г. для империи является временем попеременно сменяющих друг друга ста-

дий гомеостаза и бифуркаций. Оба народа, таким образом, оказались в сходной 

кризисной ситуации. По иронии судьбы именно с этой поры Порта становится 

не столько последним оплотом, сколько площадкой, которая может дать воз-

можность реализовать взаимополезные проекты. 

Для турок, как известно, ключевым обстоятельством является потеря ли-

дерства Османской империей, осознание «болезни», а затем порой отчаянные 

попытки изменить ход истории. Для татар наиважнейшее катастрофическое зна-

чение для созданной ими цивилизации и культуры имеет период от завоевания 

Казанского ханства в 1552 г. (превращение во внутреннюю диаспору) до эпохи 

модернизации конца XIX – первой четверти XX в., которая была последним 

ключевым социокультурным явлением, определяющим их национальное лицо 

(или, точнее, джадидизм), а также общественно-политический и научно-гума-

нитарный дискурс-анализ, продолжающийся до сегодняшнего дня. 

Джадидизм (от араб. усул-и-джадид ‘новый метод’
1
) – обновление. На наш 

взгляд, этот процесс требовал прохождения двух этапов: 1) осознания и собира-

ния всего имеющегося (накопленного за столетия) и 2) выявления, обнаружения 

того, что требовалось, но отсутствовало. Был один регион, в котором эти процес-

сы начались давно. По сравнению так называемым ядром модернизации – стра-

нами Западной Европы, эта часть суши была не совсем чужой, она входила 

в тюрко-исламскую ойкумену, следовательно, должна была быть пограничной, 

находиться на пересечении вышеупомянутых этапов. 

В Османской империи идея реформ стала актуальна после первых пораже-

ний. Самым крупным из них считается поражение под Веной в 1683 г. Офици-

ально же период обновления начался в 1839 г. (эпоха Танзимата), когда была 

принята конституция и образован меджлис. Идея европеизации, безусловно, 

возникла раньше, в начале XVIII в. Главными противниками преобразований 

выступили консервативное духовенство и янычарское войско (наёмники-

пехотинцы из числа малых народов империи). Наиболее самоотверженной по-

пыткой реформ стала реорганизация области военного дела (Низам-и Джедид
2
). 

Нововведения встретили отчаянное сопротивление: Селим III (1761–1808), сул-

тан Османской империи с 1789 по 1807 г., поплатился за это своей жизнью. 

Для кардинальных изменений ему была необходима интеллектуальная элита, 

богословы-рационалисты, и они нашлись в вельможных династиях. Ключевыми 

фигурами всего турецкого джадидизма были шейх-уль-ислам Ахмет Ариф Хик-

мет-бей эфенди (1786–1859), писатель Ахмед Шефик Мидхат-паша (1822–1883) 

и издатель-богослов шейх Хусейн бин Мухаммад бин Мустафа ал-Джисри ал-

                                                      
1
 http://dic.academic.ru/dic.nsf/sie/5436/ДЖАДИДИЗМ/. 

2
 Буквально: новая система (http://dic.academic.ru/dic.nsf/sie/12095). 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D0%B6%D1%83%D1%87%D0%B8
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A7%D0%B8%D0%BD%D0%B3%D0%B8%D1%81%D1%85%D0%B0%D0%BD


РОССИЙСКИЕ МУЛЛЫ В ОСМАНСКОЙ ИМПЕРИИ (1685–1924 гг.)… 

 

719 

Ханафи ал-Халвати ал-Траблюси (1845–1909). Они не современники, но имели 

схожие взгляды. Их можно было бы назвать отцами европеизма и модернизма 

в Османской империи. Они же были учителями (а иногда и мюридами) татар-

ских имамов, получавших образование и порой навсегда переезжавших в сто-

лицу Османской империи. 

Мусульманское население Среднего Поволжья и Приуралья с момента 

включения в Российское государство было настроено настороженно к новой 

власти. Во всех мероприятиях, касающихся их, виделся негласный подтекст – 

христианизация. Альтернативой, землёй обетованной («Дар сагадат» ‘территория 

блаженства’) обозначалась Блистательная Порта. Однако легенда (миф) имела две 

стороны. Поскольку с конца XVII в. земля султана превратилась в «больного че-

ловека Европы»
3
, то первая и важнейшая из сторон легенды (мифа) продолжала 

связывать Стамбул с территорией мусульман («Дар ал-ислам»), тогда как боль-

ший импульс и флёр получила идея эффектизации, достижения уровня соседней 

Европы в научно-техническом и государственном отношениях. Идея о совре-

менности, модернизированности турецкого общества, живущая среди россий-

ских мусульман, по-видимому, обгоняла реальные достижения. 

Меткое выражение отношения татар-мусульман к Османской империи эпохи 

Танзимата находим в следующем отрывке из произведения Ш. Марджани:  قزانده

غرافيه اولدق بعدنده بر مجلسده بز اسلام بولدن ورودايدن تاش باصمه سي كتابلرنى كورب بو قدر كوب فوتو

وزور كتابلرنى بصمه غه نه قدرتاش كيتا ايكان ديدكمزده حجدن قايتقان كشى لر كوزنى يموب باشنى آلونه 

رنى كورسا ايدنك ديب بزنى صالوب بر قولنى كوتاروب هاى سن انده تاو قدرلى ايتوب اويوب قويغان تاش ل

حيران ايتا ايدى لر الحال معلوم بولدى نه قدر كتاب باصلسه هم بر تاش يتا ايكان ديب ملا شاه احمددن كنايه 

قلب مضحكه يصادى دخى ملا سعيد و ملا محمد كريم ننك بر مجلس ده غير بر شخص مجلس ده برابر اولد 

ه غه كجه لر چبر شخص تعرض ايتدكده ملا سعيد ننك باق قلرندن بى حضور و مقبوض اولدقلرينه انكارا

كركان ديب بيان سبب قلماقنه جوابا ملا عبد الغنى كجه ده عيب يوق اول يول تابسا كرادور عيب اتلاردا كجه 

كلامى هر وقت شول قبيلدن ايدى ’ ه اياسنى آيرماى لر ديو كلامنى رد قيلدىچبرلان بق  [Казанда фото-

графия шаигъ улдык бәгъдендә бер мәҗлесдә без Исламбулдан вөруд идән таш 

басмасы китапларны күреп бу кадәр күп вә зур китапларны басмага ни кадәр 

таш китә икән дидекемездә хаҗдан кайткан кешеләр күзне йомып башны аленә 

салып бер кулны күтәреб һай син анда тау кадәрле итеб өеб куйган ташларны 

күрсә идең диб безне хәйран итә иделәр әл-хәл мәгълүм улды ни кадәр китаб 

басылса һәм бер таш ята икән диб молла Шаһиәхмәддән киная кылыб мөдхика 

ясады дахи молла Сәгыйд вә молла Мөхәммәдкәримнең бер мәҗлесдә гайр бер 

шәхес мәҗлесдә бәрабәр улдыкларыннан бихозур вә макъбуз улдыкларына 

инкяран бер шәхес тәгарраз итдекдә молла Сәгыйднең бакчага кәҗәләр кергән 

дип бәян сәбәб калмакына җәвабан молла Габдәлгани Кәҗәдә гаеб юк – ул юл 

табса керә дер гаеб атларда кәҗә белән бакча иясене аермайлар дию кәләмне 

радд кылды каләмне һәрвакыт шул кабилдән иде]
4
 («В Казани распространи-

лась фотографическая печать. Раньше на одном собрании, после того, как мы 

удивились количеству камней, дающих возможность печатать в Стамбуле та-

кое количество литографических книг, люди, вернувшиеся из хаджа, закрыв 

                                                      
3
 Так император Николай I в беседе с британским дипломатом охарактеризовал Османскую империю 

накануне Крымской войны (http://dic.academic.ru/dic.nsf/ruwiki/1365998). 
4
 Здесь и далее в квадратных скобках даётся транслитерация с арабицы (старотатарского письма) на ки-

риллицу. – Д.Г. 



Д.Р. ГИЛЬМУТДИНОВ 

 

720 

глаза, положив голову на руки, а затем одну руку подняв, волновали нас ещё 

больше фразой: “Эх, видели бы вы сложенные там горы камней”. Но сейчас 

стало известно, что одним камнем можно печатать огромное количество книг. 

Об этом даже Шахиахмед
5
 написал сатирическую книжку, в которой высмеи-

вались мухаджиры Мухаммадкарим бин Мухаммадрахим и Саид бин Хамид
6
. 

На аллегорическое высказывание о том, что они бежали из-за того, что “коза 

зашла в огород” мулла Абдулгани
7
 якобы сказал, что дело не в козе – она идёт 

туда, куда может. Проблема в лошадях, которые не отличают коз от хозяев»)
8
 

(М., б. 113–114). 

Ш. Марджани иронизирует по поводу идеализации Османской империи, 

приводящей к переселению (хиджре), эпонимом которого в татарской среде 

стали указанные выше личности двух мухаджиров. 

Заявляя об Османской империи как об окне в Умму (см. [1, с. 241–242]), мы 

можем говорить лишь о росте рациональности османского общества, «гумусе», 

на котором в дальнейшем взойдёт социальный капитал мусульманской элиты, 

прибывающей из Российской империи, а не о некоем уровне модернизирован-

ности. Туркофилы, изучающие произведения прогрессивных турецких писателей 

и теологов, и находящиеся в Османской империи богословы были лишь отдель-

ными личностями, не имеющими между собой родственных, профессиональных 

или дружеских отношений. Иногда их связывала цепь ученической преем-

ственности, что мы продемонстрируем ниже. «Болезнь» Высокой Порты для 

татар оказалась неким фактором востребованности, личного успеха! 

В плане культурной самоколонизации (см. [2]) нас интересует восприятие 

идей османских интеллектуалов со стороны татарских лидеров-пассионариев, 

а не политические декларации, лозунги или действия простых татар-земледель-

цев, что обычно объединяется термином панисламизм
9
. 

Понятие самоколонизация редко используется в современной науке. Оно обо-

значает подуровень феномена колонизации. Выше него стоят колонизации внут-

ренняя и внешняя, а ниже – индивидуальная. По мнению Дэйва Полларда, само-

колонизация вытесняет различия внутри одной (своей) культуры (например, мак-

картизм): “Self-colonization – where a group of people undermines and exterminates 

diversity within their own culture (e. g. McCarthyism, groupthink and hazing)” [2]. 

В исследовании мы будем опираться на известные татарские историко-био-

графические труды энциклопедического характера, такие как: 

 من كتاب مستفاد الاخبار في احوال قزان وبلغا القسم الثاني  [Мөстәфад әл-әхбар фи әхвали Ка-

зан вә Болгар] («Источники по истории Казани и Булгара») Ш. Марджани
10

 (М.); 

 الاخبار و تلقيح الاثار في وقائع قزان و بلغار و ملوك التتار تلفيق  [Талфик ал-ахбар ва талких 

ал-асар фи вакаи Казан ва Булгар ва мулюк ат-татар] («Сборник сообщений 

                                                      
5
 К сожалению, ничего более о данной личности нам пока неизвестно. – Д.Г. 

6
 Подробнее о них см. в статье далее. – Д.Г. 

7
 О нём подробно пишет Р. Фахрутдинов в своём биографическом труде «Асар» (Ф.2, б. 288). 

8
 Здесь и далее перевод наш. – Д.Г. 

9
 См., например, БСЭ (http://dic.academic.ru/dic.nsf/bse/панисламизм). 

10
 Книга вышла в свет на татарском языке (иске имлә ‘старое письмо’ – посредством арабской графики) 

в двух частях: первая – в 1885 и в 1897 гг., вторая – в 1900 г. Репринтным способом она была переиздана в 1997 

г. в Турции. На современный татарский язык переведена лишь частично; попытка была предпринята в 1989 г. 

Институтом языка, литературы и истории им. Г. Ибрагимова. 



РОССИЙСКИЕ МУЛЛЫ В ОСМАНСКОЙ ИМПЕРИИ (1685–1924 гг.)… 

 

721 

и преданий о казанских, булгарских и татарских правителях и событиях, с ними 

связанных») М. Рамзи
11

 (Р.1–Р.2); 

 «Асар» («Следы») Р. Фахретдинова
12

 (Ф.1–Ф.3). 

Для нашей темы важно отметить две существенные особенности взятых 

источников. Во-первых, они, скорее, дополняют, чем повторяют, и не противо-

речат друг другу, поскольку написаны в разных условиях, на разных языках, 

разными по образованию, воспитанию и историческому окружению, но одина-

ково выдающимися людьми, а во-вторых, они созданы в научном фактографи-

ческом ключе. По сути, они представляют собой наполовину биографические 

энциклопедии. Следует сказать, что биографии известных учёных – традици-

онный в мусульманской историографии жанр. Во взаимодополняемости и 

непохожести кроется и недостаток: некоторые имена и даты не повторяются, 

условно назовём их «сокращёнными». Отсюда мы вынуждены сразу оговорить: 

в настоящей работе имеющиеся данные неполные. 

Методология настоящей работы – историзм, кейс-метод, индивидуальный 

и сравнительный анализ, ретроспективный подход. Последний позволяет нам 

увидеть четыре ипостаси турецкого общества, сформировавшиеся со времени 

обоснования турков-огузов на Анатолийском полуострове: 

 общество-религия, 

 общество-базар, 

 общество-бюрократия, 

 общество-комьюнити. 

На наш взгляд, это – основные облики и современного турецкого мира, каж-

дый может выбрать (или увидеть, найти) близкий себе тип. «Комьюнити» связа-

но с современными национальными формами суфийского ислама, такими как 

гюленизм (шире – нурджилар) и сулейманизм (сулеймаджилар). По большей ча-

сти открытыми для внешнего мира, нового опыта являются только «религия» и 

«базар». Первая, особенно связанная с политическим трендом, могла и может 

привести к успеху в турецком обществе. Вторая, спаянная с сугубо личными ам-

бициями и предпочтениями, гарантировала успех исключительно для себя или в 

родном коллективе. Это правило работало для татарских имамов, желавших по-

нять и изучить опыт османского султаната в период падения силы и влияния 

османов после поражения в битве под Веной. Они нашли себе ниши в суфийско-

ханафитской религиозной среде, которая соединена с реформистскими кругами. 

По мнению М. Кемпера, существует разница между исламскими духовными 

лицами Средневековья и Нового времени. Назовём их условно улемами (от араб. 

алим ‘знающий’, ‘учёный’) (см. [1, с. 239–240]) и имамами (от араб. амма ‘сто-

ять впереди’, ‘руководить чем-либо’, ‘предводительствовать’) (см. [1, с. 97])
13

. 

                                                      
11

 Свой труд М. Рамзи начал составлять в 1892 г. и завершил в 1907 г. Год спустя в двух томах он (на 

арабском языке) был издан в Оренбурге. Большая часть тиража царской цензурой была изъята. Вновь книга 

увидела свет в 2002 г. за рубежом благодаря бейрутскому издательству «Дар ал-Кутуб ал-Илмия». 
12

 С 1900 по 1908 г. было опубликовано 2 тома, 15 выпусков. Рукописи третьего и четвёртого томов (на 

языке тюрки) находятся в различных фондах нашей страны и достаточно долго ждали своей публикации и науч-

ного осмысления. Новое издание, в котором наряду с оригинальным текстом (осуществлён переход с арабицы на 

кириллицу) даётся перевод на русский язык, было предпринято Фондом духовного возрождения «Рухият». 
13

 В некоторых работах разница между ними не только отсутствует, но и происходит фальсификация 

одного другим. Например, в диссертации на соискание учёной степени доктора философии, выполненной 



Д.Р. ГИЛЬМУТДИНОВ 

 

722 

Главное их отличие заключается в том, что улем не озабочен конкретно-

исторической ситуацией своего времени, а занимается богословскими и науч-

ными вопросами, имам же (как представитель своей общины и гражданин гос-

ударства) включён в общественную жизнь. Первым улемом в этом понимании 

из числа татар, по мнению нидерландского исследователя, был Ш. Марджани 

(Шигабутдин бин Багаутдин бин Субхан ал-Марджани, 1818–1889) [4, с. 573–

619], для которого вопрос об исламском правлении в России не стоял на пер-

вом месте. Он не беспокоился по поводу ослабления Османского халифата, а 

занимался исключительно научно-богословскими исследованиями, вопросами, 

касающимися повседневной жизнедеятельности татар-мусульман. 

Таким образом, на низшем, обывательском уровне мы имеем «базар» – по-

купки исламских книг и атрибутов в Стамбуле. Выше – политический уровень 

«османсисты». К нему, очевидно, принадлежало большинство татарских има-

мов. Наконец, третий, непредвзятый уровень – уровень учёных, наподобие 

Ш. Марджани
14

. 

Мусульмане, связанные со Средней Волгой, в Стамбуле были близки 

к султанскому двору, а в Каире – ко двору хедива. Так, имам деревни Утар Ка-

занского уезда Нигматулла бин Умар ал-Казани ал-Утари (?–1817) стал мюри-

дом накиб ал-ашрафа Ибрагима Исмет-бея (1749–1807), отца будущего шейх-

уль-ислама Османской империи Ахмета Арифа Хикмет-бея, упомянутого нами 

ранее. В Стамбуле султан Селим III построил ему текке, получившее название 

Салимия, а его самого стали называть «шейх Салимия»: ترجمه  صاحب ترجمه صاحب

 сахиб тәрҗемә молла Нигъматуллаһ шейхе] ملا نعمة الله شيخ سلميه ديمكله معروف اولدى

Салимия димәклә мәгъруф улды] (М., б. 221). Его перу принадлежит суфий-

ский трактат «Ар-Рисала ал-Мадания» («Трактат о Медине», самый ранний 

список датируется 1799 г.), который упоминается в некоторых богословских 

книгах. Помимо прочего, здесь он пишет о фетве казанского имама Ибрагима 

бин Худжаши (?–1826), называя его «источником духовного знания и боже-

ственных побед»: انيحضرت ابرهيم منبع العلوم الروحانى مظهر الفيوض السبح  [хазрат Ибраһим 

мунаббаг ал-гулюм ар-рухани, музаххар ал-фуюз ас-субхани] (М., б. 221–222). 

Нигматулла бин Умар ал-Казани ал-Утари также повествует, что Ибрагим 

бин Худжаши собрал мнения известных учёных Османской империи, свидетель-

ствующих об обязательности ночной молитвы в северных широтах. Интересным 

является то, что этот суфийский шейх пишет мистический трактат по просьбе 

друзей из Медины, то есть он связан с началом суфийской традиции на Священ-

ной земле. 

Фахретдин бин Субханкул ал-Кичучатый (?–1818) после пяти лет жизни 

в Бухаре, затем в Хиджазе, где общался с улемами Мекки и Медины, обосновы-

вается в Стамбуле; здесь знакомится с Махмудом II (1785–1839), продолжателем 

                                                                                                                                          
Р. Гариповой на факультете Принстонского университета и представленной в 2013 г. к защите – “Transfor-

mation of the Ulama and the Shari‘a in the Volga-Ural Muslim Community under Russian Imperial Rule” («Транс-

формация улемов и принципов шариата в мусульманском сообществе Волго-Уральского региона во времена 
Российской империи»), термин улемы (“Ulamа”), упоминаемый в заголовке, в самом тексте подменяется 

анализом должности имамов (мулл) [3]. 
14

 Кстати, Ш. Марджани Константинополем, землёй султана называет Стамбул (М., б. 169, 231), а зем-

лёй халифата – Багдад (М., б. 218, 233).Возможно, он не признавал Османский султанат за халифат. Однако 

это утверждение требует дополнительных доказательств. 



РОССИЙСКИЕ МУЛЛЫ В ОСМАНСКОЙ ИМПЕРИИ (1685–1924 гг.)… 

 

723 

реформ Селима III. Султан отправляет его казыем в Анапу
15

, где исполняет 

обязанности с честью. Там он и умирает (Р.2, s. 348). 

Судьёй в османском государстве работал и Файзрахман-эфенди, старший 

сын Сулеймана бин Давуда ал-Ырынбургый (?–1886) (Р.2, s. 411). 

Другим представителем татар-мусульман, факты из жизни которого рас-

крывают нам татаро-османские связи в этот период, был Абдулхалик бин Иб-

рагим бин Ярмухаммад ал-Курсави (?–1843/44), старший брат Абуннасыра ал-

Курсави (1776–1812), известного татарского богослова. Ещё в 1798 г., после 

традиционного паломничества к святым местам, в Египте он брал уроки чтения 

Корана у муфтия Диярбакыра муллы Абуссугуда-эфенди (М., б. 177). После обу-

чения в Мекке, Каире, Иерусалиме и Дамаске Абдулхалик возвратился в родную 

деревню Курса и в 1844 г. скончался (М., б. 177). 

М. Рамзи приводит биографию ещё одного татарина из деревни Агарды 

Уфимского уезда Уфимской губернии. Абдулхалик бин Абдулкарим (1769–1844) 

шесть лет учился у Мухаммадамина, сына известного османского учёного бу-

харского происхождения Абу Саида Мухаммада бин Мустафы бин Усмана ал-

Хадими (1701–1763) (Ф.2, б. 14), о котором мало что известно. Затем получил 

иджаза у суфийского шейха Салиха аз-Заджаджи
16

 (Р.2, s. 369). По сведениям 

Р. Фахретдинова, Абдулхалик бин Абдулкарим умер в деревне Торна Сынта-

штамак Уфимской губернии (Ф.2, б. 14).  

Абу Саид Мухаммад бин Мустафа бин Гусман ал-Хадими – факих ханафи-

тского мазхаба. Родился в селе Хадим недалеко от Коньи. Был приглашён 

в Стамбул ещё в первые десятилетия XVIII в. По сведениям известного араб-

ского энциклопедиста Хайр-ад-дина аз-Зирекли (1893–1976), он был знаменит 

своими лекциями в мечети Айя-София (З., с. 78). По-видимому, был отличным 

оратором. Известен его комментарий к труду Мухаммада бин Пир-Али ал-

Биргиви (1522–1573) «Ат-Тарика ал-Мухаммадия» («Путь пророка Мухаммада», 

1562), наполненный суфийскими мотивами. 

По мнению Р. Шульце, идею которого заимствовал и развил М. Кемпер, 

деятельность турецкого богослова Биргиви-эфенди была ключевой для форми-

рования модернизированного сознания тюрко-исламских народов. Он считает, 

что популярность этого произведения показывает силу некоего «протестант-

ского» духа татар-мусульман, способствовавшего выходу из мистики к рациона-

лизму и экономическому успеху [4, с. 216]. Рукопись сочинения Биргиви была 

достаточно распространена среди татар. Однако, по-видимому, более понятным, 

популярным и востребованным был комментарий, написанный вышеупомяну-

тым шейхом Абу Саидом Мухаммадом бин Мустафой бин Усманом ал-Хадими. 

Упоминания этого богослова, соответствующие ссылки есть у абсолютно разных 

в идеологическом плане татарских богословов: Ш. Марджани (М., б. 164), 

Г. Утыз-Имяни (Усманов Абдрахим Усманович, 1752–1836) (У., с. 116, 146, 147). 

                                                      
15

 Анапа, как известно, окончательно присоединена к России только в 1827 г. До этого, начиная 

с 1791 г., несколько раз переходила в руки русской армии. 
16

 Салах-ад-дин Салих ибн Мухаммад ибн Йасин аз-Заджаджи аш-Шафии – египетский учёный-

богослов, живший во второй половине XVIII в. В это время у него получил иджаза другой воспитанник – 
Муса ал-Вакил ал-Демирдаши, что зафиксировано в списке произведения Мухаммада ибн Мухаммада ал-

Муртады аз-Забиди Абу-л-Файада (1732–1790), известного как Муртаза аз-Забиди, «Субут ал-марвият» («До-

стоверные повествования» (http://wadod.org/vb/showthread.php?t=9784). 



Д.Р. ГИЛЬМУТДИНОВ 

 

724 

В 50-е годы XVIII в. в Стамбуле оказывается Саид бин Хамид ал-Ковыли 

(?–1879), мюрид, возможно, самого авторитетного преподавателя в Стамбуль-

ских мечетях того времени Мустафы бин Умара ал-Видини (?–1855), выходца из 

болгарского города Видин (М., б. 277). Поскольку среди других его учеников 

можно встретить и будущего шейх-уль-ислама Хасана Фехми-эфенди ал-Видини 

(1795–1881), который уважал и ценил труды Ш. Марджани (Ф.3, б. 484), и из-

вестного реформатора Ахмада Джавдата-пашу (1822–1895), учёного и политика, 

к чьему мнению, когда тот был ещё юношей, Мустафа-ходжа прислушался, то 

можно назвать последнего вдумчивым теологом, не отрицающим необходи-

мость изменений. 

В Казани у Саида бин Хамида ал-Ковыли был также просвещённый 

наставник – Фатхулла бин Сафар бин Хусейн ал-Манаузи (?–1852), который об-

щался с учёными Хиджаза, Египта, Сирии, но особенно подружился с не иден-

тифицированным нами Абдуллой, ишаном из числа «анатолийских людей»: علماء

 حرمين و مصر و الشام و الروم ملاقات و انادول و اهالى سندن ملا عبد الله اشانغه دخى مصاحبت ايدوب قايتدى

[Гөләма харәмәйн вә Мисыр вә-ш-Шам вә-р-Рум мөләкатъ вә Анадол вә 

әһалесендән мулла Габдулла ишанга дахи мөсахабәт идеб кайтды] (М., б. 259). 

Для создания полной картины эти условно светские истории можно допол-

нить фактами из личной жизни некоторых татарских религиозных деятелей. 

Например, Мухаммадтаиб бин Зайд бин Кулмухаммад ал-Уралый (?–1854) по-

сле смерти своей жены, что была дочерью известного татарского мухаджира-

реформатора Мухаммадьяра бин Абдуллы бин Муслима ал-Ахунди (?–1817), 

женился на одной из освобождённых рабынь султана Мехмеда II (1432–1481), 

которую называл «ханум Сараилия» (по-видимому, от татарского слова сарай 

‘дворец’
17

و لما توفيت زوجته المذكورة تزوج إحدى معتقة السلطان محمود العدلي اللاتي يقال لهن  :(

-Исмагил бин Абдуррахман (?–1857), из числа китай .(Р.2, s. 380) الخوانم السرايلية

ских дунган, переселился в деревню Байки Бирского уезда из Стамбула, где 

прославился тем, что вылечил одного из родственников султана Абдул-

Меджида (1823–1861) (М., б. 268). А имам Хусейн бин Мухаммад ал-Булгари 

(?–1857), родившийся в Касимове, при этом же султане был переводчиком 

с персидского языка (М., б. 268). 

В середине XIX столетия в Стамбул из Казани переселился самый влия-

тельный из мударрисов этого времени Мухаммадкарим бин Мухаммадрахим 

бин Гаид (1805–1865), ставший мюридом шейха Ахмеда Зияутдина ал-Гюмюш-

ханеви (1813–1893) (Ф.2, б. 106). Это важнейшая фигура; возможно, локомотив 

движения мухаджиров из числа татар в Османскую империю. Занимаясь пре-

подавательской деятельностью в Апанаевской мечети города Казани (другие 

названия – Вторая соборная, Байская, Пещерная), Мухаммадкарим-хазрат стал 

самым авторитетным из известных преподавателей: «Казан шәһәрендә вә Русия 

мөселманнары арасында билгеле булган мөдәррисләрнең мәшһүрләреннән берсе 

иде» («Напомним, что среди мусульман России в г. Казани был одним из ярких 

мударрисов»
18

) (Ф.2, б. 106). Его учениками были: 

                                                      
17

 http://tatar.com.ru/dict/s.php/. 
18

 Здесь и далее перевод с татарского языка на русский наш. – Д.Г. 



РОССИЙСКИЕ МУЛЛЫ В ОСМАНСКОЙ ИМПЕРИИ (1685–1924 гг.)… 

 

725 

1) Мухаммадрахим бин Мандан ал-Пальданги (1826–1889) из Саратовской 

губернии (в Стамбуле он получил иджаза у некоего шейха Ахмада Ханаятдина 

ал-Халиди) (Ф.3, б. 197); 

2) Ахмадзаки бин Нугман бин Таджетдин бин Хусаин бин Джамакай бин 

Султангали бин Султансуфи бин Янсуфи бин Байтугяль (1827–1897) (он считал 

Россию территорией войны («Дар ал-харб»), был жёстким ханафитом, предпо-

читал земледелие торговле) (Ф.3, б. 247–248); 

3) Атаулла бин Мухаммад бин Файзулла бин Абдулла бин Юсуф бин 

Уразмет бин Шамша бин Шауша бин Юсуф ал-Курсави (1819–1894), которого 

можно считать примером так называемой самоколонизации (он настолько «за-

разился» Османской империей, что выписывал газеты «Кашкуль» («Чаша») и 

«Зыя Кавказия» («Свет Кавказа»), выходившие в Тифлисе, «Тарджеман» («Пе-

реводчик»), а также от руки переписал книги Мидхата-паши и Хусейна ал-

Джисри) (Ф.3, б. 237).  

В Стамбуле же Мухаммадкарим-хазрат не получил признания – ученики от 

него разбежались (Ф.2, б. 106). 

Ш. Марджани отзывается о нём со скепсисом, называя сумасбродным, по-

скольку тот приводил странные хадисы из анормальных книг (М., б. 67). Про-

тивоположную оценку даёт ему М. Рамзи, при этом объясняет точку зрения 

Марджани тем, что величайшие умы, как Абуннасыр ал-Курсави, не признава-

лись современниками за таковых (Р.1, s. 394). 

Попробуем составить некую схему-атлас туркофилии допечатного периода 

у татар. Центром, вероятно, была Казань. Все вышеупомянутые личности либо 

учились, либо преподавали в казанских медресе. В то же время если обратиться 

к их происхождению и ученическому опыту, то наиболее часто встречаются 

следующие населённые пункты: 

 
1. Казанская губерния  

1.1. Казанский уезд  деревня Большие Ковали 

 деревня Отары 

1.2. Мамадышский уезд  деревня Шинкар 

 деревня Ошма 

2. Уфимская губерния  

2.1. Белебеевский уезд  деревня Тайсуган 

 деревня Корыч 

 деревня Кибак 

 деревня Манауз 

2.2. Бирский уезд  деревня Иштенди 

 деревня Байкибаш 

 

Наконец, не надо забывать и о крупных медресе, выпускники которых хо-

тели иметь либо имели связи со Стамбулом, и здесь мы имеем такие населён-

ные пункты, как деревня Ташкичу (Белебеевский уезд Уфимской губернии), 

деревня Тары (Тарский уезд Тобольской губернии), деревня Служилая Ура 

(Царёвококшайский уезд Казанской губернии), деревня Шугурово (Бугульмин-

ский уезд Казанской губернии) и другие, а также города Астрахань и Касимов. 



Д.Р. ГИЛЬМУТДИНОВ 

 

726 

В мусульманском мире этого времени известно несколько мировых обра-

зовательных центров. Помимо Стамбула, который был популярен, скорее, не 

из-за уровня предоставляемых компетенций, а в связи с культурной близостью, 

крупные медресе функционировали в Каире и Хиджазе. 

В 1831 г. началась Первая турецко-египетская война, и с этого момента 

в среде татарских имамов-переселенцев рождается некая группа, принципиально 

ориентирующаяся на Египет. Ещё в 1816 г. в Александрии, недалеко от могилы 

известного берберского суфия мамлюкского периода Шараф-ад-дина Абу Абд 

Аллаха Мухаммада ибн Саида ал-Бусири (1212–1294), был похоронен предан-

ный поклонник Нигматулла бин Рахматуллах бин Иманкул бин Рахманкол (?–

1816), который ежедневно читал его лучшее творение «Ал-Бурда» («Ода о плаще 

пророка Мухаммада») (М., б. 225). Первой ласточкой стал Шамсутдин бин Аб-

дурашид бин Усман бин Абдулкадыр ал-Кышкари (?–1832), служивший има-

мом в деревне Ташкичу Белебеевского уезда Уфимской губернии. Он имел 

дружеские отношения с приёмным сыном Мухаммеда Али-паши (1769–1849), 

а также с руководителем египетской армии, разбившей османов, Ибрагимом-

пашой (1789–1848) (М., б. 130). Официально Шамсутдин бин Абдурашид бин 

Усман бин Абдулкадыр ал-Кышкари был учителем персидского языка, однако, 

по мнению М. Рамзи, занимался ещё фикхом (Р.2, s. 357). Один год после смерти 

Шамсутдина-хазрата должность преподавателя персидского занимал Мухамма-

дамин бин Сайфулла бин Абдулхамид бин Динмухаммад бин Шигай (?–1833) из 

Богатых Сабов, который ещё в 1826 г. совершил хадж, потом посетил Стамбул, 

затем переехал в Каир, став преподавателем в университете. Он был соратником 

Абуннасыра ал-Курсави и участвовал в богословских дебатах (М., б. 238–239). 

По-видимому, написал богословский трактат «Магадин ал-Макасыд» («Кладезь 

целей», дата написания неизвестна), однако своё авторство скрыл под псевдо-

нимом. 

О том, что египетские «патриоты» делали свой выбор осознанно, говорят 

известные факты из деятельности ещё одного представителя татар. Так, Ризван 

бин Асадулла ал-Халиди (1817–1894) из деревни Иштенди Бирского уезда 

Уфимской губернии сначала, как и Мухаммадамин бин Сайфулла бин Абдулха-

мид бин Динмухаммад бин Шигай, уехал в Стамбул. Пообщавшись со стамбуль-

скими коллегами, он написал серьёзный труд, подвергающий их основательной 

критике. После этого ему пришлось переехать в Египет, где он добился призна-

ния (Ф.3, б. 234–235). 

Египет предпочитали Стамбулу и раньше такие известные в татаро-мусуль-

манском обществе своего времени имамы, как Ахметзян бин Амирхан бин Куч-

кар бин Якуб ал-Ошмави (1788–1814) и его отец Амирхан (?–1827). Известно, 

что первый предпочитал изучение хадисов вопреки мазхабической традиции и 

увлекался произведениями саудовского учёного-ханафита афганского проис-

хождения Нуретдина Абу ал-Хасана Али бин Султана Мухаммада ал-Хирави 

ал-Карый, известного как Мулла Али ал-Кари (?–1605/1606) (Ф.1, б. 78). 

Возможно, в Египте татарские имамы пытались найти то, чего не хватало 

в Стамбуле, – большее внимание к арабоязычным источникам и традиционные 

исламские учебные заведения. Так, имам Ишмухаммад бин Захид ал-Кибаки 

(?–1841) восемь лет учился в Египте, двадцать пять лет своей жизни провёл 



РОССИЙСКИЕ МУЛЛЫ В ОСМАНСКОЙ ИМПЕРИИ (1685–1924 гг.)… 

 

727 

в путешествии, привёз из Хиджаза один из капитальных трудов Али ал-Кари 

«Шарх ал-Мишкат» – комментарий к произведению Абу Мухаммада Хусейна 

бин Масгуда бин Мухаммада ал-Фира ал-Багави аш-Шафии (1041–1122) «Ма-

сабих ас-Сунна» («Свет священных преданий») в законченном Мухаммадом 

бин Абдуллой ал-Хатибом ат-Табризи (?–1340) варианте, получившем название 

«Мишкат ал-Масабих» («Ниша для светильника») (М., б. 251). У него и Амир-

хана бин Кучкара был ученик по имени Абдуллатыф бин Субханкул бин Рам-

кул (1767–1847) из деревни Корыч Белебеевского уезда Уфимской губернии, 

который несколько лет провёл в Каире (Ф.2, б. 37). Имамы Нияз бин Хайдар 

бин Ярымсаид бин Хайдар бин Али (1772–1847) (Ф.2, б. 33) и Мухитдин бин 

Хасан (1764–1868) (Ф.2, б. 117–118), выходцы из деревни Тара и деревни Ал-

тын-Ата Самарского уезда соответственно, получили образование у ханафит-

ского муфтия Мекки Абдуллы бин Абдуррахмана ас-Сираджа (1785–1847) и 

изучили чтение Корана в Каире. 

Между Каиром и Меккой, таким образом, было больше общего, нежели 

между любым из них и Стамбулом. 

Некоторые татары-мухаджиры сознательно выбирали Стамбул. Например, 

Р. Фахретдинов приводит историю Идрисхуджы бин Кучарбая бин Бахармата бин 

Канчуры ат-Тамьяни (1805–1888), башкирского имама из деревни Казамаш Верх-

неуральского уезда Оренбургской губернии. После двенадцати лет, проведённых 

в Бухаре, и некоторого пребывания в Хиджазе он обосновался в Анатолии. В 

Стамбуле обучался у крупных учёных. В Бурсе женился. Вместе с сыном Исмаи-

лом, хранителем Корана (хафизом), прибыл на месяц на родину, где дискутировал 

с имамами Троицка. Спустя год после возвращения в Бурсу умер (Ф.3, б. 150). 

Новаторский ореол Стамбула был связан с его политическим суверенитетом, 

географической близостью к Европе и волей отдельных харизматичных, знаковых 

личностей, порождавших надежду на создание того, что ещё не было создано. 

Больше всего об образовании в Стамбуле эпохи Танзимата повествуют письма на 

родину обучающегося там младшего сына имама Мугинутдина бин Абдуррашида 

бин Мухаммада бин Абдуллы (1801–1874) из деревни Шугурово Бугульминского 

уезда Казанской губернии Бадретдина (1841–1890), опубликованные Р. Фахрет-

диновым (Ф.3, б. 46–62). Он попадает на так называемый пробный период перво-

го десятилетия создания светской школы, прототипа и научной основы будущих 

факультетов Стамбульского (Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane – Врачебная школа) и Ан-

карского (Mekteb-i Fünun-u Mülkiye – Государственная школа наук) университе-

тов. В 1872 г. Бадретдин пишет, что в 1868 г. срок обучения в Государственной 

школе наук был увеличен с двух до четырёх лет. Тех, кто закончил, как и Бадрет-

дин, второй курс перераспределяли в продолжающую группу или же выпускали и 

переводили в другие учебные заведения. Бадретдин оказался среди последних, 

продолжив обучение во Врачебной школе, открытой ещё в 1827 г. (Ф.3, б. 54). 

Особых предпочтений в регионах не выявлено только у известного сибир-

ского мецената Нигматуллы бин Карымшака бин Саида бин Касым бин Шарифа 

бин Ашрафа бин Шабадутдина
19

 (1828–1901), который чтению Корана учился 

                                                      
19

 В «Асар» биография не приводится, упоминается лишь соответствующая статья, опубликованная в жур-

нале «Шура» (Ф.3, б. 265). См. Шура. 1913. № 17. Б. 513–516; № 18. Б. 545–548. Отметим, что данная работа была 

переведена с арабицы на кириллицу и опубликована Фондом духовного возрождения «Рухият» в 2012 г. (см. Ф.4). 



Д.Р. ГИЛЬМУТДИНОВ 

 

728 

в Египте у шейха Мухаммада Мутавалли аш-Шафигый ал-Хальвати (?–1895) и 

некоего «мукри Камала»
20

 (Ф.4, б. 26). В Стамбуле долго общался с Мидхатом-

пашой, привёз оттуда татарина Мустафу для преподавательской деятельности 

в созданном им медресе. В 1892 г. из Египта им был доставлен и упомянутый 

нами мукри Камал, который поделился своим опытом с огромным количеством 

желающих (Ф.4, б. 26–27). Те же характеристики можно дать соратнику Нигма-

туллы-ходжи астраханскому имаму Абдуррахиму бин Абдулле бин Али бин Яд-

кяру бин Ибрахиму бин Абдулмугмину ал-Киляни ал-Хадждитархани (1858–

1916). За четыре года обучения в Стамбуле он познакомился с биографиями ту-

рецких учёных и писателей, а также довёл до совершенства чтение Корана 

с египетскими шейхами (Ф.3, б. 341). 

Абсолютизировать отличия Египта от континентальной Турции не стоит. 

Например, Хусейн ал-Джисри чувствовал себя своим везде: в родном Триполи, 

в Каире и в Стамбуле. Его «Рисала-и Хамидия» («Книга восхваления», 1887), 

написанная на арабском языке, была одним из любимых произведений османо-

фила Атауллы бин Мухаммада бин Файзуллы бин Абдуллы бин Юсуфа бин 

Уразмета бин Шамшы бин Шаушы бин Юсуфа ал-Курсави (Ф.3, б. 237). У та-

тарского имама Абубакира бин Яхуды бин Якуба бин Абдуррашида бин 

Мустафы бин Джанкильды (1844–1904), по прозвищу мукри Абубакир или 

Шахимурза-хазрат, обучавшегося 10 лет в Египте, в Османском государстве были 

следующий наставники: 

 Хусейн ал-Джисри (называемый Р. Фахретдиновым также Хасаном ат-

Траблюси (Ф.3, б. 277)); 

 Ибрагим ас-Сака (?–1880), толкователь тафсира османского муфтия 

Мехмета Эбуссууда-эфенди (1490–1574); 

 Абдулкадыр бин Мустафа бин Абдулкадыр ал-Бисари ар-Рафигый (1832–

1904), преемник Мухаммада Абдо (1849–1905) на посту муфтия Египта
21

; 

 Абдуррахман ал-Бахирави ал-Мисри ал-Ханафи (1819–1904), преподава-

тель престижного мусульманского духовного университета, основанного в Каире 

династией Фатимидов (ал-Азхара), возвысившийся при вали Египта Аббас-паше 

(1813–1854), а в 1854 г. ставший председателем первого состава шариатского 

суда (Меджлис ал-Аууаль); 

 Абдуллхади Наджа бин Ризван Наджа ал-Абьяри (1820–1887), также вы-

пускник Университета ал-Азхара, воспитатель детей Исмаила-паши (1830–1895), 

правителя Египта в 1863–1879 гг., а после – египетский муфтий (Ф.3, б. 277; Ф.5, 

б. 57).  

Между этими улемами была прослежена следующая ученическая связь: Иб-

рагим ас-Сака и Хусейн ал-Джисри преподавали Абдуррахману ал-Бахирави, 

который был наставником Абдулкадыра ар-Рафигый. 

Характеристика татар по оси Стамбул – Хиджаз в целом повторяет смешан-

ный характер османо-египетских взаимоотношений. Упомянутый выше супруг 

                                                      
20

 По-видимому, Абу Абдуррахима Мухаммада Камалетдина бин Мухаммада бин Абдулкадыра ал-

Хусейни ал-Адхами (1878–1952), так как «мукри» (араб. مُقْرِئ) переводится как «чтец», а Абу Абдуррахим сла-

вился именно этим (http://forum.qalamoun.com/archive/index.php/t-10299.html). 
21

 http://www.tourathtripoli.org/index.php?option=com_content&view=article&id=77:2010-02-13-08-22-30&catid= 

20&Itemid=24 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%95%D0%B3%D0%B8%D0%BF%D0%B5%D1%82
http://www.tourathtripoli.org/index.php?option=com_content&view=article&id=77:2010-02-13-08-22-30&catid=20&Itemid=24
http://www.tourathtripoli.org/index.php?option=com_content&view=article&id=77:2010-02-13-08-22-30&catid=20&Itemid=24


РОССИЙСКИЕ МУЛЛЫ В ОСМАНСКОЙ ИМПЕРИИ (1685–1924 гг.)… 

 

729 

вольноотпущенницы султана Мухаммадтаиб бин Зайд бин Кулмухаммад ал-Ура-

лый переезжает в Медину, где оказывается в роли надзирателя текке. Парал-

лельно этому он получал знания в медресе «Махмудия», образовательном цен-

тре, по-видимому, популярном среди российских мусульман. Однако, на наш 

взгляд, он не нашёл себя в святых местах. М. Рамзи упоминает, что он спорил с 

другим татарином – Мингазетдином ал-Казани ал-Мадани (?–1862), написавшим 

сокращённую версию книги имама Джалалетдина ас-Суютый (1445–1505) 

«Джами ас-Сагир» («Малый сборник преданий о словах и действиях пророка 

Мухаммада»), список которой хранится в библиотеке хедива в Египте (Дар ал-

Кутуб). Последний был признанным учёным и преподавателем; составлял 

фетвы для шейха Юсуфа ал-Газый (?–1873), а тот от своего имени передавал их 

муфтию Абдулле бин Абдуррахману ас-Сираджу (Р.2, s. 387–388). 

В 1862 г. после смерти Мингазетдина ал-Казани ал-Мадани должность пре-

подавателя перешла к другому татарину – Фахретдину-эфенди ал-Казани, корни 

которого уходят в мишарскую среду Саратова и Пензы. Он учился в Бухаре, за-

тем переехал и обосновался в Медине. Заняв должность Мингазетдина ал-Казани, 

он вскоре был уволен «из-за интриг нескольких улемов из числа курдов» ( فحسده

 Между тем это событие послужило .(Р.2, s. 388) (بعض العويلم من الأكراد فسعى في عزله

ему на пользу: Фахретдин ал-Казани прочитал книгу фетв «Ал-Фатава ал-

Баззазия» («Постулаты») Мухаммада бин Мухаммада бин Шигаба бин Юсуфа ал-

Кардари ал-Биркини ал-Хорезми (?–1424), известного под именем ал-Баззази, и 

стал надзирателем текке Маннафа-бея (скорее всего, казанского купца первой 

гильдии Абдульманнафа Биккинеевича Мустакимова (1808–1868)
22

) (Р.2, s. 388). 

Космополитичные суфийские тарикаты на местах являлись инструментом 

идеологии и политики. Так, выходец из Заказанья Тазетдин-эфенди ал-Казани 

(?–1882), которого М. Рамзи встретил в Медине, был женат на турчанке. 

В Стамбуле тот следил за текке казанского купца III гильдии Курбангали Бур-

наева (Курбан Али бин Муртаза бин Исмагил бин Юсуф бин Бурнай, ?–

1853/1854). Его сын, хранитель Корана (хафиз), получил должность имама 

в мечети Эртогрула, построенной в 1888 г. султаном Абдул-Хамидом II (1842–

1918) в стамбульском районе Бешикташ через посредничество шейха тариката 

мадания-даркавия Мухаммада ибн Хамзы Зафира ал-Мадани (?–1903) (Р.2, 

s. 388–389). Эмиссары шейха, опираясь на лозунги исламского единства, вербо-

вали членов ордена в Алжире. В Ливии братство слилось с орденом Сенусия [5, 

с. 73]. Другой татарин Ахмет Зияутдин Тархани ал-Мадани (?–1889) из Стамбула 

переезжает в Хиджаз. Здесь вступает в тарикат. Его шейхом был Мухаммад 

Мазхар ал-Муджаддиди ад-Дахляви ал-Мадани
23

 (в 1875 г. он создаёт крупней-

шее текке в Медине). В целом М. Рамзи говорит о хороших знаниях, но узкой 

специализации Ахмета Зияутдина Тархани ал-Мадани, при этом его очень ценили 

наставники (Р.2, s. 389–391). 

Чтобы увидеть динамику так называемого психологического портрета та-

тарских имамов в центре Османской империи, достаточно обратиться к составу 

                                                      
22

 http://www.millattashlar.ru/index.php/Мустакимов_Абдульманнаф_Биккинеевич/. 
23

 С этим шейхом, по-видимому, сталкивались многие татарские деятели. Например, Абдуррашид бин 

Умар Ибрагим (Ибрагимов Абдурашид Гумерович, 1857–1944) не был принят им в тарикат. Тот посоветовал 

ему заучивать Коран (см. [6, б. 95]). 



Д.Р. ГИЛЬМУТДИНОВ 

 

730 

ключевых персон, связавших свою жизнь со Стамбулом. Здесь очевидна эволю-

ция, усложнение категорий татарских учёных. Нигматулла бин Умар ал-Казани 

ал-Утари, самый успешный из казанских татар, вероятно, остался в Стамбуле, 

однако его сын Фахретдин почему-то оказался в России. Абдулхалик бин Ибра-

гим бин Ярмухаммад ал-Курсави вернулся и умер на родине. Саид бин Хамид 

ал-Ковыли умер в Стамбуле, оставив там своих детей, правда, перед этим воз-

вратился всей семьёй, общался с коллегами и демонстрировал свидетельства 

(иджаза), полученные от разных шейхов. Наконец, Мухаммадкарим бин Мухам-

мадрахим бин Гаид может быть обозначен как демонстративный невозвращенец, 

он приглашал к переселению других татар. Между тем, переселившись в Стам-

бул, не получил преподавательского признания, которое имел в России. Судьба 

у всех, таким образом, была разной. 

В исследуемый нами период реформ славу приобрели суфийские модерни-

заторы. Абдулхалик ал-Курсави и тем более Мухаммадкарим предпочитали 

держаться в стороне от официальной власти. Их больше интересовали сугубо 

богословские вопросы. Во второй половине XVIII в. начинается размежевание 

между прогрессистами и религиозными консерваторами. 

Помимо вышеназванных ключевых фигур, в анализируемых произведениях 

татарских биографов и богословов упомянуты имена десятков других лиц, так 

или иначе связанных со Стамбулом имперского периода. Однако использован-

ные в этих трудах источники ограничены личностью их автора, его знаниями и, 

конечно, самим временем. Например, из числа имамов (мулл), связавших свою 

жизнь с Османской империей начала XX в., нельзя не выделить две значимые 

персоны, практически не затронутые татарскими энциклопедиями: Халима Са-

бита Шибая (1883–1946), преподавателя, редактора журнала “İslâm Mecmuasi” 

(«Исламский сборник»), крупного теолога
24

, и упомянутого нами ранее Абдур-

рашида бин Умара Ибрагима, известного также как Абдурашид Ибрагимов, ко-

торый был редактором газет “Tearüf-i Muslimin” («Взаимное познание мусуль-

ман») и “Alem-i Islam” («Мир ислама»), членом секретной службы Османской 

империи и одним из приближенных к младотуркам. 

Были и более авантюристичные из числа татар, кто политическую жизнь в 

Порте сделал главной сферой приложения своих талантов. Автор книги «Кутб-

и Шимали» на языке тюрки (может переводиться на русский как «Северный 

полюс», а также «Авторитетный северный человек») Мухаммадсадык бин 

Мубин бин Рахимкул бин Салих бин Гайса (?–1921) бежал из России. В Стам-

буле через посредничество ученика Ш. Марджани, некоего Аббаса, он познако-

мился с образом жизни горожан из высшего общества. В Египте вступил в мла-

дотурецкое движение, уехал в Стамбул, а затем из-за преследований скрывался 

в Бурсе. В восточной Анатолии учился в медресе Абдулхалика (по-видимому, 

созданном Абу Саидом Мухаммадом бин Мустафой бин Усманом ал-Хадими). 

Из-за новых гонений возвращается в Россию. Дальше его след теряется [5, с. 372]. 

Возможно, это был один из первых татарских модернистов, влившихся в рево-

люционное движение в России начала XX в. 

                                                      
24

 http://www.islamansiklopedisi.info/dia/ayrmetin.php?idno=150337/. 



РОССИЙСКИЕ МУЛЛЫ В ОСМАНСКОЙ ИМПЕРИИ (1685–1924 гг.)… 

 

731 

Итак, османская государственность в пору своего самосохранения-само-

разрушения создала некий тип суфийского модернизаторства, который сопро-

вождал османское общество вплоть до ликвидации империи. Наряду с другими 

национальными меньшинствами одну из важных ролей играли российские му-

сульмане, в первую очередь татары. Не потерявшись в условиях завоевания и 

поглощения середины XVI в., они смогли выработать некую компромиссную 

модель ислама, опыт существования в которой окажется актуальным при пере-

стройке средневекового османского государства. 

Источники 

Р.1 – Рамзи М. Сборник сообщений и преданий о казанских, булгарских и татарских пра-

вителях и событиях, с ними связанных: в 2 т. – Оренбург: Типо-литогр. Каримовъ, 

Хусейновъ и Ко., 1908. – Т. 1. – 744 с. (на араб. яз.) 

Р.2 – Рамзи М. Сборник сообщений и преданий о казанских, булгарских и татарских пра-

вителях и событиях, с ними связанных: в 2 т. – Оренбург: Типо-литогр. Каримовъ, 

Хусейновъ и Ко., 1908. – Т. 2. – 497 с. (на араб. яз.) 

М. – Марджани Ш. Источники по истории Казани и Булгара. – Казань: Тип.-литогр. 

Имп. ун-та, 1900. – Ч. 2. – 365 c. (на старотат. яз.) 

Ф.1 – Фәхреддин Р. Асар. – Казан: Рухият, 2006. – Т. 1. – 360 б. 

Ф.2 – Фәхреддин Р. Асар. – Казан: Рухият, 2009. – Т. 2. – 304 б. 

Ф.3 – Фәхреддин Р. Асар. – Казан: Рухият, 2010. – Т. 3–4. – 648 б. 

Ф.4 – Фәхреддин Р. Нигъмәтулла хаҗи // Мәшһүр адәмнәр: “Шура” журналы сәхифәлә-

реннән. – Казан: Рухият, 2012. – Б. 23–36. 

Ф.5 – Фәхреддин Р. Мөкъри Әбү Бәкер (Шаһиморза хәзрәт) // Мәшһүр адәмнәр: “Шура” 

журналы сәхифәләреннән. – Казан: Рухият, 2012. – Б. 56–60. 

У. – Утыз-Имяни ал-Булгари Г. Избранное / Пер. с араб. Р. Адыгамова. – Казань: Тат. кн. 

изд-во, 2007. – 320 с. 

З. – Аз-Зирекли Х. Сведения: Словарь биографий. – Каир: Дом науки, 2002. – 120 с. (на 

араб. яз.) 

Литература 

1. Ислам: энцикл. слов. – М.: Наука, 1991. – 315 с. 

2. Pollard D. Colonization, from Without and from Within. – URL: http:// howtosavethe-

world.ca/2010/08/02/colonization-from-without-and-from-within/, свободный. 

3. Garipova R. Transformation of the Ulama and the Shari‘a in the Volga-Ural Muslim 

Community under Russian Imperial Rule: PhD Diss. – Princeton Univ., 2013. – URL: 

http://www.academia.edu/18987738/The_Transformation_of_the_Ulama_and_Sharia_in

_the_Volga-Ural_Muslim_Community_under_Russian_Imperial_Rule, свободный. 

4. Кемпер М. Суфии и учёные в Татарстане и Башкортостане: исламский дискурс под 

русским господством / Пер. с нем. И. Гилязова. – Казань: Рос. ислам. ун-т, 2008. – 655 с. 

5. Тримингэм Дж.С. Суфийские ордены в исламе / Пер. с англ. А.А. Ставиской, под 

ред. и с предисл. О.Ф. Акимушкина. – М.: София: ИД «Гелиос», 2002. – 479 с. 

6. Ибраһимов Г. Тәрҗемәи хәлем. – Казан: Иман, 2001. – 136 б. 

 

Поступила в редакцию 

18.05.15 

 



Д.Р. ГИЛЬМУТДИНОВ 

 

732 

Гильмутдинов Данияр Рустамович, кандидат исторических наук, заведующий отделом соци-

ально-политических исследований Центра исламоведческих исследований 

Академия наук Республики Татарстан 

ул. Баумана, д. 20, г. Казань, 420111, Россия 
E-mail: ascoldan@gmail.com 

 
 

                     ISSN 1815-6126 (Print) 

                     ISSN 2500-2171 (Online) 

UCHENYE ZAPISKI KAZANSKOGO UNIVERSITETA. SERIYA GUMANITARNYE NAUKI 

(Proceedings of Kazan University. Humanities Series) 

2016, vol. 158, no. 3, pp. 717–732 
 

Russian “Mullahs” in the Ottoman Empire  

According to Tatar Historical-Biographical Encyclopedias 

D.R. Gilmutdinov 

Tatarstan Academy of Sciences, Kazan, 420011 Russia 

E-mail: ascoldan@gmail.com 

Received May 18, 2015 

Abstract 

This paper for the first time explores the religious ties between Russian and Ottoman Muslims. It is 

a pilot project, a draft of the future, more deep and complete, investigation. We tried to demonstrate 

the connections and fates of some persons during the loss of the historical leadership by the Ottoman 

Empire in the Black Sea since the end of the 17th century. The purpose of our study is to show the dynamics 

and significance of these personalities in the Islamic centers, such as the Anatolian Peninsula, Egypt, and 

Hijaz, as well as the specificity of religious contacts between the extreme northern and extreme western 

parts of “Dar al-Turk” (World of Turks). Our data are based on the information of Tatar biographical ency-

clopedias published in Arabic, Old Tatar, and Tatar. We studied only one area of contacts: the social status 

and worldview of imams from Russia (mainly Tatars) in the above-mentioned foreign lands. 

Since the Ottoman Empire was the only “window to the Ummah” for Tatar Muslims, it became asso-

ciated with some kind of myth of “unmissed” opportunities for self-expression, without substantially 

changing religious views and only slightly “adjusting” national identity. This idea can be found in 

the religious works written by Tatar Muslims after 1552. 

The Ottoman Empire became a platform for implementation of the educational and socio-political 

plans of both Sufi and progressive kind. The success and adaptation of Tatar imams depended on their 

positive attitude, energy, as well as willingness and readiness to solve the new challenges. 

Among close but little investigated areas concerning the Ottoman-Tatar religious contacts, there 

are the problems of popularity of medieval Ottoman religious literature among the Tatars based on 

the manuscripts and printed sources, reception of the all-Muslim (Quranic and Hadith-based) features in 

the Ottoman (Turkish) and Tatar cultures, actual functioning of Islam (“Muslimness”) in Turkish and 

Tatar regions, as well as spiritual and material tradition of both nations. 

Keywords: Selim III, Tatar-Ottoman relations, Ottoman Empire, Tatar Muhajiruns 

 

 

 Для цитирования: Гильмутдинов Д.Р. Российские муллы в Османской империи 

(1685–1924 гг.) по данным татарских историко-биографических энциклопедий // Учен. 

зап. Казан. ун-та. Сер. Гуманит. науки. – 2016. – Т. 158, кн. 3. – С. 717–732. 

 

  

 

 For citation: Gilmutdinov D.R. Russian “mullahs” in the Ottoman Empire according to Tatar 

historical-biographical encyclopedias. Uchenye Zapiski Kazanskogo Universiteta. Seriya 

Gumanitarnye Nauki, 2016, vol. 158, no. 3, pp. 717–732. (In Russian) 

 

  

 

mailto:ascoldan@gmail.com

